NUESTRO
NUEVO
TESTAMENTO

Estudio panordmico del
Nuevo Testamento

Merrill C. Tenney

Edicion revisada y aumentada

EDITORAL PORTAVOZ

copyrights



CONTENIDO

Prologo de los Editores
Prefacio

Parte Primera:

EL MUNDO DEL NUEVO TESTAMENTO

1. EL MUNDO POLITICO
El Imperio de Roma
El gobierno provincialista
Los reinos griegos
El estado judio

2. EL MUNDO SOCIAL Y EL MUNDO ECONOMICO
EL MUNDO SOCIAL
La sociedad judia
La sociedad pagana
Conquistas culturales
Normas morales
EL MUNDO ECONOMICO
Agricultura
Industria
La economia
Transportes y viajes

3. EL MUNDO RELIGIOSO
El pantedn greco-romano
La adoracion del emperador
Las religiones de misterio
La adoracion de lo oculta
Las filosofias

4. JUDAISMO
Los origenes
La teologia
El templo
La sinagoga
El afio sagrado
El sistema educativo
La literatura
Las sectas del judaismo
La Diaspora

5. EL TRASFONDO JUDAICO PARA
EL NUEVO TESTAMENTO 200 a.C-200 d.C.
La naturaleza del judaismo

19
30
33
38

88
90
91
92
95

106
109
115
118

120
126
129
136
143

147

19

69

88

105

147



Los Apdcrafos y los Pseudoepigrafos

Los rollos del mar Muerto
Caracteristicas basicas de la comunidad de Qumran

Comparaciones con el Nuevo Testamento

El periodo de iniciacion: 6 a.C al 30 d.C.

Parte Segunda

LOS EVANGELIOS: RELATOS
DE LA VIDA DE CRISTO

6. EL NUEVO TESTAMENTO: SU NOMBRE Y

SU CONTENIDO
El nombre
El contenido

7. LOS EVANGELIOS COMO TRABAJOS LITERARIOS

El problema sinoptico
La solucién propuesta

8. EL EVANGELIO DE MATEO

Los origenes
Fecha y lugar
Contenido
Bosquejo
Enfasis
Personajes
Peculiaridades

9. EL EVANGELIO DE MARCOS

Los origenes
Fecha y lugar
Contenido
Bosquejo
Enfasis
Personajes

10. EL EVANGELIO DE LUCAS

Los origenes
Autor

Fecha y lugar
Contenido
Bosquejo
Enfasis
Personajes

11. EL EVANGELIO DE JUAN

Los origenes

148
150
151
153

159
160

170
172

180
181
183
184
190
191
192

194
196
200
201
207
208

211
214
218
219
220
223
227

229

159

168

180

194

211

229



Autor

Fecha y lugar
Contenido
Bosquejo
Enfasis
Proposito
Personajes

12. LAVIDA DE CRISTO
Fuentes seculares de informacion
Periodos de la vida del Sefior JesUs
Geografia de la vida de JesUs
La ensefianza de JesUs

Parte Tercera:

RELATOS ACERCA DE LA IGLESIA PRIMITIVA
El periodo de expansion:30 al 60 d.C.

13. ESTABLECIMIENTO DE LA IGLESIA:
Hechos 1:1 al 8:3
Fuente informativa: Los Hechos
La fundacion de la Iglesia: Hechos 1:1 al 8:3
La primera dispersion

14. LA TRANSICION: Hechos 8:4 al 11:18
La predicacién en Samaria
El eunuco etiope
La conversion de Saulo
La predicacion de Pedro

15. LAIGLESIA GENTIL Y LA OBRA MISIONERA
DE PABLO: Hechos 11:19 al 15:35
La Iglesia de Antioquia
La mision a los gentiles
El Concilio de Jerusalén
Literatura APOLOGETICA
La Epistola de Santiago
La Epistola de Gélatas

16. EL PROGRAMA PAULINO: Hechos 15:36 al 21:16

Segunda mision a Asia Menor
La mision a Macedonia

Las Epistolas a Los Tesalonicenses
| Tesalonicenses
Il Tesalonicenses
La mision en Acaya
La mision en Asia

La Correspondencia Con Los Corintios
Trasfondo
La “carta perdida”

230
234
234
236
241
243
243

245
248
256
262

274
283
288

289
291
291
295

300
303
306
311
312
316

338
329
333
333
336
339
345
348
348
349

245

273

289

299

326



| Corintios

Il Corintios

La dltima visita a Corinto

Otro viaje misionero en proyecto
La Epistola a los Romanos

La mision concluye

17. PABLO PRISIONERO: Hechos 21:17 al 28:31
Jerusalén
Las epistolas
Filemén
Efesios
Colosenses
Filipenses
Resultados de la prision de Pablo

Parte Cuarta
LOS PROBLEMAS DE LA IGLESIA PRIMITIVA
El periodo de consolidacion: 60 al 100 d.C.

18. LA IGLESIA INSTITUCIONAL.:
Las Epistolas Pastorales
Trasfondo
| Timoteo
Tito
Il Timoteo
Evaluacion

19. LA IGLESIA SUFRIENTE: | Pedro
Trasfondo
Autor
Bosquejo
Contenido
Evaluacion

20. EL ROMPIMIENTO CO EL JUDAISMO:
La Epistola a los Hebreos

Trasfondo

Autor

Fecha

Bosquejo

Contenido

Evaluacion

21. EL PELIGRO DE LAS HEREJIAS:
Il Pedro; Judas; I, 11, y I Juan
Trasfondo
1l Pedro
Judas
I, 1y 1l Juan

350
356

358
359
360
365

369
374
375
377
380
383
388

391
394
397
400
403

405

410
412
413
415

417
420
421
422
424
426

429
431
436
442

368

391

405

417

429



Trasfondo
I Juan

11 Juan

111 Juan

22. LA IGLESIA QUE ESTA EN ESPERA:
Apocalipsis
Trasfondo
Interpretaciones
Contenido
Bosquejo
Evaluacion

Parte Quinta:

CANON Y TEXTO DEL NUEVO TESTAMENTO

23. EL CANON DEL NUEVO TESTAMENTO
Definicién
Testimonio interno
Testimonio externo
Conclusiones

24. EL TEXTO DEL NUEVO TESTAMENTO Y
SU TRANSMISION
La transmision del texto
Las fuentes del texto
Traducciones modernas

APENDICES

Versiones de la Biblia en castellano
Los emperadores romanos del primer siglo
Los procuradores romanos de Judea
La familia herodiana
Esquema de los canones de los primeros cuatro siglos

LISTA DE MAPAS

Palestina en tiempo de Cristo

Primer y segundo viajes misioneros de Pablo

Tercer viaje misionero de Pablo y el viaje a Roma
Jerusalén en la era del Nuevo Testamento

Roma en tiempos de los primeros cristianos
Provincias de Asia Menor y las siete iglesias de Asia

LISTA DE GRAFICOS

El afio sagrado

442
446
447
449

451
451
455
459
462
465

471
471
475
477
483

487
488
490
496

501
502
503
504
505

210
278
286
307
373
407

121



Fecha de los libros apocrifos

Libros del Nuevo Testamento y sus autores

Carta cronoldgica del Nuevo Testamento

Armonia de la vida de Cristo

Cuadro sintético de la cronologia de la primera
Epoca paulina

Interpretaciones del Apocalipsis

indice de Nombres
Indice de Asuntos

130
162
164
249

321
460

507
509



PROLOGO DE LOS EDITORES

Como nuevos editores de Nuestro Nuevo Testamento nos complace presentar esta
edicion de una obra que ha sido de mucha bendicion para los lectores hispanos de las
ediciones anteriores.

En esta edicion ampliada hemos incluido un nuevo capitulo sobre “El trasfondo
judaico para el Nuevo Testamento, 200 a.C. — 200 d.C.”, escrito por Walter M. Cunnett con
el visto bueno del autor de esta obra, y un Apéndice de asuntos como: “Versiones de la
Biblia en castellano,” “Los emperadores romanos del primer siglo”, “Los procuradores
romanos de Judea”, “La familia herodiana”, y “Esquema de los canones de los primeros
cuatro siglos.” También se ha afiadido una seccién “Otras lecturas” al final de cada
capitulo, que es una bibliografia de libros en castellano que tiene que ver con el contenido
del capitulo. Con el fin de que esta obra sea de aln mas utilidad hemos afiadido unos
indices al final del libro: “Indice de Asuntos” e “Indice de Nombres.” Aunque no estén
puestos todos los nombres y asuntos mencionados en el libro, hemos procurado anotar los
temas y personajes principales citados en la obra. También hemos hecho algunas
correcciones de las ediciones anteriores, y hemos mejorado los mapas.

Confiamos que Nuestro Nuevo Testamento siga siendo de ayuda y bendicion para
un mejor conocimiento de la Biblia y el crecimiento espiritual del lector.

Editorial Portavoz



PREFACIO

Entre los creyentes evangélicos siempre ha habido la profunda conviccién de que un
amplio conocimiento de la Biblia es parte primordial de una solida educacion. Lo que se
aprende en el hogar o en la escuela dominical necesita ser reforzado por el estudio
académico si el joven creyente ha de ser fuerte en su fe. Para lograr esta finalidad, muchas
instituciones educativas, cristianas, han implantado para todos sus estudiantes los
necesarios cursos biblicos.

En cualquier estudio biblico que se intente, es de necesidad fundamental una
apreciacion general de toda la Biblia, como si la contemplaramos en panorama. El
estudiante que quisiera comprender cualquier pasaje o doctrina de las Escrituras, tendria
que conocer lo que ellas ensefian en su totalidad. Cada libro es parte de este total, y
solamente puede ser bien entendido cuando se le considera en relacion con todo el caudal
de la revelacion divina que comienza con Génesis y termina en Apocalipsis.

El mensaje del Nuevo Testamento puede comprenderse mejor cuando se tiene algin
conocimiento del mundo en medio del cual hizo su aparicion. El escenario politico, el
socia, el econdmico y el religioso, del primer siglo, forman el contexto de la revelacion de
Dios en Cristo. Los términos de que se valieron los apdstoles y sus asociados para la
ensefianza, los tomaron de la vida com(n de su época, y eran familiares al hombre medio de
las calles de Alejandria, de Antioquia o de Roma. En la medida en que de nuevo aquellos
términos se vuelvan familiares para el moderno lector, el mensaje del Evangelio cobrara
maravillosa claridad.

Sin embargo, la interpretacién del Nuevo Testamento no depende exclusivamente
del conocimiento de la antigliedad. Son obligatorios sus preceptos no porque la moderna
civilizacién sea una réplica accidental, si se quiere, de la cultura del mundo Greco-romano,
sino porque la relacion del hombre con Dios es siempre la misma, y porque el eterno Dios
es inmutable en su actitud para con el hombre. La vitalidad de la palabra de Dios no
depende del parecido casual entre dos grandes épocas. Sus cualidades eternas trascienden
por sobre las condiciones locales de espacio, tiempo y sociedad. Tan pronto como el
significado de las palabras de las Sagradas Escrituras se aprecia correctamente, se ve que
son tan verdaderas hoy como lo fueron antes, y que no pueden ser descartadas como si
fueron los anticuados sentimientos de una desvanecida civilizacion. Todavia trasmiten el
Evangelio viviente del Dios eterno para las sedientas almas de los pecadores.

En la presente obra, nos propusimos colocar cada libro del Nuevo Testamento en su
debido lugar, analizandolo para que el lector discierna rapidamente cudl es el pensamiento
dominante de cada uno. No queremos, en manera alguna, dar al estudiante un libre en el
que las ideas del autor desplacen los descubrimientos que pudiera hacer cada alumno.
Queremos, si, poner a su disposicién una guia segura que lo lleve hacia los hechos
esenciales que la serviran para interpretar la Biblia por si mismo. A la manera que el
eunuco etiope pedia que alguien le guiara en el estudio inicial de la palabra escrita, el
estudiante actual necesita quien le ayude a salir de entre las perplejidades que le cierren el
paso.

No tratamos aqui, en grado alguno, los problemas técnicos de introduccion y de
teologia, porque no pertenecen propiamente a un estudio panordmico. Omitimos
menudencias de interpretacion porque nuestra obra no tiene pretensiones de comentario.
Las notas que aparece al pie de algunas paginas se refieren, por lo general, a fuentes
originales de informacién. De ellas hemos hecho uso muy restringido, para no confundir al



lector de medianos alcances. Tenemos por Unico anhelo, que aumente nuestro
conocimiento del Nuevo Testamento, nuestro amor para él, y esperamos lograrlo
proporcionando un amplio y ordenado acerca-miento a él. A medida que el devoto
creyente vea como la revelacion de Dios fue adecuada para el mundo del siglo primero,
descubrira también que en todas las circunstancias de su propia vida, esa revelacion tiene
admirable aplicacion.

Cuando este libro se utilice en clase, el profesor podra aprovechar sus
investigaciones personales a guisa de complemento, desarrollando en detalle las fases de
pensamiento que aqui solamente se sugieren. Los bosquejos tienen por objeto principal
ofrecer modelos con cuya ayuda el maestro o el estudiante puedan hacer los suyos,
originales. Las referencias biblicas facilitaran el estudio que tenga por objeto comprobar o
ampliar los temas presentados en el curso del texto, pero prescindiendo de éste.

El autor reconoce con agradecimiento la bondad de los sindicos y de la
administracion de la Universidad de Wheaton, los cuales lo liberaron de todas las tareas
docentes, durante el verano de 1952, para que completara estos manuscritos. Sin esa
licencia hubiera sido imposible la publicacion de esta obra.

El autor tiene inmensa deuda de gratitud hacia su esposa, Elena J. Tenney, de quien
recibi6 estimulante ayuda y certera critica, tanto en el proceso de redaccién como en el de
revision. También agradece al doctor A. Berkeley Mickelsen y la profesora Estefania
Evans, ambos de la facultad de la Universidad de Wheaton por haber leido la obra, y por las
valiosas sugerencias que nos hicieron; a la sefiorita Edna E. Smallwood por la ayuda
técnica que nos prestd con la preparacion del original para su publicacion, y por dltimo, a
los numerosos estudiantes de pasados afios cuyas necesidades se convirtieron en
indicaciones para darle forma a esta obra.



PARTE PRIMERA:

EL MUNDO DEL NUEVO TESTAMENTO



CAPITULO UNO:

EL MUNDO POLITICO

El Imperio de Roma

En la época en que se escribié el Nuevo Testamento, todo el mundo civilizado, con
excepcion de los casi desconocidos reinos del Lejano Oriente, estaban sometidos al
dominio de Roma. Desde el Atlantico por el oeste hasta el Edfrates y el mar Rojo por el
oriente, y desde el Rédano, el Danubio, el mar Negro y los montes del Caucaso por el norte
hasta el Sahara por el sur, se extendia vasto imperio bajo la jefatura y dictadura del
emperador, al que en el Nuevo Testamento se le llama “rey” (I Pedro 2:17) como también
“Augusto” (Luc. 2:1).

Roma, nombre del imperio, es el mismo nombre de la ciudad capital de Italia, y fue
el asiento original de donde se desarroll6 el estado romano. Roma, fundada en el afio 753
A.C., y fue al principio una comunidad integrada con la union de las pequefias ciudades
vecinas, bajo el gobierno de n rey. Cerca del comienzo del quinto siglo A.C., roma habia
alcanzado ya una firme organizacién politica con un gobierno republicano. Por medio de
alianzas con las comunidades de los alrededores y gracias a una prolongada sucesion de
guerras contra los Etruscos en el norte, y contra otras tribus en el sur, Roma, por el afio 265
A.C., se habia convertido en sefiora de la peninsula italica. Los pueblos sometidos, se
comprometieron

(19)

por medio de tratados, a mantenerse en paz, y gradualmente fueron absorbidos por el
imperialismo romano.

En el curso de los dos siglos siguientes, Roma se empefié en tremenda lucha contra
Cartago, principal potencia maritima del Mediterraneo occidental. Cartago nacié como una
colonia fenicia; pero habiendo destruido Alejandro su metrdpoli, la colonia tuvo que actuar
con independencia. Y siguiendo el ejemplo de los fenicios, pronto se convirtié en nacion
rica y poderosa. Sus barcos transportaban el comercio del Mediterraneo. Su civilizacion
era de caracter oriental; la sociedad era una oligarquia mantenida por un ejército mercante,
estaba gobernada por un gobierno monarquico. A medida que Roma se extendia, se hacia
inevitable el choque contra las avanzadas del imperio cartaginés. Era un hecho que ambas
civilizaciones eran extrafias la una para la otra en origen racial y en teoria politica; ademas,
no habiendo amplitud suficiente para las dos en el mismo territorio, una de ellas tenia que
desaparecer. Las guerras que sostuvieron, terminaron en el afio 146 A.C., cuando el
general romano Escipion Emiliano tomo la ciudad de Cartago y la convirti6 en polvo. Asi
fue como Roma alcanz6 el dominio sobre Espafia y Africa del Norte. Por la misma época
Macedonia qued6 convertida en provincia romana, y después del saqueo de Corinto, en el
mismo afio (146 A.C.), Acata quedo bajo el control de Roma. En el afio 133 (A.C.) Atalo
11, rey de Pérgamo, muri6 y legé su reino a los romanos. De la organizacion que ellos le
dieron surgi6 la provincia de Asia. Las guerras en la parte oriental de Asia Menor
continuaron hasta que Pompeyo complet6 la con quista del Ponto y del Caucaso. En 63



A.C., Pompeyo organizé a Siria como provincia romana, anexandole Judea. Del 58 al 57
A.C., César llevd a cabo sus famosas campafias en Galia convirtiéndola en suelo romano.
Asi fue como en quinientos afios de casi ininterrumpidas guerras, Roma, la ignorada villa
de las mérgenes del Tiber, crecié hasta convertirse en dominante imperio mundial.

Esta rapida expansion territorial introdujo, no obstante, grandes cambios en la vida
del pueblo romano. Al paso que los jefes militares saboreaban el poder, comenzaron a
utilizar sus ejércitos no sélo para conquistas en el extranjero, sino también para acrecentar

(20)

su personal dominio en Roma. El siglo que transcurrié desde la conquista de Cartago y
Grecia hasta la muerte de Julio César, quedé marcado por una sucesion constante de
guerras civiles. Mario, Sila, César, Antonio y Octavio, cada uno en turno, luchd para
convertirse en jefe del Estado romano hasta que finalmente Octavio, Ilamado Augusto por
el Senado, alcanz6 a exterminar a sus adversarios, el afio 30 A.C., y se convirtié en el
primer emperador.

AUGUSTO, DEL 27 A.C. AL14 D.C.

Bajo su gobierno, el imperio romano, es decir, el poder del Estado imperial, quedd
perfectamente establecido. EI pueblo, cansado de la guerra, deseaba la paz. Augusto se
convirtié en el princeps, es decir, el primer ciudadano del mundo, Goberné sabiamente y
bien.

Entrafiaba el nuevo principio un compromiso politico entre el antiguo
republicanismo y la dictadura introducida por Julio César. EIl Senado continué como el
cuerpo gobernante en teoria. En el afio 27 A.C., confirid a Augusto el ejercicio de
comandante en jefe de todos los ejércitos del imperio. En 23 A.C., se le concedi6 el poder
tribunicio vitalicio, lo que significaba que se le daba el control de las asambleas populares,
facultandolo para representar permanentemente al pueblo. Se le concedi6 la prerrogativa
de presentar el primer asunto para discusion en el Senado, a la vez que el derecho de
convocarlo a sesion. Todos estos derechos quedaron fundados sobre bases constitucionales
mas que sobre un arbitrario despojo perpetrado por la autoridad.

Durante el reinado de Augusto se efectuaron muchas reformas. Fueron eliminados
del Senado sus miembros indignos. Una gran parte del ejército fue desmovilizada, y los
veteranos despedidos fueron colocados en colonias o en tierras compradas para ese fin. Se
cred un ejército regular profesional que se convirtid en escuela para ciudadanos. Los
veteranos, al ser despedidos, recibian un crédito que les permitia establecerse en alguna
colonia de las provincias, en donde podian llevar una buena vida a la vez que ser en la
comunidad dirigentes leales a Roma.

(21)

También procurd Augusto fortalecer la moral del pueblo. Revivio la religion del
Estado y reconstruyo muchos templos. El culto imperial, adoracion a Roma como Estado,
fue introducido en las provincias. En muchos lugares, el emperador mismo fue adorado
como dominus et deus (sefior y dios), aunque Augusto no demandaba tal adoracion. Las



leyes julianas de los afios 19 y 18 A.C. intentaron restaurar la vida familiar, estimulando al
matrimonio y a la formacion de hogares.

Para consolidar la firmeza del imperio hizo levantar un censo de poblacién y de toda
la propiedad, como base para reclutar al ejército y para fijar los impuestos. Espafia, Galia y
los distritos Alpinos fueron sojuzgados. Augusto fortalecio la defensa de las fronteras,
aungue sus legiones sufrieron una aplastante derrota ante los ejércitos germanos en la selva
de Teutberg. Organizo las prefecturas de policia e incendios y designé un supervisor sobre
la provision de trigo para el pueblo.

Augusto se jactaba de haber hallado una Roma de ladrillo y haber dejado una de
marmol. Durante los 41 afios que durd su administracion impuso el orden donde habia
estado el caos. Restableci6 la confianza en el gobierno; enriquecid el tesoro; introdujo un
eficiente departamento de obras publicas, y promovid la paz y la prosperidad.

TIBERIO, 14-37 D.C.

A la muerte de Augusto, su hijo adoptivo Tiberio fue electo sucesor imperial. Los
poderes que Augusto recibié por medio de disposiciones constitucionales y por tiempo
limitado, a Tiberio le fueron conferidos vitaliciamente. Tenia cincuenta y seis afios. Como
la mayor parte de sus afios los habia pasado sirviendo al Estado, de ninguna manera podia
considerarsele novicio en politica. Desgraciadamente Augusto insisti6 en que Tiberio se
divorciara de la esposa que amaba, y se casara con Julia, hija de Augusto, mujer de vida
notoriamente disoluta. Tan desagradable experiencia amargé su vida permanentemente. Se
volvié indiferente, desdefioso, suspicaz e irascible. Aunque en politica siguidé siendo
imparcial y prudente, nunca lleg6 a ser popular, y generalmente era temido y

(22)

despreciado. Durante su reinado los ejércitos romanos sufrieron reveses en Germania, lo
que tuvo por resultado que Tiberio hiciera retroceder nuevamente las fronteras del imperio
hasta el Rin. Las dificultades domésticas ensombrecieron sus Gltimos afios. En el 26 D.C.,
se retird a Caprea dejando el gobierno en manos del prefecto de la ciudad. La ausencia de
Tiberio dio oportunidad a Elio Sejano, capitan de la guardia pretoriana, para fraguar una
conspiracion y arrebatar el principado. Por el afio 31, cuando casi habia redondeado sus
planes, Tiberio los descubri6. Sejano fue ejecutado y sus planes deshechos, pero el efecto
que todo ello tuvo sobre Tiberio fue desastroso. Se hizo aun mas suspicaz y cruel, tanto
que los mas leves rumores contra alguien bastaban para arruinarlo. Cuando muri6, en el 37,
el Senado respird una vez mas, con tosa libertad.

CALIGULA, 37 AL41D.C.

El Senado nombré sucesor de Tiberio a Gayo Caligula, o “botitas” como le
llamaban por carifio los soldados. Al principio resulté tan popular como impopular habia
sido Tiberio. Perdono a los prisioneros politicos, redujo los impuestos, dio diversiones
publicas y se dedico, en cuanto pudo, al pueblo. Pero no tardd mucho en comenzar a dar
sefiales de debilidad mental. Ordend que lo adoraran como Dios, lo que hizo que los judios
en todo el reino se le enajenaran. Cuando Herodes Agripa visité Alejandria, los ciudadanos
le insultaros publicamente, satirizandolo con todo su séquito, y luego procurando obligar a



los judios a que adoraran la imagen de Caligula. Los judios apelaron al emperador, quien
no sélo no les hizo caso, sino que ademas, orden6 a su legado en Siria que erigiera su
estatua en el templo de Jerusalén. EIl legado fue tan prudente que prefirio retardar el
cumplimiento de la orden antes que arriesgarse a una rebelion armada. La muerte de
Caligula, en el afio 41 D.C., evit6 que el asunto llegara a su fase critica. Algunos piensan
que la referencia en S. Marcos a la “abominacion desoladora” (Mr. 13:14) refleja la
amenaza de la ereccion de la estatua del emperador en | templo de Jerusalén.
La incesante dilapidacion del tesoro que Augusto y Tiberio

(23)

tan cuidadosamente habian acumulado, répidamente dejé exhausta la hacienda publica.
Para volverla al auge acudio a medios violentos: Confiscacion de la propiedad privada,
donativos forzados y extorsiones de toda clase. Su tirania acabo por ser tan insoportable un
tribuno de la guardia imperial lo asesind.

CLAUDIO, 41 AL54 D.C.

A la muerte de Caligula, el Senado discutio la idea de restaurar la republica, pero el
asunto se resolvié pronto: la guardia pretoriana se les adelantd y eligié como emperador a
Tiberio Claudio Germanico. Este habia vivido en relativa oscuridad durante los reinados de
Tiberio y de Caligula y no habia tomado parte en las actividades politicas en Roma. Una
enfermedad sufrida desde la nifiez, y que posiblemente fue alguna forma de parélisis
infantil, lo habia dejado tan débil que su presentacion en publico fue casi ridicula, debido a
que su figura languida y su boca burlona le daban aspecto de idiota. Sin embargo, su
intelecto no era de calidad inferior; habia sido magnifico estudiante, y demostré su
capacidad para ser mejor gobernante de lo que sus contemporaneos esperaban.

El imperio que tan rdpidamente extendia sus fronteras demandaba una nueva forma
de gobierno que resultara eficiente. Con Claudio, Roma se convirtié en una burocracia
gobernada por comités y secretarios. Hizo extensivo el privilegio de ciudadania a los
habitantes de las provincias. Sus generales tuvieron éxito en asentar su dominio en Britania
y la conquistaron, llegando por en norte hasta el Tamesis. En la misma época, Tracia se
convirtié en provincia, por haber muerto su principe, antiguo aliado de Roma.

Claudio estaba determinado a restaurar la antigua religion romana a la importante
posicion social que habia tenido. Para las religiones extranjeras tenia fuerte antipatia.
Suetonio dice que, durante el gobierno de Claudio, los judios fueron expulsados de Roma
por haberse producido algunos tumultos “a instigacion de un Crestus”.! Puede ser que
Suetonio equivocadamente dijera Crestus, en vez de Cristo, y que se estuviera refiriendo en
este caso a disturbios

(24)

entre los judios ocasionados por la predicacion de Jesis como el Cristo; pero puede ser que
Crestus haya sido el nombre de algin insurgente. En cualquier caso, la orden de expulsion

1, Suetonio, Claudio 25, 4.



probablemente sea aquella que ocasiond la salida de Aquila y Priscila de Roma (Hechos
18:2).

Uno de sus libertos, Pallas, influyé para que Claudio tomara a su sobrina Agripina
por su cuarta esposa. Esta se propuso alcanzar la sucesion imperial para Domicio, el hijo
que habia tenido con el esposo anterior. Claudio adoptd formalmente a Domicio con el
nombre de Nerdn Claudio César. En el afio 53 D.C., Nerdn se cas6é con Octavia, hija de
Claudio. Un afio después murié Claudio, y dejé a Nerén como sucesor en el trono imperial.

NERON, 54 AL 68 D.C.

Los primeros cinco afios del reinado de Neron fueron pacificos y prosperos. Bajo la
influencia de sus consejeros, Afranio Burro, prefecto de la guardia pretoriana, y L. Anneo
Séneca, fildésofo y escritor, Nerén dirigid su reino muy bien. Agripina, sin embargo,
procuraba ejercer algln ascendiente sobre él, lo que no era del agrado ni de Nerén ni de los
mencionados consejeros. En el afio 59 D.C., Nerdn asesin6 a su madre y pudo ejercer el
gobierno entera responsabilidad.

Era Neron, por temperamento, mas artista que ejecutivo. Tenia mas ansias por la
carrera teatral que por brillar en la administracién politica. Su descuido y sus
extravagancias vaciaron el tesoro publico, y como Caligula, también recurri6 a la opresion
y a la violencia para volverlo a llenar. Por tal motivo incurri6 en el odio del Senado, cuyos
miembros temieron que en cualquier momento diera 6rdenes para asesinarlos y confiscar
sus propiedades.

En el afio 64 D.C. hubo en Roma un gran incendio que destruyd una parte
apreciable de la ciudad. Se sospechd que Nerdn intencionalmente lo habia ordenado para
agrandar su nueva Casa de Oro, un espléndido palacio que construyé en el monte Esquilino.
Para desviar de sobre su cabeza tal acusacion, sefialé a los cristianos como causantes de
tamafio desastre. La actitud de éstos tan alejada de los gentiles, y mas aln, su ensefianza
sobre la destruccion

(25)

final del mundo por medio de fuego, dio aceptacion al cargo. Muchos fueron procesados y
torturados mortalmente.  La tradicion dice que Pedro y Pablo perecieron en esta
persecucion, la primera que hubo en el imperio.

Carecemos de datos para sefialar el alcance territorial de la primera persecucion.
Puede ser que no haya salido del ambito de Roma y de sus alrededores, aunque también las
provincias pudieron haberse sentido amenazadas. (Comparese | Pedro 4: 12-18.)

Entretanto, los excesos de Nerdn le hicieron enteramente impopular. Varias
conspiraciones contra €l fallaron y sus adversarios terminaron ejecutados. Pero al fin, una
revuelta de las legiones en las provincias de Galia y Espafia alcanz6 éxito. Nerdn huyo de
Roma y ordend a uno de sus libertos que lo matara para no ser apresado.

GALBA, 68 D.C.
El pronunciamiento de las legiones demostr6 que el imperio estaba realmente a

merced del ejército, ya que éste, sin tomar en cuenta al Senado, podia designar y entronizar
su candidato. Galba, el sucesor de Neron, no fue electo undnimemente por las legiones.



Cuando adopt6 a Lucio Calpurnio Pisén como sucesor suyo, Oton, que habia albergado
esperanzas de ser emperador, persuadié a los guardias pretorianos a que asesinaran a Galba
para que le dieran el imperio a él.

OTON, 69 D.C.

El gobierno de Oton durd poco. El Senado ayudé a su designacidn, pero Vitelio,
legado de Germania, marcho con sus tropas sobre Roma. Oton fue asesinado en la batalla y
Vitelio tomd su lugar.

VITELIO, 69 D.C.

El Senado reconoci6 a Vitelio, pero éste fue incapaz de controlar la soldadesca y de
establecer un gobierno firme. El ejército

(26)

de oriente intervino en los sucesos publicos y proclamé emperador a su general
Vespasiano. Este estaba a la sazon sitiando a Jerusalén. Dejando en este encargo a su hijo
Tito, se dirigié a Egipto. Tras subyugar esta provincia suspendio el envio de alimentos a
Roma. Su lugarteniente, Muciano, sali6 para Italia. No obstante la valiente resistencia de
las tropas de Vitelio, los partidarios de Vespasiano capturaron y saquearon Roma.
Asesinaron a Vitelio, y proclamaron emperador a VVespasiano.

VESPASIANO, 69 AL 79 D.C.

Vespasiano era un auténtico y viejo soldado, frugal en sus habitos y vigoroso en su
administracion. Suprimid las revueltas entre los Batavos y entre los Galos, mientras Tito
completaba la rendicion de Jerusalén. Jerusalén fue totalmente destruida y puesta bajo un
legado militar.  Vespasiano aseguré las fronteras concediendo a las principales
dependencias los derechos de provincias. El tesoro adquirié solvencia por medio de una
estricta economia y debido a la imposicidn de nuevos tributos. Construyo el hoy famoso
Coliseo. Muri6 en el afio 79 D.C., y le dej6 el trono a Tito, a quien habia hecho co-regente.
Fue el primero de la dinastia Flavia en la que estadn incluidos sus dos hijos, Tito y
Domiciano.

TiT0, 79AL81D.C.

La brevedad del reinado de Tito no le concedié el tiempo necesario para la
realizacion de sobresalientes hechos. Sin embargo, llegd a ser uno de los mas populares
emperadores que tuvo Roma. La magnificencia de las diversiones publicas que patrocind y
su generosidad desarmaron el latente antagonismo del Senado, que temia que Tito fuera
como su padre, un dictador. En su reinado, Pompeya y Herculano, villas situadas en la
Bahia de Napoles, desaparecieron como consecuencia de la catastrofica erupcion del
Vesubio. Tito nombré una comision, la cual hizo supremos esfuerzos para el rescate del
mayor nGmero posible de las victimas. Algunos meses mas tarde Roma sufri6 un



devastador incendio que destruy6 el nuevo Capitolio, el Pantedn y los bafios de Agripa.
Tito

(27)

lleg6 al extremo de vender parte de su mobiliario privado para subsanar las necesidades
populares. Erigié nuevos edificios, incluyendo un gran anfiteatro.

DowmiciANO, 81 AL 96 D.C.

Tito murié el afio 81, D.C., sin dejar un hijo, y el Senado confiri6 el poder imperial
al hermano menor, Domiciano. Este era un perfecto autocrata. Trat6 de levantar el nivel
moral de la sociedad romana restringiendo la corrupcion del teatro romano y refrenando la
prostitucion. Reconstruyd los templos de los antiguos dioses, y suprimié las religiones
extranjeras, especialmente las que procuraban conversos. Se le atribuy6 una persecucion de
los cristianos, aunque no hay evidencia de ninguna legislacion o accion de tal alcance en
contra de ellos durante su reinado. Demand6 adoracion para si, exigiendo que lo saludaran
como “Sefior y Dios”. Era economista y fue un buen administrador. Los negocios del
imperio estuvieron bien dirigidos por sus subordinados.

Domiciano era duro por naturaleza y sospechaba de sus rivales. Como carecia de la
genialidad de su hermano Tito, se cred numerosos enemigos. Cuando descubria los
complots era implacable en su venganza. Los Ultimos afios de su reinado fueron una
pesadilla para el Senado, que vivia bajo el incesante terror a los espias denunciantes. Ni la
familia del emperador se sentia segura. Por Gltimo, en defensa propia, procuraron que fuera
asesinado.

NERVA, 96 AL 98 D.C.

El Senado eligié a Nerva como sucesor de Domiciano. Nerva era de avanzada edad
y suaves maneras. Quizads el Senado lo consideraba un candidato inofensivo. Su
administracion, en lo general, fue buena, y estuvo exenta de tensiones internas. El ejército
estaba resentido a causa del asesinato de Domiciano, puesto que los Flavios habian
conservado su popularidad entre los circulos militares. Nerva, sin embargo, fue bastante
astuto para lograr como sucesor a Trajano, de reconocido dominio sobre los ejércitos, y con
capacidad para gobernar con mano firme.

(28)
TRAJANO, 98 AL 117 D.C.

Nerva muri6 en el afio 98, y Trajano lo sucedi6. Era espafiol de nacimiento, de
profesion militar, enérgico y agresivo. Logro la anexion de Dacia, provincia al norte del
Danubio, y comenz6 a engrandecer las fronteras orientales con la conquista de Armenia,
Asiria y Mesopotamia. En el 115 D.C. suprimi6 en el Cercano Oriente una revuelta de los
judios, pero nuevas insurrecciones in Africa, Bretafia y en las fronteras del Danubio
ocasionaron su regreso a Roma. En Cilicia, camino a la capital, murié. Corria el afio 117
D.C.



En este ambiente de expansion territorial del imperio creci6 el cristianismo. Lo que
comenzd como una desconocida secta judia Ilegd a convertirse en una religion mundial.
JesUs naci6 durante el reinado de Augusto (Luc. 2:1); su ministerio pablico y su muerte
ocurrieron en el tiempo de Tiberio (3:1); el gran periodo de la expansion misionera tuvo
lugar durante el reinado de Domiciano,? y las alusiones que contiene al poder imperial y al
gobierno tirdnico pueden haber sido reflejo de las condiciones prevalecientes en aquella
época.

No debe sorprendernos la relativa escasez informativa del Nuevo Testamento acerca
de los hechos contemporaneos del mundo romano. El interés nacional de los Evangelios y
de gran parte de Los Hechos, principales obras histdricas, descansa en el judaismo, mas que
en Roma. Ademads, el mensaje del Nuevo Testamento se dirigia a la vida espiritual de sus
lectores mas que a sus circunstancias externas. El interés de estos escritos se centraba en lo
espiritual mas bien que en lo politico, y en lo eterno mas bien que en lo temporal. Sin
embargo, en numerosos puntos, el Nuevo Testamento tiene conexidn con las circunstancias
politicas del primer siglo, y la importancia histérica de tales circunstancias debe
interpretarse teniendo a la vista esa relacion.

El Nuevo Testamento se desarrolla en un mundo politico gobernado por el imperio
romano y controlado por emperadores que ejercieron su poder para establecer su propia
religion o autoproclamarse “senior y dios” obligando a su adoracion y persiguiendo a todo
aquel que no lo hiciera.

(29)

El gobierno provincialista

A diferencia de una republica en la que el gobierno federal preside sobre los estados
que la integran y éstos estan sujetos a una administracion y organizacion uniformes, el
Imperio Romano era una miscelanea de ciudades, estados y territorios independientes entre
si, pero sujetos todos a un gobierno central.

Algunos de ellos se habian convertido en parte del imperio por alianza voluntaria;
otros habian sido anexados por conquista. A medida que Roma extendia su soberania sobre
estos aliados o tributarios, su maquinaria gubernamental se convertia progresivamente en
un sistema provincialista.

La palabra latina provincia es la misma que hemos castellanizado y que
originalmente significaba “reducir paises por medio de la conquista” o “ejercer un puesto
de gobierno en el pais dominado”. En el caso de un general triunfante, la palabra
“provincia” implicaba tanto su autoridad como el 4mbito en donde la ejercia; el pais
conquistado se convertia en su provincia. A medida que Roma conquistaba nuevos
dominios, los organizaba en provincias que automaticamente formaban parte del sistema
imperial.

Roma comenzé la adquisicion de provincias con Sicilia, arrebatada a Cartago en la
primera guerra punica, entre los afios 264-241 A.C. En seguida se anexd Sardinia (237
A.C.). Luego dos provincias de Espafia (197 A.C.), Macedonia (146 A.C.), y Africa (146

2 Ireneo, Contra los herejes. V, XXX, 3.



A.C.). Asia no fue conquistada, sino obsequiada al pueblo romano por su rey, en el afio
133 A.C., y quedd organizada en provincia en el afio 129 A.C. Las Galias, transalpina y
cisalpina, fueron anexadas alla por el afio 118 A.C. La Cirene fue obsequiada a Roma en el
afio 96 A.C., y Bitania, otro obsequio para Roma, le fue ofrecida en el afio 75 A.C. Enel
afio 67 A.C., Pompeyo anexd Cilicia y Creta y en el 63 D.C. tom¢ a Palestina y la hizo
provincia de Siria. Con excepcion de Italia, la mayor parte del mundo romano consistia de
territorios bajo gobierno provincial.

Esta forma de gobierno era de dos clases. Las provincias que eran relativamente
pacificas y leales a Roma, estaban gobernadas por procdnsules (Hech. 13:7) los cuales eran
responsables ante el

(30)

Senado romano. Las provincias turbulentas estaban bajo la autoridad directa del emperador
que a menudo estacionaba ejércitos en ellas y quedaban gobernadas por prefectos,
procuradores o propretores nombrados por el emperador y responsables ante él
directamente. A la primera clase pertenecian Acaya, de la cual era proconsul Galién en la
época en que Pablo la visitd (Hech. 18:12). Palestina en el tiempo de Cristo estaba bajo la
vigilancia del emperador, cuyo representante era el procurador Poncio Pilato (Mateo 27:11,
en donde se traduce “presidente™). Los proconsules obtenian ese puesto por nombramiento
anual, y generalmente cada afio los relevaban. Los procuradores y los propretones retenian
su oficio en un lugar durante tanto tiempo como al emperador le placiese.

Bajo la administracion de estos oficiales, las provincias gozaban de considerable
libertad. A las ciudades estados, particularmente, se les permitia conservar su soberania
local y hasta acufiar moneda. Los romanos nunca estorbaron la libertad religiosa de sus
stbditos, de modo que en cada lugar seguian los cultos aborigenes como de costumbre.
Los gobernantes romanos acostumbraban consultar a los concilios de cada regién tocante a
problemas de administracion. Los funcionarios que en el desempefio de su representacion
despojaban a sus gobernados, podian ser procesados y suspendidos. Aunque es cierto que
algunos de los proconsules y procuradores toleraban los viejos métodos del soborno, la
mayoria, probablemente, dieron mas a sus provincias en sabia administracion que lo que
obtuvieron en dinero. Construyeron calzadas, erigieron edificios publicos y fomentaron
rapidamente el comercio.

Para unir mas estrechamente a las provincias con la metropoli, se procedié a
colonizar con ciudadanos romanos los puntos estratégicos de cada una de ellas. La
civilizacion romana se expandio rapidamente, y en forma tal que con el tiempo las
provincias se hicieron mas romanas que Roma. En el siglo I, cuando Roma aun utilizaba
predominantemente la lengua griega, Galia, Espafia y Africa, eran notablemente latinas.

El culto imperial alcanzé en las provincias su mas amplia aceptacion. La adoracion
al estado romano y al emperador reinante comenzaron con Augusto. Este ordend que los
ciudadanos romanos

(31)

que residian en Efeso y en Nicea erigieran templos en honor de Julio César, y consintio en
que los habitantes de aquellas provincias levantaran altares en honor del propio Augusto.



Los concilios locales, responsables de la direccion del culto en la provincia, fomentaron el
culto al estado.

Un buen ejemplo de lo que era un concilio provincial, lo tenemos en Hechos 19:31,
en donde se hace mencion de los “Asiarcas”.® Estos eran magistrados a quienes se
consideraba responsables de la provincia, y los cuales, en caso necesario, podian ejercer el
oficio de sumos sacerdotes del culto del estado. En el citado pasaje de Los Hechos
aparecen como amigos de Pablo, ya que le advirtieron que no se expusiera a la violencia del
populacho, en la que hubiera incurrido de haberse presentado en el teatro.

Las provincias romanas de que se hace mencion en el Nuevo Testamento, son:
Espafia (Rom. 15:24), Galia (Il Tim. 4:10. Algunas traducciones prefieren Galia a
Galacia), Ilirico (Rom. 15:19), Macedonia (Hechos 16:9), Acaya (Rom. 15:26), Asia
(Hechos 20:4), Ponto (I Pedro 1:1), Bitania (Hech. 16:7), Galacia (Gal. 1:2), Capadocia (I
Pedro 1:1), Cilicia (Gal. 1:21, Hech. 6:9), Siria (Gal. 1:21), Judea (Gal. 1:22), Chipre
(Hech. 13:4), Pamfilia (Hechos 13:13) y Licia (Hech. 27:5). Algunas de éstas se
mencionan mas de una vez; y en el caso de llirico, su nombre posterior, Dalmacia, aparece
el las Epistolas Pastorales (Il Tim. 4:10). Pablo acostumbraba emplear los nombres
provinciales para mencionar estos lugares del imperio, en tanto que Lucas usa ademas los
nombres regionales de las mismas. A menudo las provincias incluian mas de un grupo
étnico; tal acontece con Licaonia, Listra y Derbe (Hechos 14:6 y 11), las cuales
oficialmente, se incluian en la provincia de Galacia.

Los funcionarios publicos se disputaban el gobierno de las provincias, porque
encontraban en él un venero riquisimo de ingresos. Algunos resultaban tan rapaces que las
provincias empobrecian rapidamente debido a los pesados tributos. Otros, dotados de
mayor espiritu pablico, empleaban los tributos para construir caminos y puertos, con lo que
prosperaba el comercio, y el corriente nivel econdmico de vida se superaba. Roma
consideraba que las

(32)

provincias eran su campo legitimo de explotacién. Hasta los tiempos de Constantino
fueron tributarias del gobierno central y nunca fueron tratadas como los estados que gozan
de iguales privilegios dentro de una federacion comdn.

El sistema gubernamental romano estaba dividido por provincias, territorios conquistados
donde ejercia su autoridad y dominio, encargando a personas al cargo de dicha tarea.

Los reinos griegos

La atmosfera cultural del primer siglo no debid su origen Unicamente a la
organizacion politica de Roma, sino también a la difusion del espiritu helénico que habia
penetrado tanto en el Occidente como en el Oriente. Las conquistas de Roma habian
absorbido las colonias griegas establecidas a lo largo de las costas de Galia y Espafia, en la
isla de Sicilia, y en los principales lugares de la parte sur de la peninsula itdlica. La
conquista de Acaya, que termind con el saqueo de Corinto, en el afio 146 A.C., habia
puesto en poder de los romanos inmensos tesoros de arte que deportaron para adornar sus

3 En la revision Reina-Valera 1960 se les llama “Autoridades de Asia” (N. Del T.).



propias ciudades. Esclavos griegos, muchos de los cuales eran mas cultos que sus amos, ce
convirtieron en posesion de la familia romana. A menudo se les empleaba no tan s6lo en
los mas humildes trabajos manuales, sino también como maestros, médicos, contadores y
sobrestantes de haciendas o de negocios diversos. Ademas, a las universidades griegas de
Atenas, Rodas, Tarso y otras ciudades, concurrian jovenes de la aristocracia romana que
aprendian a hablar el griego, de manera muy semejante a la que los ingleses del siglo XIC
aprendieron el francés como idioma de la diplomacia y la cultura. En lo cultural, pues, los
vencidos griegos vencieron tan completamente a sus conguistadores que Roma misma se
convirtié en ciudad de habla griega. Uno de los mas famosos satiricos de aquella época,
Juvenal, se quejaba diciendo: “Conciudadanos romanos, no puedo soportar una ciudad

completamente griega”.*

Roma fue absorbida por la cultura griega de tal forma que se convirti6é en una ciudad de
habla griega.

LAS CONQUISTAS DE ALEJANDRO

En la mitad oriental del mundo romano, escenario de la mayor parte de la accion del
Nuevo Testamento, la expansion de la

(33)

civilizacion griega comenzd con los comerciantes que llevaban las mercancias del
Peloponeso muy lejos y a todas partes. Ya en el afio 600 A.C. se conocian en Babilonia
instrumentos musicos griegos y armas griegas. Mercenarios griegos lucharon en los
gjércitos de Ciro, tal como la muy conocida Anébasis de Jenofonte, “La retirada de los Diez
mil”, lo atestigua. La helenizacion del oriente se apresurd en gran manera debido a las
campafias de Alejandro el Grande. Filipo, su padre, rey de Macedonia, habia transformado
a los macedonios en un reino militar unificado. Con los vigorosos campesinos y pastores
de aquella regién montafiosa organizé un ejército de extraordinaria movilidad y resistencia.
Filipo logré en veinte afios someter a las ciudades independientes griegas, que pasaron a ser
tributarias de Macedonia. Cuando murid, alla por el afio 337 A.C., habia consumado una
alianza con los griegos, por medio de la cual esperaba emprender la conquista del Asia.
Alejandro poseia la agresividad de su padre y una gran habilidad militar escondidos bajo
una mas gruesa capa de cultura griega. Habia crecido en contacto con la lliada, bajo la
tutela de Aristdteles, de modo que conservaba profunda admiracion por las tradiciones y los
ideales helénicos. En el 334 A.C. cruzé el Helesponto, se interné en Asia Menor y derroté
los ejércitos persas en la batalla del rio Granico. Liberd las ciudades griegas de la costa y
luego penetro tierra adentro. Volvio a derrotar a los persas en la batalla de 1so, obteniendo
con ello completo dominio sobre el Asia Menor. Se dirigi6 entonces hacia el sur por la
costa siria, y llegd a Egipto, donde fundd la ciudad de Alejandria.

Tras dominar a Siria y a Egipto, se movilizé al Oriente y en Arbela infligié una
derrota irreparable al ejército persa. En rapida sucesion ocup6 Babilonia y las capitales de
Persia, Susan y Persepolis.

4 Juvenal, Satira Ill, 60 y 61



Los tres siguientes afios los utiliz6 en consolidar su nuevo imperio. Alejandro
animo a sus soldados para que se casaran con mujeres de Oriente. Dio principio a la
educacion de treinta mil persas en lengua griega. Por medio de campafias posteriores en la
India extendié los linderos de sus dominios hasta el rio Indo. Fundé numerosas colonias y
exploro regiones que hasta entonces eran desconocidas para los europeos.

(34)

De regreso en Babilonia, Alejandro comenz6 los preparativos para la invasion de
Arabia, empresa que no estaba destinada a consumar. Si su éxito en helenizar el Oriente
habia sido parcial, también el Oriente parcialmente le habia orientalizado. Poco a poco fue
adoptando la actitud de los déspotas del Oriente y se hizo sobremanera arbitrario y
desconfiado. La lujuria y los festines de Babilonia debilitaron su constitucion, contrajo
fiebres, y murid en el afio 324 A.C., a la edad de treinta y dos afios.

El imperio de Alejandro apenas le sobrevivié. No dejé herederos capaces de
manejarlo y finalmente se lo repartieron sus generales. Ptolomeo tomo Egipto y la parte sur
de Siria; Antigono reclam¢6 la mayor parte del norte de Siria y la parte occidental de
Babilonia; Lisimaco retuvo la Tracia y la parte occidental del Asia Menor y Casandro
gobernd Macedonia y Grecia. El territorio de Antigono fue tomado por Seleuco | después
de la batalla de Ipso en el afio 301 A.C., y el reino de Lisimaco también fue absorbido por
el reino seléucida.

La incesante hostilidad entre los seléucidas de Siria, y los ptolomeos de Egipto
conservé a palestina como si dijéramos, entre el yunque y el martillo. La costa plana de
Saron fue el corredor a lo largo del cual los ejércitos de esas dos potencias marchaban a la
guerra. La cambiante fortuna de las batallas ponia a Palestina a veces bajo el dominio de la
una y a veces bajo el dominio de la otra.

LOS SELEUCIDAS EN SIRIA

El dominio seléucida en Asia Menor disminuy6 gradualmente, a medida que los
pueblos ganaban su libertad y fundaban sus propios reinos. En Siria, sin embargo, el
reinado seléucida se sostuvo y ejercid poderosa influencia en los asuntos politicos de
Palestina. Entre los afios 201-200 A.C., Antioco Il de Siria, llamado el Grande, derrot6 al
ejército egipcio comandado por el general Escopas en la batalla de Panias, cerca de las
fuentes del Jordan en la Palestina norte. En dos afios, Antioco 11 sujet6 a toda Palestina y
se convirtid en el nuevo amo de los judios. Al intentar helenizarlos provocé la revuelta de
los Macabeos, que tuvo por resultado

(35)

un resurgimiento de la comunidad judia. EI dominio seléucida termind en Palestina cuando
Pompeyo convirti6 a Siria en provincia romana, en el afio 63 D.C.

La influencia del dominio seléucida fue tremenda. Antioquia, su capital, se
convirtié en la tercera ciudad méas grande del imperio romano y en el punto de unién entre
Oriente y Occidente. La lengua y la literatura griegas se diseminaron extensamente por
todo el Cercano Oriente y proporcionaron un fondo comin de cultura a los pueblos de
Oriente y a los de Occidente. Numerosas ciudades de Palestina, especialmente en Galilea,



eran hilingiies y su religion tenia a la vez el gusto de las deidades de Oriente y el de las de
Occidente.

Los PTOLOMEOS DE EGIPTO

El curso del reino de los ptolomeos en Egipto fue muy semejante al de los
seléucidas. La rivalidad entre ambas potencias fue reconcentrada, y causd numerosas
guerras con resultados varios. Con la muerte de Cleopatra, en el afio 30 A.C., perecio el
ultimo de los ptolomeos, y Roma se anex6 a Egipto para servirse de él como de granero.
La ciudad de Alejandria se convirtié en notable emporio comercial y centro educativo.
Bajo el patronato de los ptolomeos se fundé una inmensa biblioteca en la cual se
preservaron las principales joyas literarias de la antigliedad. Sus bibliotecarios fueron
conspicuos eruditos e iniciaron el estudio de la gramatica griega y la critica textual.

La influencia judia en Alejandria fue vigorosa desde la fundacion de la ciudad. El
mismo Alejandro concedio terrenos a los colonos judios y los admitid con plena
ciudadania. Bajo Ptolomeo Filadelfo (285-246 A.C.) fueron taducidas al griego las
Escrituras judias. Esta version, la Septuaginta, se convirtié en la Biblia popular de los
judios de la dispersion. Fue la Septuaginta la que por lo general usaron los escritores del
Nuevo Testamento al citar el Antiguo Testamento. La calidad del griego varia de libro a
libro. En partes es pulida y en partes repugnantemente literal. No obstante, constituye una
valiosa ayuda para los contemporaneos estudiantes

(36)

de la Biblia porque deja ver el sentido en que los traductores interpretaron las Escrituras
hebreas, y algunas veces revela que hubo un texto hebreo notablemente diferente del que
existe en la actualidad.

Las incesantes luchas entre seléucidas y ptolomeos fueron dando origen a diferentes
impuestos sobre la tierra. Eran tan fuertes los gastos del tesoro publico que los campesinos,
sobre quienes recaia la parte mas pesada, quedaron reducidos a la miseria. Las guerras
punicas que Roma emprendié destruyeron los mercados occidentales de Egipto y
consecuentemente languidecio el comercio. La inquietud popular culmind en rebelién
contra el gobierno o en el abandono de la propiedad, ya que a causa de las excesivas cargas
fiscales ningln provecho se obtenia del suelo. La prosperidad de ambos reinos decliné al
correr del primer siglo antes de Cristo. Quizés esto explique la facilidad con que Roma los
vencio.

Los EFECTOS CULTURALES

No fueron duraderos los efectos politicos de la conquista helénica del Oriente. Los
seléucidas y los ptolomeos eran vistos como dinastias extranjeras, desligadas del pueblo.
Aunque las clases privilegiadas las sostenian, nunca adquirieron verdadero caracter griego.
Por el contrario, sus reyes se hicieron absolutos al estilo de los monarcas orientales, y
demandaron de sus subditos obediencia servil. La libre camaraderia, caracteristica de la
democracia griega, o aquella més severa organizacion de la corte maceddnica se vieron
eclipsadas por el despotismo arbitrario de aquellos reyes que demandaban honores. JesUs
aludia a los ptolomeos cuando dijo que los reyes de los gentiles se llamaban “benefactores”



(Luc. 22:25), porque la palabra griega eurgetes (benefactor) era uno de los titulos que
tomaban. Las multitudes sobre las cuales gobernaban les pagaban tributo y se postraban
delante de ellos, pero es claro que lo mismo hubieran hecho delante de cualquier otro amo.

Culturalmente, los seléucidas y ptolomeos introdujeron en Oriente costumbres y
gustos griegos. La arquitectura griega predomind

(37)

en los centros urbanos donde residian aquellos reyes. El griego era el idioma de la corte y
también del pueblo, segun los papiros lo demuestran. Las cartas amorosas, los pagarés, los
recibos, los amuletos, los ensayos, los poemas, las biografias y las cartas comerciales, se
escribian en griego. En Egipto se designaba en griego el titulo de los gobernantes, aun en
el tiempo de la dominacién romana. Cada gobernante se esforzaba en fundir la cultura
griega con la vida del pueblo. Los dioses locales recibieron nombres griegos, y en las
principales ciudades se edificaron gimnasios y anfiteatros. Se tendia sobre el Cercano
Oriente el manto de la civilizacion occidental.

La cultura griega sirvid de medio para la diseminacion del Evangelio de Cristo en
los primeros esfuerzos misioneros. Con la Biblia en griego y con el idioma griego como
medio universal de expresion pronto llegd el Evangelio hasta las mas lejanas avanzadas de
la civilizacion.

El Estado judio
EL ExILIO, 597-322 A.C.

Cuando Nabucodonosor, rey de Babilonia, invadi6 a Judea y captur6 a Jerusalén, en
el afio 597 A.C., lleg6 a su fin la independencia de la nacion judia. El rey Joaquin fue
llevado prisionero a Babilonia juntamente con su corte. Las clases dirigentes del pueblo,
incluyendo los expertos artesanos, también fueron deportados. EI trono pas6 a ocuparlo el
tio de Joaquin, Matatias, a quien los Babilonios llamaron Sedequias. Babilonia tenia ya en
el trono a un titere (11 de los Reyes 24:10-17).

Desde el 597 hasta el 586 A.C., Judea disfrutd de una existencia crepuscular como
reino tributario. Sedequias quedd obligado por juramento a servir al rey de Babilonia, pero
era muy poderosa la tentacion de intrigar inclinandose a Egipto, y especialmente cuando se
jugaba la causa de la independencia. Al respecto, la opinion estaba dividida hasta en los
circulos proféticos. Hananias, hijo de Azur, declaré insistentemente que Dios quebraria el

yugo
(38)

de Babilonia y que a los dos afios de esta predicacion serian devueltos a Jerusalén los
utensilios de oro que Nabucodonosor habia sacado del templo (Jer. 28:1-4). Jeremias acuso
de mentiroso a Hananias, y predijo que la presion de Babilonia no desapareceria. El partido
radical esperaba que Egipto los socorreria; el conservador, representado por Jeremias, no
acariciaba tales ilusiones (Jer. 28:12-17).

En el afio 590 A.C., Sedequias pensé que su oportunidad de rebelarse habia llegado.
Psamético I, de Egipto, embestia aceleradamente hacia el norte, por la costa de Palestina,



lesionando los dominios de Babilonia. Sedequias crey6 haber encontrado a un jefe y unio
su suerte con la de Egipto.

Nabucodonosor no desdefié el reto. Marcho a la defensa de Tiro y en el afio 588
A.C. puso sitio a Jerusalén. Ante el avance del ejército egipcio, suspendi6 temporalmente
el sitio, pero los egipcios pronto se batieron en retirada, y los ejércitos de Babilonia
renovaron el asedio. En el afio 586 A.C. cayeron los muros, y los babilonios capturaron a
Jerusalén. Sedequias cay0 prisionero cuando intentaba escapar; le sacaron los ojos, y
cargado de cadenas lo llevaron a Babilonia. Los vasos sagrados del templo fueron el botin;
el templo, el palacio real y las mansiones de los nobles fueron pasto de las llamas.
Arrasaron los muros de la ciudad y transportaron la poblacion a Babilonia (Jer. 39:4-10).

Para conservar un remedo de organizacion, Nauzaradan, el general encargado de la
campafia, puso a Gedalias como gobernador. Los partidos contrarios, a pesar de todo,
sobrevivieron. Baalis, rey de los amonitas, inspird la rebelion en la que Gedalias fue
asesinado. La guerra civil se encendid en seguida y el partido de los insurgentes fue
deshecho. Los que sobrevivieron escaparon a Egipto llevandose al profeta Jeremias a
involuntario destierro (Jer. Capts. 41-43).

El fin de la nacion judia no significé la muerte del judaismo; al contrario, el
“judaismo ortodoxo” surgidé de estos acontecimientos. Muchos de los cautivos llevaron
consigo la Ley de los Profetas, a los cuales apreciaban como sus Escrituras. Aunque los
sacrificios del templo habian cesado, la adoracién a Dios continud. Algunos de los judios
mas piadosos y mejor educados llegaron cautivos

(39)

a Babilonia y al establecerse en aquella tierra surgié una comunidad que tomé el lugar de
Jerusalén en la direccion religiosa.

El desarrollo de esta comunidad religiosa, en no pequefia parte, se debié a Ezequiel.
Ezequiel, que habia estado entre los transportados en el primer destierro que hubo al caer
Joaquin, combinaba en su caracter las cualidades de un visionario y un puritano. Las
imagenes de sus predicaciones eran toscas y extravagantes, pero su moral era rigurosa y sus
metas espirituales muy elevadas. Predijo la restauracion del pueblo a su propia tierra y
previé un avivamiento que los purificaria de todas las abominaciones en que habian caido
durante los afios del cautiverio (Ez. 36:22-31).

Los setenta afios de la cautividad babil6nica presenciaron el nacimiento de la
sinagoga como lugar de adoracion entre los judios: un grupo de fieles se congregaba en el
nombre de Jehova y formaban congregaciones en las que ensefiaban y obedecian la Ley;
luego escogian maestros que tomaban el lugar de los sacerdotes del templo y servian de
dirigentes religiosos del pueblo. El estudio de la Ley sustituyd los sacrificios de animales y
la obediencia moral reemplazé al ritual.

La caida de Babilonia ocurrié en el afio 538 A.C. Ciro, rey de Persia, la tomé
mediante la desviacion estratégica de las aguas del Eufrates de su cauce normal, de modo
que dejaron de correr por el centro de la ciudad como de costumbre. Los ejércitos de Ciro
entraron por debajo de las puertas de la ciudad, utilizando el lecho seco del rio y tomaron la
ciudad casi sin librar batalla. EIl dominio del Oriente Medio paso a los reyes medopersas.

Ciro demostro ser un déspota moderado. Desde el principio traté con consideracion
a los pueblos conquistados. En el afio primero de su reinado promulgé un decreto por el



cual se permitia que los judios volvieran a su tierra y que los despojos del templo se les
devolviesen. El tesoro del rey iba a costear la reconstruccion del templo (Esdras 6:1-5).

No todos los judios de Babilonia aprovecharon el decreto de Ciro para volver a
Palestina. La mayoria prefirieron quedarse atendiendo sus negocios y sus hogares. Unos
cuarenta y dos mil, pertenecientes en gran parte a las tribus de Juda, Benjamin y Levi
salieron para Jerusalén. Bajo la jefatura de Sesbasar principe de

(40)

sangre real a quien Ciro nombro gobernador, llegaron a la ciudad alla por el afio 537 A.C.
(1:3, 5-11). Comenzaron a reconstruir el templo (3:1-13), pero no lograron la
reconstruccion completa en aquel primer impulso. Se opusieron al proyecto los habitantes
que habian quedado en la tierra (4:1-5). Durante diecisiete afios nada se adelanté aunque
los que volvieron del la cautividad prosperaron y edificaron sus hogares (Hag. 1:4). Bajo la
apasionada predicacion de los profetas Hageo y Zacarias se recomenzo el trabajo en el afio
520 A.C. (Esd. 5:1y 2). Los gobernantes de la provincia, al parecer, ignorantes del decreto
original de Ciro, ordenaron a los judios que lo suspendieran. Estos apelaron a Dario, quien
investigo en los archivos y ratificé mediante especial decreto los privilegios que Ciro habia
concedido. El trabajo desde entonces prosiguié rdpidamente y la reconstruccion se
completo en el afio 516 A.C. (6:1-15). Comenzd de nuevo el culto en la Pascua, y quedo
reorganizado el servicio sacerdotal.

Hay otro periodo de casi sesenta afios, entre el 516 A.C. y el 458 A.C., en que la
historia guarda silencio con respecto al estado de los judios en Palestina. En el 458 A.C.,
“el séptimo afio del rey Artajerjes” (7:7), salié de Babilonia otro grupo de emigrantes bajo
la jefatura de Esdras el escriba, descendiente del Hilcias que fungié como sumo sacerdote
en el reinado de Josias. Lo acompafiaron buen nimero de sacerdotes y cantores. Llevaban
una carta de Artajerjes en la que se les autorizaba a reanudar los servicios del templo, y se
ordenaba a los magistrados bajo pena de muerte que prestaran ayuda econdémica para el
culto.

Los recién llegados colonos fueron absorbidos por la poblacién y aparentemente no
lograron modificar las condiciones generales. “En el afio veinte del rey Artajerjes” (Neh.
2:1; 446 A.C.) un mensajero de Jerusalén llegd hasta Nehemias, el copero judio del rey
persa, y le informd que los muros de Jerusalén estaban derribados y sus puertas quemadas.
Muy probablemente esta devastacion de la ciudad tuvo lugar en época muy cercana a
Nehemias, puesto que no habria tenido sentido hacer un viaje tan largo para informarle de
los estragos que causo el sitio de la ciudad ciento cincuenta afios atras. Por los datos
sobresalientes que el libro de Nehemias nos proporciona llegamos a la conclusion de que

(41)

el avivamiento de las actividades politicas judias provoco la hostilidad de los otros
habitantes de Palestina, especialmente de los samaritanos. Quiza las calamidades que
mencion6 Hanani fueron resultado de la incursion de alguna guerrilla sobre Jerusalén en
momentos en que los judios no se habian organizado lo suficiente para resistir.

La demanda de Hanani produjo resultados inmediatos. Nehemias logr6 que su real
amo le concediera permiso para ausentarse, y que le diera ademas una requisitoria para
Asaf, guarda de la floresta real, a fin de que proporcionara la madera necesaria para la



reconstruccion de las puertas. Rapidamente procedi6 Nehemias a trasladarse a Jerusalén.
En la tercera noche después de su llegada inspeccioné las fortificaciones de la ciudad y
determind que debian ser inmediatamente reconstruidas. Dividio el muro por secciones y
las asigné a diferentes personajes, con lo que logré que el trabajo se hiciera en forma
répida. Samballat, el gobernador de Samaria, expresd tan honda enemistad y amenazd con
tal violencia que la construccion tuvo que continuarse bajo la guardia de armas. La
enérgica administracion de Nehemias dio por resultado que la reparacion se completara en
menos de dos meses (Neh. 6:15 y 16) y las murallas de la ciudad quedaron otra vez como
nuevas.

Nehemias promovio ademas reformas econdémicas y sociales. Durante el tiempo de
extrema necesidad el pueblo habia empefiado sus tierras y bienes muebles por dinero, para
comprar alimentos. Los ruinosos intereses exigidos por los prestamistas hacian imposible
el rescate. Nehemias abolié los intereses sobre préstamos entre hermanos, y demandé la
restitucion de la propiedad. Puso los registros publicos al dia (7:5) para que los
descendientes de los que habian regresado de la cautividad pudieran identificarse.

El conocimiento de la Ley se renovo bajo Esdras el escriba, el cual la leia y la
interpretaba. Parece que leia en hebreo y que sus ayudantes traducian al aramaico (8:2, 7,
8). La ley, sin duda, habia sido olvidada en los dificiles afios de lucha y de reconstruccién,
pues su lectura produjo un profundo efecto sobre los judios: “Todo el pueblo lloraba
mientras oian las palabras de la Ley” (8:9). Celebraron la fiesta de los Tabernaculos (3:13-
18) y entraron en vigencia las reformas morales.

(42)

Nehemias aplicé estrictamente los principios de la Ley. Se renovo la adoracion en
el templo y se pidieron contribuciones para su sostén. Se prohibieron los matrimonios
mixtos con habitantes paganos (10:30); se proscribié la profanacion del sabado (10:31), y
se establecio el pago regular de los diezmos (12:44). Al cerrarse la administracion de
Nehemias, doce afios después, los elementos fundamentales de la ortodoxia judia habian
quedado bien establecidos entre el residuo de Jerusalén.

Durante el régimen de Nehemias tuvieron que expulsar del pais a Manases, nieto del
sumo sacerdote, por haberse casado con una hija de Samballat el gobernador. Josefo dice
que huyo a Samaria donde construyd un templo sobre el monte Gerizim. Establecia asi un
culto rival que se convirtié en centro de adoracion para los samaritanos.

Las reformas de Nehemias tuvieron un efecto permanente durante el resto del
periodo perso hasta el tiempo de los Macabeos. Un firme grupo permanecié tenazmente
adherido a la Ley de Dios, a pesar de las fuertes influencias del paganismo a las que
muchos del pueblo y hasta de los sacerdotes sucumbieron.

La historia judia desde el tiempo de Nehemias hasta el segundo siglo antes de Cristo
casi se encuentra en blanco. El sacerdocio persistié como la fuerza politica del pais. Josefo
dice que Alejandro el Grande se abri6 paso por medio de Palestina camino a Egipto
después de la conquista de Tiro, y que fue bien recibido por Jaddua, el sumo sacerdote, y
que rindié adoracion al Dios verdadero.® La mayor parte de los historiadores modernos

5 Josefo, Flavio, Antigliedades XI, vii, 4,5.



rechazan esa historia como mera ficcion.® Aunque fuera ficcion o leyenda estas centurias
comparativamente silenciosas. La casa real de David habia desaparecido, y las referencias
que de ella tenemos en el Nuevo Testamento indican que estaba representada por artesanos
del vulgo como José de Nazaret.

Dos aspectos de la vida judia desaparecieron durante los periodos persa y griego: la
monarquia y el oficio profético. Todos los

(43)

intentos de independencia encontraron su centro en el sacerdocio. La profecia, después de
Malaquias, desaparecio completamente. Entre los de la Dispersion, durante esta época, no
hay traza de mensajes proféticos de caracter reformador ni predictivo.

El sacerdocio retuvo algo de su antiguo poderio y se convirti6 en influencia politica
mas de lo que habia sido en el tiempo de la monarquia. Aparecieron uno o dos nuevos
aspectos religiosos de especial importancia: El primero fue el estudio intensivo de la Ley
que se origino durante el exilio y que produjo una nueva clase de dirigentes, los escribas.

La vasta dispersion del pueblo en congregaciones, originé la demanda de ejemplares
de la Ley, necesarias para que cada congregacion tuviera el suyo propio. Los copistas
profesionales tenian que estudiar el texto para transcribirlo correctamente y en
consecuencia se convirtieron en expertos biblicos. Cuando Herodes quiso saber acerca de
las profecias del Mesias, reuni6 a los principales sacerdotes y escribas del pueblo (Mat.
2:4). Los escribas se consideraban en plano de igualdad con los sacerdotes en el
conocimiento de asuntos religiosos.

El segundo aspecto, religioso de importancia comenzo, quizés, en el tiempo de
Esdras y se conoce como el nacimiento de “La Gran Sinagoga”, concilio de 120 miembros
formado con el propdsito de administrar la Ley. La Gran Sinagoga fue la organizacion
predecesora del Sanedrin del tiempo de Nuestro Sefior.  Simon el justo, quien
probablemente debe identificarse con el sumo sacerdote conocido como Simén 1, y que
vivio al principio del tercer siglo A.C., se considera como el Gltimo miembro superviviente
de aquel concilio. Puesto que todas las referencias a dicha Gran Sinagoga nos vienen de la
literatura talmadica posterior, la cual es notoriamente inexacta en informacion histdrica, la
existencia de aquella organizacion ha sido puesta en duda con mucha razén. En aquella
época con toda seguridad existi6 alguna forma de gobierno por medio de ancianos, pero no
parece factible que en ese periodo se estableciera formalmente tan notable tribunal.”

(44)
BAJO LOS PTOLOMEOS, DEL 322 AL 198 A.C.
Con la muerte de Alejandro el Grande llegé el colapso y la inevitable reparticion de

su imperio. Alejandro no dejé herederos lo bastante maduros ni lo bastante fuertes para
sucederles, y sus cuatro generales se dividieron el reino entre si. Ptolomeo tomé a Egipto,

6 \éase R.H. Pfeiffer, History of the New Testament Times (Nueva York: Harper Brothers, Publishers, 1949),
p.9

7 Véase H.B. Strack, “Synagogue, the Great,” The New Schaff-Herzog Encyclopedia of Religious Knowledge,
X1, 217



y Antigono se convirtié en gobernador de Siria. Palestina tuvo que ser el campo de batalla
y la codiciada presa de ambos. En el afio 320 A.C., Ptolomeo invadi6 a Palestina y tomé a
Jerusalén. En el afio 315 A.C., Antigono la recobrd, pero nuevamente la perdio tres afios
después en la batalla de Gaza. En 301 A.C., Antigono muri6 en la batalla de Ipso y por tal
motivo Ptolomeo reclamd su derecho. El sucesor de Antigono en el gobierno de Siria fue
Seleuco 1.

Se sabe comparativamente poco acerca del estado de los judios en Palestina durante
este periodo. Palestina quedaba entre dos potencias hostiles, Siria y Egipto, y sufria igual
de parte de ambas. Un aspecto de esta lucha fue favorable para los judios. Tanto los
gobernantes egipcios como los sirios codiciaban su favor, puesto que de los judios dependia
el equilibrio del poder en aquella regién. El resultado fue que siempre que un rey tomaba
posesion de Palestina los judios que habian sido partidarios del otro tenian que emigrar a
sus dominios. Bajo el primer Ptolomeo un grupo de judios fue deportado a Egipto y se
establecieron en Alejandria. Las oportunidades comerciales y las condiciones de trabajo
resultaron tan buenas que otros les siguieron, de tal manera que en pocos afios formaron
una gran colonia. Aparentemente los judios eran bien aceptados como colonos en las
nuevas ciudades griegas que se estaban fundando por aquella época, debido a que eran
sobrios, decididos e industriosos.

Bajo los ptolomeos gozaron los judios en Palestina muchos de los privilegios
correspondientes a una comunidad libre. El sumo sacerdote era el gobernante oficial que
administraba la Ley. Lo auxiliaba el concilio de sacerdotes y ancianos. El templo era el
centro de la vida nacional. Las fiestas de la Pascua, del Pentecostés y de los Tabernaculos
se celebraban regularmente y asistian a ellas devotos peregrinos de todas partes del mundo.
El estudio

(45)

de la Ley se mantenia celosamente, y, durante este periodo, su interpretacién se
desenvolvid hasta el detalle.

La situacion economica del pueblo bajo el régimen de los ptolomeos parece que
rayé en la pobreza. Pagaban contribuciones muy bajas, lo que indica, tomando en cuenta
dominante avaricia de los reyes y de los recaudadores de la época, que probablemente no
podian pagar més. Las constantes guerras y las emigraciones habian empobrecido el pais.
Al finalizar el gobierno ptolomeo, José, sobrino del sumo sacerdote Onias, consiguié que
Ptolomeo Il Euérgetes delegara en él el encargo de reunir las contribuciones. Tanto éxito
tuvo en sus diligencias que Ptolomeo le dio también dos mil soldados que lo auxiliaran en
este trabajo. Aquellos que rehusaban pagar sufrian la confiscaciéon de sus propiedades.
Ptolomeo se sinti6 satisfecho y José se enriquecid enormemente, pero la tierra quedo
despojada de sus dltimos recursos.® Quiza la situacion econdmica de los Gltimos afios del
siglo Il hizo que el pueblo se apresurara a buscar alianza con Antioco Il de Siria y a
desprenderse de Ptolomeo V.

La mayor parte de los ptolomeos trataron muy bien a los judios. Bajo Ptolomeo
Filadelfo (285-246 A.C.), el sucesor de Ptolomeo Lagus, millares de esclavos judios fueron
libertados a expensas del real tesoro. Algunos de ellos recibieron puestos de
responsabilidad. La generacion joven adoptd las costumbres griegas y cultivd la lengua

8 Josefo, Antigliedades XiIl, iv, 2-6, 10.



griega. Este proceso llegd a tal extremo que comenzaron a perder sus distintivos habitos
semiticos de pensamiento.

En el reinado de Ptolomeo Filadelfo se confecciono la Septuaginta, version griega
del Antiguo Testamento. Segun la historia que corria en tiempos de Josefo, el bibliotecario
de Ptolomeo, Demetrio, se propuso reunir ejemplares de los libros conocidos, para que
formaran parte de la gran biblioteca que se estaba acopiando en Alejandria. Oyendo que
los judios tenian relatos escritos de la vida de su nacion, Demetrio pidio a Ptolomeo que se
consiguiera para la biblioteca una traduccién cuidadosa de aquellos escritos, y que los
mismos judios la tradujeran al griego. Ptolomeo

(46)

escribié a Eleazar, el sumo sacerdote de los judios, pidiéndole que le enviara delegados,
seis ancianos de cada tribu, que fueran capaces de realizar el trabajo de traduccion. Eleazar
contest6 enviando los hombres con un ejemplar de la Ley. La leyenda dice que los setenta
y dos ancianos completaron el trabajo en setenta y dos dias, y que cuando los judios leyeron
la traduccion la aprobaron unanimemente.® Es dudosa la exactitud de algunos detalles de
este relato; pero de lo que no cabe duda es de que la Septuaginta aparecié en Alejandria, y
que esta traduccion se hizo para satisfacer la demanda de una poblacidon judia que hablaba
griego y queria Las Escrituras. En tiempo de Cristo esta traduccion circulaba ampliamente
entre los de la Dispersidn en el mundo mediterraneo, y se convirtid en la Biblia de la Iglesia
Cristiana primitiva.

BAJO LOS SELEUCIDAS, DEL 198 AL 168 A.C.

Paralelamente con el desarrollo del Imperio Ptolomeo en Egipto surgi6 el dominio
de los Seléucidas en Siria, cuya capital fue Antioquia, sobre el rio Orontes. La rivalidad
entre ambos reinos los envolvid en constantes guerras. Antioco | de Siria (280-261 A.C.)
intentd conquistar a Palestina, pero no lo consiguié. Su hijo, Antioco Il, convino en casarse
con Berenice, la hija de Ptolomeo (249 A.C.), siempre que pudiera asegurar con ella los
derechos sobre Palestina. A la muerte de Ptolomeo se divorcié de Berenice, y se unié de
nuevo con su primera esposa, Laodicea. Ptolomeo Il Euérgetes (246-222 A.C.), sediento
de venganza, hasta que Ptolomeo IV derrot6 a Antioco 11l en Rafia en el 217 A.C. Fueron
expulsados de Jerusalén los sirios y Egipto reclamd el pais. En 198 A.C., la suerte de la
guerra cambio de nuevo. El ejército egipcio fue severamente derrotado y Palestina volvid a
quedar bajo el gobierno de los seléucidas.

(47)

El advenimiento de los sirios, como podia esperarse, no fue undnimemente bien
recibido. Un gran partido de los judios encabezado por el sumo sacerdote Onias IlI,
persistio en su alianza con Egipto. Sus oponentes, la casa de Tobias, eran mas liberales en
su interpretacion de la Ley y favorecian a Siria. En un conflicto que surgié entre ambas
casas triunfd la de Onias y expulsé a los partidarios de Tobias. Los disgustados partidarios
de éste hicieron llegar sus quejas a Seleuco 1V con la tentadora sugerencia de que podria

9 bid., XII, ii, 4-7, 13



repletar sus exhaustos tesoros con los fondos del templo. La leyenda dice que envié a su
tesorero, Heliodoro, a Jerusalén con proposito de confiscar el tesoro del templo, pero que
éste no se atrevio a hacerlo a causa de una vision que lo llené de terror.

Seleuco murié en 175 A.C., y le sucedié su hermano Antioco 1V, decidido helenista.
Antioco IV fue un gobernante enérgico pero tan extravagante que muchos, en vez de
llamarle Epifanes, que significa “el dios visible”, titulo oficial que habia adoptado, lo
llamaban Epinames, “el loco”. Antioco intervino en los asuntos de Palestina sustituyendo a
Onias Il por su hermano Jesén, el cual prometié pagar grandes sumas al tesoro real e
introducir costumbres griegas en Jerusalén si se concedia a los judios la ciudadania de
Antioquia. El nombramiento de Jason fue seguido por la fundaciéon de un gimnasio en
Jerusalén casi bajo la sombra del templo. Los sacerdotes abandonaban el servicio del
templo a causa de los juegos. Jasdn se vio impedido de participar en los juegos en honor
del dios tirio Melcart, y envio sus regalos como ofrendas. Hasta sus mensajeros rehusaron
participar en tal sacrilegio y en consecuencia los dones fueron dedicados a la construccién
de la flota siria.

Antioco se vio envuelto en disensiones con Egipto. Temiendo que Jason no le fuera
leal, lo reemplaz6 por menéalo, otro judio helenita, partidario del programa de Siria. Al
tratar de invadir a Egipto fracasd, porque el embajador romano lo obligé a retirarse.
Rabioso a causa de esta derrota se volvid a Jerusalén con siniestros propdsitos y descargd
su ira contra los judios. Un gran nimero de habitantes de la ciudad fueron vendidos como
esclavos. Las murallas de la ciudad fueron arrasadas. El templo fue despojado de

(48)

sus tesoros y convertido en santuario de Zeus Olimpico. EIl 15 de diciembre del afio 168
A.C., coloco en el altar del templo una imagen de ese dios, y diez dias mas tarde le sacrifico
un cerdo. Surgian altares paganos por todo el pais, y se hizo obligatoria la observancia de
las fiestas de los gentiles. Los judios fueron proscritos totalmente. La pena de muerte se
aplicaba a los que tenian o leian la Torah (Ley). Se prohibieron la guarda del sdbado y la
circuncision.°

La situacion se volvid intolerable para los seguidores devotos de la Ley, y el
conflicto se hizo inevitable. La chispa que encendio la conflagracion de guerra fue la
revuelta de Matatias, viejo sacerdote de la aldea de Modin. Cuando el representante real
llegé a Modin para obligar a sus habitantes a participar en los sacrificios paganos ofrecid
recompensas a Matatias si él, como el mas anciano y el més respetable ciudadano de la
villa, sacrificaba primero. Matatias protestd vehementemente contra tal pretension, y
cuando un judio menos consciente se aproximé para ofrecer su sacrificio, Matatias lo mato
junto al altar. Exaltado por la profanacion de la ley de Dios, mat6é al agente del rey y
demolio el altar.

Matatias y sus hijos huyeron al desierto con sus familias, y hasta alla les siguieron
otros. Al principio de la guerra subsecuente los judios llevaron la peor parte. Matatias
murié poco después y fue sepultado en Modin. Su hijo Judas, conocido por el sobrenombre
de Macabeo, que significa “El Martillo”, se encargdé de continuar la guerra. Los sirios
desdefiaron al principio la guerrilla de los Macabeos, pero después de que un fuerte
destacamente sirio fue abatido en Beth-hordn, Antioco comenz6 a mirar aquella guerra con

10 | Macabeos 1:21-50.



mas seriedad. Organiz6 entonces un gran ejército, le pagoé por adelantado un afio de sueldo,
y lo puso a las 6rdenes del general Lisias entretanto que aquél tomaba parte en una
expedicion al Oriente. En una breve pero decisiva campafia, Judas derrotd dos veces a los
sirios y los expulsd de Jerusalén. Entonces purificaron el templo, construido un nuevo
altar, celebraron un servicio de rededicacion y establecieron una nueva fiesta
conmemorativa de aquella ocasion. Judas completd su victoria

(49)

con la conquista de las tierras que estan al oriente del Jordan y ejercié dominio sobre toda
Palestina.

Cuando a Antioco IV le llegaron las noticias de la derrota de su ejército, se sintié
tan abatido que a poco de esto murié. La lucha siguié bajo su sucesor. Judas Macabeo
recurrio a Roma en demanda de ayuda pero auque la respuesta fue amistosa no recibid
ninguna ayuda material. Judas murié en batalla y su lugar lo tom6 su hermano Jonatan. La
guerra continué hasta el 143 A.C., cuando Demetrio I, competidor por la corona de Siria,
reconocié como aliado a Simén, otro hermano de Judas. En 142 A.C., Demetrio concedi6 a
Simén libertad politica y exencién de todos los tributos habidos y por haber. La
independencia de Judea quedd asegurada. Terminaba asi la lucha de los Macabeos.

La victoria de los macabeos verdaderamente puso fin a la influencia de los
seléucidas en Palestina, y dio verdadera autonomia a la nacion judia hasta el advenimiento
de los romanos. No obstante, las consecuencias de la dominacion seléucida fueron
tremendas. La presion desarrollada para helenizarlos consolid6 a los judios en un resistente
grupo celoso de su vida nacional y practicamente indisoluble en medio de las naciones
entre las cuales habian sido esparcidos.

BAJO LOS ASMONEOS, DEL 142 AL 37 A.C.

Con la obtencion de la libertad judia, Simén fue nombrado sacerdote vitalicio. Su
reino, aunque breve, fue préspero. Se negoci6é un tratado con Roma, ratificando en 139
A.C., en el cual se reconocia la independencia de la nacion judia y se le encomendaba a la
amistad de los pueblos subditos y aliados de Roma. Las condiciones econémicas
mejoraron, se administrd justicia sin trabas en los tribunales, y la vida religiosa judia volvid
a surgir.

Este feliz intermedio, sin embargo, durd bastante poco. Los partos destronaron y
capturaron a Demetrio Il de Siria (139 A.C.). Su hermano Antioco VII, que lo sucedio,
violo el pacto de amistad con Simoén y demando de los judios un fuerte tributo en vez de
ayuda voluntaria. Bajo el gobierno de los hijos de Simon, Judas y Jonatan, los sirios fueron
derrotados y cesé el peligro.

(50)

El verdadero peligro de Judea eran sus luchas internas. Simon y dos de sus hijos
fueron traicioneramente asesinados por Ptolomeo, su yerno, en 135 A.C. Juan Hircano, hijo
sobreviviente (135-104 A.C.), tom6 posesion de Jerusalén antes que Ptolomeo pudiera
capturarla y luego sitié a Ptolomeo en su castillo. Ptolomeo se vio obligado a huir a Egipto.



Entretanto Antioco VII de Siria habia sitiado a Jerusalén. Los judios se vieron
obligados a capitular y a pagar tributo al rey de Siria. Muerto Antioco VII, los
pretendientes al trono hundieron a Siria en la guerra civil. Hircano, inmediatamente
aprovechd la oportunidad para conquistar a ldumea por el sur y a los samaritanos por el
norte, y también a Medeba y a las ciudades vecinas, al oriente del Jordan. Hircano adquirio
el sumo sacerdocio y se hizo jefe del gobierno y fundador de la dinastia asmonea.

Cuando muri6, encomendo el gobierno de la nacion a su esposa y a su hijo mayor,
Judas Aristébulo. Aristébulo encarcelé a su madre y a sus hermanos y tomo el gobierno en
su provecho. Al cabo de un afio murid, y su viuda, Salomé Alejandra, se casd con un
hermano sobreviviente, Alejandro Janneo, quien reind del 103 al 76 A.C. Alejandro
continud la conquista de Palestina. Su reino estuvo plagado de disturbios civiles que lo
pusieron al borde de perder el trono.

Aristébulo I1, hijo de Salomé Alejandra, tomé el trono después de la muerte de ésta
y quitd del sacerdocio a su hermano mayor, Hircano Il. Por este tiempo el desorden general
en los asuntos de Palestina y Siria habia llamado la atencion de Roma. Pompeyo encargo a
su lugarteniente Escauro que investigara y arreglara aquel desorden politico. Escaura dio
apoyo a Aristébulo, el cual repentinamente se revel6. Los romanos atacaron a Jerusalén y
los seguidores de Aristébulo hubieran luchado hasta la muerte, de no haber Hircano
entregado la ciudad. Los romanos lo coronaron rey y se llevaron a Aristébulo con su
familia y muchos otros cautivos a Roma para engalanar el desfile triunfal.

Alejandro, el hijo de Aristébulo, se escapd mientras iban en camino a Roma e
intentd una revuelta contra Hircano. Fue derrotado por el proconsul romano de Siria, el
cual colocd a Palestina bajo el gobernador de Siria. En la guerra civil entre Pompeyo y

(51)

César, en el afio 49 A.C., Hircano ayud6 a César, el cual le recompensd reconociéndolo
como jefe de la nacién judia, y devolviendo a su dominio las ciudades de la costa. A su
ministro Antipater le fue concedida la ciudadania romana. Antipater se convirtié en el
verdadero poder tras el trono. Puso a su hijo Fasael como prefecto de Jerusalén, y a su otro
hijo, Herodes, como prefecto de Galilea.

En medio de la variante fortuna de las guerras civiles de Roma, Herodes prosperd
conservando el favor del partido triunfante. Hircano dio su apoyo a Herodes. Antonio
designé a Herodes y a Fasael co-regentes de Judea. Entretanto que Antonio estaba en
Egipto, los partos atacaron a Jerusalén y capturaron a Hircano y a Fasael. Herodes escap6
de la ciudad a tiempo justo para salvar la vida. Antigono (40-37 A.C.), a quien los partos
nombraron gobernante, marché contra Herodes. Este, con la ayuda de las legiones romanas
acabo derrotando a Antigono y degollandolo. Con Antigono termind la dinastia asmonea.

BAJO LOS HERODES, DEL 37 A.C. AL6 D.C.

La dinastia herodiana comenz6 con Antipater. Su hijo Herodes Ilamado El Grande,
hered6 de su padre la habilidad en la diplomacia y en el gobierno, ademas del trono de
Judea, que habia quedado vacante por la muerte de Hircano. Farrar dice que “Antipater
construyo la superestructura; Herodes le puso la piedra de la clspide; y cambi6 la tienda de



sus antecesores idumeos en un real palacio, considerado durante su vida como uno de los
mas espléndidos de todo el mundo.!!

Herodes el Grande, del 37 al 4 A.C.
Herodes comenz6 su reinado el afio 37 A.C., a la edad de veintidés afios.

Expulsado de Palestina por la invasién de los partos, los que apoyaron a Antigono como
sucesor de Hircano, logré escapar

(52)

1 F.W. Farrar, The Herods (Londres: Service & Paton, 1898), p. 61.



con vida. Le acompafiaron su madre Kypros, su hermana Salomé y Mariamne, hija de
Hircano, prometida suya. Dejandolos al cuidado de su hermano José, en la fortaleza de
Masada, sobre el mar Muerto, siguié camino a Alejandria, y alli se embarcé para Roma.

Gracias a su elocuencia 0 quizas a sus intrigas, obtuvo el favor de Antonio y de
Octavio y lo coronaron rey de los judios. Volvid a Palestina, libr6 a su familia del sitio y
procedio a convertirse en jefe del pais. Extermind a los bandidos que infestaban Galilea.
Lucho contra Antigono por la posesion de Jerusalén y por fin la tom6 con la ayuda de los
ejércitos romanos. Antigono fue enviado en cadenas a Antioquia y alli los romanos lo
ejecutaron.

Uno de los primeros actos de Herodes consisti6 en nombrar un sumo sacerdote.
Debido a que no podia ejercer el oficio él mismo por tener sangre idumea, y por no
nombrar a un miembro de la familia asmonea, que seguramente albergaria ambiciones
politicas, eligié a Annaniel de Babilonia, que posiblemente sea el mismo Annas que se
menciona en los Evangelios. Alejandra, madre de Mariamne, ambicionaba el puesto para
su hijo Aristobulo 111, y mediante intrigas con Antonio, por medio de Cleopatra de Egipto,
obligd a Herodes a darle el puesto a Aristobulo aunque éste no tenia la edad suficiente.
Ananiel fue depuesto y Aristébulo ocupd su palacio. Era tan grande la estima que el pueblo
tenia hacia Aristébulo que Herodes se llend de celo. En un banquete celebrado en su honor
en Jericd, los criados de Herodes ahogaron a Aristébulo mientras se bafiaba.

Herodes tuvo que ir a Egipto, de donde le Ilamaron para responder de su crimen.
Dej6 a Mariamne bajo el cuidado de su tio José. Se él resultaba condenado, José deberia
dar muerte tanto a Mariamne como a su madre. Herodes volvid contento de haber hecho
las paces con Antonio, pero se encontrd6 con que Mariamne habia descubierto sus
criminales érdenes. De la deslealtad de José para guardar su secreto dedujo que Mariamne
le habia sido infiel como esposa Yy ejecuto, desde luego, a José.

En 29 A.C., el Senado romano declard la guerra contra Antonio y Cleopatra.
Herodes se vio precisado a elegir entre abandonar a su amigo o luchar contra Roma sin
probabilidad de victoria. Cleopatra misma lo sacé de tan temible dilema: como desconfiaba

(53)

de Herodes, convencié a Antonio para que lo enviara a una insignificante campafia en
Arabia. Herodes gand la campafia. Cuando Antonio y Cleopatra perdieron la batalla naval
de Accio, Herodes se dio cuenta de que ya no habia razon para que él siguiera dando su
apoyo a los vencidos y abandong tan peligrosa alianza.

Herodes hizo las paces con Octavio, el vencedor de Judea y aliado del pueblo
romano. La muerte de Cleopatra quitd de su camino uno de los mayores peligros, porque
los incesantes intentos de ella por apoderarse del reino de Judea habian constituido para
Herodes una fuente de incontables sobresaltos.

Su regreso victorioso después de la conferencia con Octavio se vio contrarrestado
por la frialdad con que le recibié Mariamne, la Gnica mujer que realmente amaba. Esta se
habia enterado de que al salir de Rodas para encontrarse con Octavio, Herodes habia
renovado sus instrucciones de la primera vez, en el sentido de que la mataran si él no
volvia. Ella le acusd del asesinato de su abuelo, Hircano, que fue ejecutado juntamente con
el tio y el hermano de ella, porque tomaron parte en un complot contra Herodes. Agravose
la tension entre ellos por las mentiras de la hermana y la madre de Herodes. Ambas estaban
celosisimas de Mariamne. Esta fue aprisionada y por ltimo ejecutada.



El remordimiento abati6 en tal forma a Herodes que enfermo fisica y mentalmente.
Alejandra, pensando que el fin de Herodes habia llegado, tramé poner en el trono a sus
nietos, Alejandro y Aristobulo, hijos de Herodes. Irritado por esta conspiracion, Herodes
ordend la muerte de Alejandra.

Derramé Herodes muchos beneficios sobre el pueblo por medio de subsidios en
tiempo de hambre y por la realizacidn de obras publicas. Las instalaciones y fortificaciones
militares que construyo en Palestina libraron a ésta de invasiones extranjeras. Debido al
inmenso y estimulante programa de construccion, el comercio revivié y las condiciones
econdmicas mejoraron notablemente. Con la paz vino la prosperidad, y a pesar de las
incesantes intrigas en que vivia la corte, el reino de Herodes fue bastante prospero.

En lo que no tuvo éxito Herodes fue en ganarse la amistad de los judios. Su sangre
idumea le daba caracter de extranjero ante

(54)

los ojos de éstos, y su pronta disposicion a favor de las religiones gentiles, a las que daba
donaciones, suscitd sospechas acerca de su lealtad al judaismo. A pesar de que construyé
un nuevo templo de enorme magnificencia, y de que asistia a él con encomiable frecuencia,
nunca fue verdaderamente un buen judio. La forma cinica en que utilizaba el sacerdocio
como arma politica y los desérdenes de su vida personal, le ganaban la enemistad de los
judios piadosos. En 23 A.C., Herodes se caso con otra Mariamne, hija de Simén el sumo
sacerdote, hijo de Boeto. El sumo sacerdote se convirtio de inmediato en el blanco del odio
universal. Cuatro afios mas tarde cuando los dos hijos de Mariamne | regresaron de Roma,
a donde Herodes les habia enviado a estudiar, el populacho les aclamé con indisimulado
entusiasmo. El pueblo los reconocié como vastagos de los asmoneos, por la linea materna,
y esperaba con toda seguridad que algun dia los librarian de las miserias producidas por la
opresiva politica de su padre. Los jovenes principes, que habian aprendido en Roma a
expresar sus pensamientos, dejaron entrever bastante lo que sentian. Se ganaron la
enemistad de su medio hermano, Antipater, quien lo acuso ante Herodes. Después de una
larga y dificil cadena de acusaciones y reconciliaciones, los dos encontraron la muerte.

Los ultimos dias de Herodes estuvieron repletos de violencia y de odio. Antipater,
que habia tratado de acelerar la muerte de su padre para poder ocupar el trono, sufrié la
misma suerte de sus hermanos. Augusto, a quien Herodes pidié permiso para ejecutar a
Antipater, expresé con hiriente humorismo que preferiria ser puerco de Herodes antes que
hijo suyo.'? Victima de cancer intestinal y de hidropesia, y asaltado con el recuerdo de sus
asesinatos, Herodes murid el primero de abril del afio 4 A.C.

El caréacter desconfiado y falso de este hombre explica la doblez con que tratd a los
magos de Oriente y su brutalidad al ordenar la matanza de los nifios de Belén (Mat. 2:1-18).
El silencio de la Historia respecto a esa mortandad se explica facilmente cuando se
comprende que la muerte de una docena de nifios en una oscura villa de Judea no pudo
haber sorprendido a nadie, dada la enormidad de los espantosos crimenes de Herodes.

(55)

12 En griego Hus equivale a cerdo; huios equivale a hijo.



Los sucesores de Herodes

Segun el testamento de Herodes el reino quedaba para Arquelao. Para conseguir la
confirmacion de su puesto, Arquelao decidié ir a Roma tan pronto le fuera posible. El
resentimiento general contra las crueldades de la familia herodiana era tan fuerte en Judea
que Arquelao sintié la necesidad de pacificar el pais antes de su salida. Durante la pascua
hubo una rebelion tan fuerte que, para aplacarla, Herodes tuvo que desplegar todo su
poderio militar.

Fue Arquelao a Roma, dejando en el cargo a su hermano Felipe. Antipas, un tercer
hermano, designado como sucesor de Herodes en su segundo testamento, también fue hasta
alla a reclamar sus derechos. Augusto no dio una decisién inmediata en la primera
audiencia, debido a los partidos que en la lucha estaban representados.

Antes de que el caso fuera resuelto, broté una segunda rebelién en Judea. Sabino, el
procurador que Augusto envio para dirigir los asuntos publicos después de la muerte de
Herodes, entretanto que se decidia lo referente a sus herederos, sitio a Jerusalén y despojo
el templo. Los rebeldes, a su vez, lo sitiaron y logré escapar gracias a la llegada de Varo,
gobernador de Siria, con sus legiones. Los judios enviaron una embajada a Roma
solicitando que ninguno de los Herodes ocupara el trono, sino que se les concediese
autonomia. También Felipe se presentd ante el tribunal para apoyar las pretensiones de
Arquelao.

En la segunda audiencia, Augusto confirm¢ la voluntad de Herodes. Arquelao
obtuvo Judea, Samaria e Idumea, con el titulo de etnarca. Antipas obtuvo la tetrarquia de
Galilea y Perea. Felipe alcanzo la tetrarquia de Batanea, Traconite y Auranitis (Hauran) al
norte del mar de Galilea y al oriente del Jordan.

Arquelao, del 4 A.C. al 6 D.C.

Arquelao se casd con Glafira, hija del rey de Capadocia llamado también Arquelao.
Glafira habia sido esposa del medio hermano de Arquelao, Alejandro; después de muerto
éste, se habia casado

(56)

con Juba de Mauretania. Este casamiento atrajo sobre Arquelao el consiguiente desagrado
de los judios, porque para casarse se habia divorciado de su legitima esposa y porque
Glafira ya habia tenido un hijo con Alejandro.

Siguiendo el ejemplo de su padre, Arquelao promovio la construcciéon de obras
publicas. Su gobierno desagrado tanto al pueblo que después de nueve afios una delegacion
de dirigentes judios y samaritanos fueron a Roma para expresar sus sentimientos. Después
de haber escuchado sus peticiones, Augusto depuso a Arquelao y lo desterré a Viena, Galia,
en el afio 6 D.C.

El caracter del reinado de Arquelao confirma una mencion muy curiosa que de él
hacen los Evangelios. Mateo, al referir el regreso de José y de Maria de Egipto, dice:



Y oyendo José que Arquelao reinaba en Judea en
Lugar de Herodes su padre, tuvo temor de ir alla; pero
Avisado por revelacion en suefios, se fue a la region de

Galilea. (Mateo 2:22)

Evidentemente la reputacion de Arquelao, debido a su celo contra presuntos rivales,
era igual a la de su padre.

Felipe el Tetrarca, del 4 A.C. al 34 D.C.

El territorio que le correspondio a Felipe incluia la esquina noroeste de los limites
de Palestina que al oeste llegan al mar de Galilea, la parte superior del rio Jordan, el lago de
Merén y la parte sur de la serrania del Libano. Por el oriente y el sudeste seguia hasta el
desierto y por el sur colindaba con Decapolis. La poblacidn en su mayoria era siriaca y
griega, con un elemento mucho menor de judios que vivian en el dominio de Arquelao.

Felipe fue una feliz excepcion al carécter general de los Herodes. Sigui6 el ejemplo
de su padre como constructor; pero en el trato con su pueblo fue justo y bondadoso.
Cesarea de Filipo, mencionada en los Evangelios (Mat. 16:13, Mar. 8:27), fue construida en
el sitio de la antigua Panias, donde estéan las fuentes del Jordan,

(57)

y recibié el nombre en honor del emperador y de Felipe. Betsaida Julias, en el lado
noroeste del lago de Galilea, fue otra de las ciudades que Felipe construyo.

Se cas6 con Salomé, hija de Herodias. Josefo se expresa bien de Felipe.*> Murié
tranquilamente en el afio 34 D.C. Su tetrarquia quedd bajo la administracion romana de
Siria hasta el afio 37 D.C., cuando Caligula la cedi6 a Agripa I, sobrino de Felipe.

Lucas menciona a Felipe (3:1), como tetrarca de lturea y Traconite. Mateo lo
menciona diciendo que “Herodes habia prendido a Juan, y le habia aprisionado y puesto en
la carcel por causa de Herodias, mujer de Felipe su hermano”. (14:3).

13

Herodes Antipas, del 4 A.C. al 39 D.C.

El Herodes que sobresale mas en los Evangelios es Herodes Antipas, tetrarca de
Galilea y Perea. El Sefior Jests se refirio a ¢l en una ocasion como “aquella zorra” (no
zorro, sino precisamente la hembra) frase con que de un sélo rasgo describi6 la destreza, la
habilidad y el caracter rencoroso de Herodes Antipas (Lucas 13:32).

Durante su reinado de 43 afios construy6 una nueva capital sobre las orillas del mar
de Galilea, y la llam¢ Tiberias. Debido a que la ciudad fue trazada sobre el sitio de un
antiguo camposanto, los judios, estrictos, no querian habitarla, y tuvieron que colonizarla a
la fuerza. El gobierno de la ciudad fue modelado conforme al sistema griego.

En cuanto a religion, Herodes Antipas era judio. Se puso al lado del populacho
judio para protestar contra el escudo sagrado que Pilato habia mandado a poner en
Jerusalén, y asistia la fiesta de la Pascua que se celebraba en esa ciudad (23:7).

13 Josefo, Antigtiedades XVIII, v, 4.



Herodes Antipas aparece en los Evangelios como asesino de Juan el Bautista y
como uno de los jueces que juzgaron a nuestro Sefior (23:7-12). Su esposa, Herodias, era
hija de su medio hermano Aristobulo y habia sido originalmente la esposa de otro medio
hermano, Herodes Felipe | (Mat. 14:3, Mar. 6:17, Luc. 3:19), mencionado solamente una
vez en los Evangelios y que no debe

(58)

confundirse con Felipe el tetrarca. Cuando Antipas fue a Roma se alojé con Herodes
Felipe, que vivia alli como ciudadano particular, y se enamord de Herodias. Antipas se
divorcié inmediatamente de su esposa que era hija de Aretas, rey de Arabia. Esta corrio al
lado de su padre tan pronto como conocid las intenciones de Antipas, y Aretas le declar6 la
guerra a Herodes.

Pero Herodes llevo a cobo su casamiento con Herodias. Esta acompafiada de su hija
Salomé, se reunid con él en Tiberias. Posiblemente por este tiempo Herodes descendi6 a la
fortaleza de Machaerus en Perea para observar mas de cerca el ministerio de Juan el
Bautista. Aunque parece que Herodes respetaba la rigida honestidad del profeta, el cual le
habia reprendido valientemente por sus desvios, Herodias se puso furiosa y acabo logrando
la muerte del profeta. Antipas era demasiado débil o demasiado indiferente a la justicia
para salvar la vida del hombre que le habia dicho la verdad (Mat. 14:1-12, Marc. 6:14-29,
Luc. 3:19).

El casamiento con Herodias le costé el reino a Antipas. Cuando Caligula se
convirtié en emperador de Roma, después de la muerte de Tiberio, en el afio 37 D.C., uno
de sus primeros actos fue constituir a Agripa I, hermano de Herodias e hijo de Aristobulo,
rey sobre el territorio que anteriormente habia formado la tetrarquia de Felipe. La buena
suerte de Agripa incitd a Herodias a presionar a su esposo para que solicitara de Caligula el
titulo real. Cuando llegd a Roma y se presenté ante Caligula, Fortunato, el representante de
Agripa, lo acusé de promover la traicion contra Roma. Inmediatamente Caligula depuso a
Antipas y lo desterré a Lyon en Galia, donde muri6. Agripa logro hacerse de la tetrarquia
de su rival.

Herodes Agripa I, del 37 al 44 D.C.

Herodes Agripa | fue hijo de Aristébulo y de su prima Berenice, hija de Salomé,
hermana de Herodes el Grande. Después de completar su educacion en Toma, volvid a
Palestina en 23 D.C., y consiguié que Herodes Antipas, su cufiado, lo colocara como
inspector de mercados en Tiberias. Rifid con Herodes y posteriormente con el gobernador
romano en Antioquia, a donde habia ido a

(59)

refugiarse. Una vez vuelto a Italia alcanzo el puesto de tutor del nieto de Tiberio y se hizo
intimo amigo de Caligula, a quien en cierta ocasion le sugirié que él deberia ser el préximo
emperador. Cuando Tiberio se enterd de esto echd a Agripa en la prisidn, pero poco
después, al morir Tiberio, Agripa quedd libre.

Luego de su ascension Caligula dio un puesto a Agripa. Este gozaba de grandes
simpatias entre los judios y de mucha influencia sobre Caligula, debido a lo cual influyo



para que no se colocara la imagen del emperador en el templo de Jerusalén. Esta oportuna
intervencion evit6 una violenta insurreccion de los judios.

Cuando asesinaron a Caligula, en el afio 41 D.C., Agripa todavia se encontraba en
Roma. Apoyo el ascenso de Claudio al trono. Este en correspondencia, no solamente le
confirmd en el reino que habia recibido de Caligula sino que ademas le afiadi6 Judea y
Samaria. Asi fue como Agripa | reunio, bajo su dominio personal, los antiguos dominios
de Herodes el Grande.

Tan pronto regres6 a Palestina fij6 su residencia en Jerusalén y concurria
regularmente a adorar en el templo. Vivia de acuerdo con la estricta ley de los judios y
suprimié todo intento de introducir ceremonias paganas o imagenes en el interior de la
sinagoga. La devocion de Agripa al judaismo lo convirtid en uno de los primeros
perseguidores del cristianismo. Durante su gobierno aumento la tension entre el partido
farisaico y la nueva secta de creyentes en Cristo. EIl rey intervino y mandé a matar a
Santiago el hijo de Zebedeo y encarcelé a Pedro. Al huir éste por intervencion divina,
Agripa ordené que los guardias fueran ejecutados, y se marché a Cesarea (Hech. 12:11-19).

La muerte de Herodes ocurrio repentinamente en el afio 44 D.C. Josefo y Lucas
concuerdan'® en los detalles generales respecto a este asunto. El primero dice que, vestido
con un ropaje de plata, habia asistido a los juegos en honor del emperador que se
celebraban en Cesarea. El aspecto resplandeciente de sus vestidos a la luz del sol hizo que
sus aduladores lo consideraran como un dios. Inmediatamente cay6 herido con terribles
dolencias intestinales y muri6 a los cinco dias.

(60)
Herodes Agripa 11, del 50 al 100 D.C.

Herodes Agripa | dejé cuatro hijos: tres mujeres y un varén. Drusila, una de las
hijas, se casd con Félix el procurador romano de Judea. Agripa Il, el hijo, estaba en Roma
cuando su padre murié. En el afio 50 D.C., después de la muerte de su tio, Herodes de
Calcis, recibi6 el reino que le concedia el derecho de designar al sumo sacerdote del templo
de Jerusalén. En 53 D.C. renuncio al reino de Calcis y recibid las anteriores tetrarquias de
Felipe y de Lisanias. Después de la muerte de Claudio ocurrida el afio 54 D.C., Neron le
afiadio algunas regiones de Galilea y Perea.

Cuando Festo fue nombrado procurador de Judea, Agripa, en compafiia de su
hermana Berenice, que era su esposa, descendié a Cesarea para dar la bienvenida al nuevo
gobernador. En aquella ocasion el rey actud como consejero religioso de Festo en el caso
de Pablo, cuya situacion se habia convertido en un rompecabezas para el romano pagano
(Hech. 25:13-26:32). Aunque Agripa tenia bastante conocimiento del judaismo, era
indiferente a sus hondas implicaciones; de modo que aunque observaba las costumbres
ceremoniales nunca demostro tener sincera conviccion acerca de la verdad.

En la revuelta del afio 56 se coloc abiertamente del lado de los romanos. Dio su
apoyo a Vespasiano y acompafi6 a Tito en su triunfo sobre su propio pueblo. EIl nuevo
emperador amplid las fronteras del reino de Agripa. Enel afio 75 D.C., él y Berenice y Tito
se vieron enredados en un escandalo. Tito tenia planeado casarse con ella, pero desistio

14 Compérese Hechos 12:20-23 con Antigtiedades de Josefo, XVIII, vi, 7.



cuando se dio cuenta del intenso disgusto popular en contra de ambos. Agripa muri6 en el
afio 100 D.C.

BAJO LOS SACERDOTES HASTA LA CAIDA DE JERUSALEN EL ANO 70 D.C.

A los diferentes gobiernos extranjeros que dominaron Palestina-los Ptolomeos, los
Selelcidas, los Rodees y por ultimo los romanos-el pueblo los consideraba generalmente
como usurpadores cuyo gobierno tenian que tolerar, pero que no podrian jamas llegar a ser
sus legitimos soberanos. El pueblo habia tenido que

(61)

someterse a su yugo politico, pero nunca les dieron adhesién de corazén. El poder que
realmente controlaba al judio era el sacerdocio.

Durante la historia de Israel habian prevalecido en tiempos diversos varios tipos de
gobierno civil. En tiempo de Moisés los ancianos representaban a las tribus y buscaban el
consejo del caudillo con referencia a su actuacion. En el periodo de los jueces no hubo
gobierno central. Cuando la necesidad surgia, muy de tiempo en tiempo, aparecian
agresivos caudillos que conquistaban el favor popular, pero que no establecian un gobierno
permanente. En la época en que el reino estuvo unido y después, cuando estuvo dividido,
el rey era la cabeza de la nacion. A pesar de estas formas de gobierno, el sacerdote tenia la
Oltima palabra, en atencion a que hablaba de parte de Dios; la autoridad religiosa se
consideraba suprema. Si el sacerdocio se corrompia, se rebajaba la vida politica; y si habia
un avivamiento, se restauraba el culto de Jehova y se fortalecia la autoridad politica.

Durante el exilio el funcionamiento del sacerdocio, como clase, se suspendio
temporalmente a causa de la destruccion del templo. Los sacerdotes, sin embargo, no
desaparecieron. Cuando la cautividad retorné en 536 A.C., una gran compaifiia de
sacerdotes y levitas vino con ellos (Esdr. 2:36-54). Una vez reconstruido el templo, los
sacerdotes reasumieron sus deberes y, con breves interrupciones, el culto continu6 hasta la
destruccion final de Jerusalén por los romanos.

Durante esta larga época el sacerdocio sirvié como punto central del judaismo. El
sumo sacerdote desempefiaba su oficio por derecho hereditario y en forma vitalicia. Ejercia
una autoridad suprema en la nacidn, bajo el sefiorio del amo politico de turno. Hasta qué
punto los conquistadores de Judea dejaban actuar con libertad a los sumos sacerdotes,
realmente no se puede saber. Probablemente el sacerdocio haya sido independiente en
tanto que no interfirieran en los tributos ni en la politica extranjera. Tanto griegos como
romanos daban amplia libertad a los pueblos vasallos para que administraran sus asuntos
nacionales. Habia un concilio de ancianos, compuesto por los mas sabios y mas
experimentados varones de la nacién, que se asociaba con el sumo sacerdote. Algunos

(62)

de esos varones eran sacerdotes; otros, como Esdras, eran escribas y estudiantes
profesionales de la ley; y otros, procedian de ricas y bien educadas familias de
terratenientes y comerciantes. El gobierno quedaba realmente en manos de una aristocracia
religiosa, de la cual era representante el Sanedrin, como se llamaba a este concilio.}



Nehemias 12:1-11 ofrece sin comentarios una relacion de la sucesion sacerdotal
durante el periodo persa. Josefo afiade que Juan, el sumo sacerdote (evidentemente el
mismo Jonatan citado en Nehemias 12:11), tenia un hermano llamado Jesds, a quien su
amigo Bagoso, general del ejército persa, le habia prometido colocarlo en el sumo
sacerdocio. Los dos hermanos rifieron en el templo y Juan mat6 a Jesus, lo que caus6 un
gran escandalo entre el pueblo y entre las autoridades persas.®

El lugar que el sumo sacerdote ocupaba como jefe de la nacién se ve claramente
demostrado en las negociaciones con Alejandro, segin los informes de Josefo. Cuando
Alejandro invadi6 a Palestina y puso sitio a Tiro, exigio del sumo sacerdote que la ayuda
que los judios anteriormente habian dado a los persas se la dieran a él. El sumo sacerdote
se negd, porque habia dado su juramento a Dario y no podia retractarse. Alejandro contestd
al sumo sacerdote con la amenaza de que cuando terminara su conquista iria a ensefiarle a
quién debia dar sus juramentos.

El relato de Josefo dice que cuando Alejandro se acercé a Jerusalén, Jaddhua, el
sumo sacerdote salié a encontrarlo con una procesion. Alejandro quedd profundamente
impresionado y rindio sus respetos al sacerdote, el cual en las Escrituras judias le mostro las
profecias de sus conquistas. Terminaron felizmente las negociaciones y el ejército griego
partié de Palestina dejando a los judios que se gobernaran independientemente.

Durante el periodo ptolomeo, el sacerdocio permanecié poderoso y goberno
atinadamente. Josefo hace muy favorable mencién de Onias I, hijo de Jaddhua, y de su hijo
Simon |, el Justo. Con el correr del tiempo, sin embargo, el sumo sacerdocio se convirtio
en una presa politica concedida generalmente al mas alto postor. El

(63)

candidato triunfante tenia que complacer los gustos de su amo politico si queria permanecer
en el puesto; en consecuencia, el sumo sacerdocio perdi6 mucha de su influencia, hasta la
época de los macabeos, fue mas que todo servidor del estado.

Con la insurgencia de los macabeos se produjo un cambio en el sacerdocio. La
antigua linea sacerdotal que habia retenido aquel oficio bajo los selelcidas fue desplazada
por la dinastia asmonea, cuyo fundador fue Juan Hircano, descendiente directo de los
macabeos. Bajo el dltimo de los selelcidas y bajo los Herodes el sacerdocio mantuvo su
preponderancia en el judaismo, a excepcién de algunos cortos intervalos en que Herodes
designd al sumo sacerdote.

Desde la muerte de Herodes el Grande hasta la caida de Jerusalén, otra vez el
sacerdocio se convirtié en la principal potencia politica de Judea. El sumo sacerdote
actuaba como consejero del emperador romano y muy frecuentemente el gobernador tuvo
que cambiar su politica bajo la presién del sumo sacerdote. Mediante su influencia sobre el
pueblo, el sumo sacerdote podia modificar la opinion publica y obligar a tozudos oficiales
del gobierno a sometérsele, so pena de incurrir en el desagrado del emperador por no haber
podido conservar la paz entre los vasallos. El grito del populacho ante la audiencia
concedida por Pilato en el caso de Jesus: “Si a éste sueltas no eres amigo de César” (Juan:
19:11), es un buen ejemplo de tales manejos. Razon tiene Marcos para afirmar que “los
principes de los sacerdotes incitaron a la multitud” (Mar. 15:11).

15 Josefo, Antigtiedades XI, vii, 1.



El gobierno de los sacerdotes perdurd en los tres periodos antes mencionados y
continud hasta la caida de Jerusalén, cuando el templo fue destruido y el sacerdocio se
disperso.

BAJO LOS ROMANOS, HASTA BAR-COCHBA, ANO 135D.C.

Es imposible establecer divisiones cronoldgicas bien definidas entre los jefes
nacionales que gobernaron a Judea sucesivamente. Asi como el sacerdocio tuvo sus
concomitancias con los jefes ptolomeos, con los seletcidas y con los Herodes, los Herodes
y el sacerdocio las tuvieron simultdneamente con Roma. Desde la conquista

(64)

de Ptolomeo en el 63 A.C., Roma habia ejercido el protectorado sobre Judea, y habia
reconocido a Herodes y a los sacerdotes como sus vasallos. Cuando sobrevino la muerte de
Herodes el Grande, su hijo Arquelao, menos capaz que su padre, le sucedio en el reino y
demostr6 ser tan impopular que Roma tuvo que deponerlo y nombrar procurador de Judea a
Coponio. Desde aquel tiempo en adelante, con algunas excepciones locales, Roma goberno
el pais directamente hasta la dltima infructuosa revuelta acontecida en el afio 135 D.C.

Los procuradores generalmente no eran populares, y muchos no permanecieron en
su oficio més de tres afios. Valerio Grato (afios 15-26 D.C.), se gan6 el odio cuando se
entrometio en la sucesion sacerdotal imponiendo a uno de sus candidatos. Poncio Pilato,
sucesor suyo (del 26-36 D.C.), es quizas el mejor conocido de los procuradores debido a su
relacion con el proceso y muerte de Jesis. Muy al principio de su actuacion a los judios
ofendio sin necesidad, debido a la insistencia que puso en que sus tropas entraran a
Jerusalén portando banderas con la imagen del emperador. Los judios protestaron
violentamente contra tal profanacion de la ciudad. Pilato no se rindid hasta que vio que su
terquedad produciria un inGtil derramamiento de sangre. Mas tarde se vio enredado en una
disputa con los samaritanos, y en el afio 36 D.C., fue reemplazado por Marcelo.

La exaltacion del emperador Caligula, en el afio 37 D.C., produjo una nueva crisis.
En su obsesion de pasar por dios, Caligula libré ordenes para que su estatua se colocara en
el templo de Jerusalén. Petronio, el legado de Siria, fue designado para dar cumplimiento a
sus ordenes. Se encard con el siguiente dilema: Desobedecer el mandato para erigir la
imagen del emperador o devastar todo el pais en una guerra religiosa. Triunfo al dejar
correr el tiempo, porque afortunadamente el dilema quedd resuelto con la muerte de
Caligula en el afio 41 D.C.

A través del periodo de que nos estamos ocupando, hasta el principio de la guerra
judia en el afio 66 D.C., hubo una constante tension entre los gobernantes de Roma y el
pueblo. Los brotes locales de resistencia armada eran muy frecuentes. El partido de los
Celotes, que era mucho mas fuerte en las secciones rurales de las

(65)

tierras altas de Galilea, incitaba abiertamente a la guerra santa contra Roma. Los
procuradores tenian que mantener una vigilancia casi sofocante para mantener el orden.
Las ocasionales escaramuzas entre las gavillas de bandidos judios y los legionarios
romanos no hacian mas que incrementar el odio popular contra Roma, y la aparicion de un



cabecilla con ambiciones mesianicas era bastante para que le siguiera una multitud de
fanaticos.

M. Antonio Félix y Porcio Festo, dos de los Gltimos procuradores, se mencionan en
Los Hechos en relacion con Pablo (Hech. 23:24-24:27, 25:1-26:32). Bajo el régimen de
Félix la hostilidad latente de los judios contra los romanos comenz6 a cristalizar en un
definido intento de sacudir el yugo romano. Josefo menciona un incidente referente a un
judio egipcio que reunié un grupo de partidarios prometiéndoles que los muros de Jerusalén
caerian a su palabra; los soldados de Félix los dispersaron y obligaron al cabecilla a huir.®
Evidentemente el centurion que tomd a Pablo bajo su custodia protectora tenia este
episodio en mente cuando le preguntd: “No eres ti aquel egipcio que levantaste una
sedicion antes de estos dias y sacé al desierto los cuatro mil hombres sicarios?” (21:38).
Fuera por malignidad del procurador Félix o por sus malos consejos, los cierto es que el
tiempo en que él fue procurador se caracterizd por constantes turbulencias. Es muy
significativo el contraste entre las palabras iniciales de Tértulo y las de Pablo, en la Gltima
audiencia que Félix les concedi6. En tanto que Tértulo adulaba a Félix, diciéndole:

Como debido a ti gozamos de gran paz, y muchas cosas son bien gobernadas en el
pueblo por tu prudencia... (Hech. 24:2)

Pablo comienza su defensa asentando que Félix “ha gobernado durante muchos
afios esta nacion” (24:10), afirmacion estrictamente verdadera. Las medidas extremas que
Félix tomd para reprimir los tumultos ocurridos en Cesarea, y la miseria general que reind
en Judea bajo su gobierno, motivaron que fuera llamado a Roma en donde hubiera sido
ciertamente castigado por mala administracion de no haber intercedido por €l su hermano
Pallas, uno de los favoritos de Neron.

(66)

Porcio Festo, sucesor suyo, parece haber sido un hombre honorado y un
administrador concienzudo. Muri6é en su puesto a los dos afios, pero sus sucesores
desbarataron lo poco bueno que habia podido ejecutar.

Entre la muerte de Festo y el principio de la guerra de los judios las condiciones
politicas en Judea se desmejoraron rdpidamente. Los sumos sacerdotes eran avaros y
crueles, y los gobernadores romanos, rapaces y déspotas. Los habitantes gentiles de
Cesarea iniciaron, a su modo, provocaciones encaminadas a encender la ira de la poblacion
judia, y Floro arrebaté el tesoro del templo. Por Gltimo, los judios, enfurecidos por tantos
abusos, se revelaron.

El conflicto comenz6 en el afio 66 D.C., con una serie de pronunciamientos locales
en varias ciudades, en las cuales los rebeldes judios mataron a los soldados romanos; pero
donde los gentiles pudieron mas, la poblacion judia sufrié espantosamente. Cesto Cayo, el
legado de Siria, march6 contra Jerusalén y puso sitio a la ciudad, pero por razones que no
se han podido explicar, levanté repentinamente el sitio y se retir6 en desorden. Tan
inesperada buena suerte convencio a los judios de que el auxilio divino estaba de su parte y
unieron sus fuerzas para la guerra.

16 |bid., XX, vii, 6. Véase Hechos 21:38.



Neron designoé a Vespasiano como jefe de los ejércitos romanos en Judea. Muy al
principio del afio 67 D.C., Vespasiano tenia listo un ejército de 60.000 hombres y marcho
sobre Jerusalén. Entretanto, Juan de Giscala, cabecilla de los Celotes, habia entrado en
Jerusalén y habia involucrado a la ciudad en la guerra civil. Vespasiano, comprendiendo
que Jerusalén estaba despedazada por luchas internas, aprovechd la oportunidad para
dominar a Perea, Judea e Idumea. Cuando estaba a punto de recomenzar el sitio de la
ciudad le llegaron noticias de la muerte de Neron. En julio del afio 69 D.C., las legiones de
oriente lo proclamaron emperador. Dejando a su hijo Tito encargado de las operaciones en
Judea, se fue a Alejandria, y de alli a Roma, adonde Ileg6 en el afio 70 D.C.

Dentro de Jerusalén, se habia unido a Juan de Giscala otro celote, Simén Bar-Giora
y Eleazar, hijo de Simdn. Los tres cabecillas rifieron entre si y sus seguidores lucharon
unos contra otros con verdadero salvajismo. En la primavera del afio 70 D.C., Tito

(67)

apretd el sitio. En agosto, debilitada por el hambre y las luchas internas, la ciudad cay6 en
poder de los romanos tras abrir éstos brechas en los muros e incendiar las puertas.
Desobedeciendo las 6rdenes de Tito, incendiaron el templo, asesinaron a los habitantes o
los vendieron como esclavos, y sobre la ciudad se pasé rasero. Se necesitaron otros tres
afios para completar la conquista de las fortalezas que quedaban en pie, es decir, Herodion,
Machaerus y Masada. La lucha, a pesar de todo, era desesperada. En realidad la
comunidad judia quedd desmembrada con la destruccion del templo. Durante el reinado de
Trajano hubo insurrecciones de los judios en Egipto y en Cirene, pero fueron ahogadas
implacablemente. La Gltima chispa de independencia judia se apagd con la revuelta de Bar-
Cochba, bajo Adriano, en el afio 135 D.C. Bar-Cochba, “hijo de la estrella de Jacob”
(NUmeros 24:17) profetizada por Balaam. La revuelta se produjo por la ley de Adriano que
prohibid la circuncision, a la vez que ordenaba que en el sitio del antiguo templo de
Jerusalén se construyera un templo a Jupiter. Bar-Cochba fue desalojado de la ciudad,
capturado y Jerusalén fue declarada ciudad romana en la cual ningln judio podia entrar, so
pena de muerte. El templo de Japiter se levant6 donde anteriormente se ofrecian a Jehova
los sacrificios de sus adoradores.

La nacion pereci6 politicamente, pero el judaismo no habia muerto. En el afio 90
D.C., Jonatdn Ben Zakkai, maestro judio, abrié en Jamnia una escuela para estudiar la ley.
Con él se asociaron otros maestros del credo farisaico, los cuales conservaron viva la
observancia de su fe. Auque el sacerdocio desaparecio y aunque los sacrificios terminaron,
los maestros de la ley sobrevivieron y sustituyeron con las buenas obras y el estudio las
ofrendas que ya no podian ofrecer sobre el altar.

Otras Lecturas

Josefo, Flavio. Antigiiedades de los judios. Terrassa: CLIE. 3 tomos, 1983.

----. Las guerras de los judios. Terrassa: CLIE. 2 tomos, 1983.

Maier, Paul. Los escritos esenciales. Grand Rapids: Editorial Portavoz, 1990.

Pfeiffer, Charles F. Comentario biblico Moody: Antiguo Testamento. Grand Rapids:
Editorial Portavoz, 1990.

(68)



CAPITULO DOS:

EL MUNDO SOCIAL Y
EL MUNDO ECONOMICO

EL MUNDO SOCIAL

El mundo del primer siglo no era muy diferente del mundo del siglo XX. Vivian
lado a lado ricos y pobres, virtuosos y criminales, libres y esclavos. Y las condiciones
sociales y econdmicas que prevalecian, eran en muchos aspectos parecidas a las de nuestros
dias.

La sociedad judia

Habia una rica aristocracia tanto en el judaismo como en el mundo pagano. En el
judaismo estaba constituida por un grupo religioso, compuesto principalmente de familias
de sacerdotes y de rabinos dirigentes. EIl clan de los asmoneos habia dominado a la
sociedad palestiniana desde los dias de los macabeos hasta los tiempos de Herodes el
Grande. Reinando éste y sus hijos, el sacerdocio asmoneo se mantuvo en el poder, y los
vistazos que de la jerarquia se nos dan en los Evangelios demuestran que los sacerdotes
eran los verdaderos gobernantes de Judea. Tenian control sobre el trafico comercial
relacionado con el templo, participaban en las ganancias derivadas de la venta de animales
para sacrificios y del cambio de moneda que se necesitaba para las ofrendas del templo.

(69)

Entre los miembros del Sanedrin, el mas alto concilio del judaismo, habia hombres
nobles y bondadosos, como Nicodemo y José de Arimatea. Probablemente eran
terratenientes que arrendaban sus haciendas a cambio de una parte de las cosechas.

La mayoria de los habitantes eran pobres. Algunos eran hacendados, otros
artesanos y muy pocos eran comerciantes. La esclavitud no se practicaba en gran escala en
el judaismo, y lo mas seguro es que la vasta mayoria de los judios de Palestina fueran
libres. Algunos, como los pescadores que se convirtieron en discipulos, poseian pequefias
empresas que les daban lo suficiente para sustentarse bastante bien.

Debido a las obligaciones que la ley imponia sobre sus seguidores, las divisiones
sociales entre los judios estaban bastante restringidas. Si todos tenian igual responsabilidad
de obedecer a Dios, eran, en consecuencia, moralmente iguales en su presencia. Aunque
entre los judios se consideraba al rico como especialmente favorecido por Dios, y por lo
tanto como justo, no habia razén por la que alguien no pudiera alcanzar iguales méritos
mediante buenas obras. A pesar de que una aristocracia tiende a perpetuarse por si misma,
en la oligarquia judia habia al menos una inherente igualdad moral que la restringia para
que no se volviera demasiado opresiva.

La sociedad pagana

LA ARISTOCRACIA



En el mundo pagano del siglo primero contrastaban muy agudamente las capas de la
sociedad. Las guerras civiles de Roma que precedieron al surgimiento de los Césares,
habian desgarrado la vida social dentro del imperio. El antiguo pueblo libre que poseia la
tierra de Italia habia desaparecido. Muchas de las rancias familias senatoriales habian
perecido en las luchas intestinas, en tanto que otras habian sobrevivido. En su lugar surgio
una nueva aristocracia, la de los terratenientes, que mediante su influencia acaparaban las
tierras publicas y compraban e bajo precio los bienes

(70)

inmuebles de aquellos cuyas familias se habian empobrecido a causa de la guerra o de la
imposibilidad de vivir de los productos de una pequefia propiedad. La explotacion de las
recién conquistadas provincias abrid otra corriente de ganancias, y los comerciantes que
actuaban como contratistas y revendedores del gobierno acumulaban enormes cosechas. La
consiguiente lujuria enervaba a la aristocracia y desanimaba a las clases bajas que se daban
cuenta de que con el paso de los afios y no obstante sus trabajos, su prosperidad era
descendente.

LA CLASE MEDIA

Debido en gran parte a la practica de la esclavitud basada sobre el derecho que se
adquiria sobre los prisioneros de guerra, la clase media casi desaparecid del imperio.
Muchos habian muerto en las guerras y proscripciones. Otros muchos habian sido
incapaces de resistir la competencia del trabajo de los esclavos y poco a poco habian sido
despojados de sus pequefias haciendas y propiedades. Iban a aumentar gradualmente las
multitudes sin hogar y sin alimento que atestaban las grandes ciudades, especialmente
Roma, y dependian del Estado para el sustento. Las multitudes hambrientas y ociosas,
inclinada a votar por cualquier candidato cuyas promesas les pareciesen mejores que las de
su competidor, eran un factor peligroso e incontrolable en la vida social del imperio.

LAS PLEBEYOS

Los plebeyos o gente pobre eran numerosos y de condicion lastimosa. Muchos
carecian de empleo ventajoso y vivian peor que si fueran esclavos, porque éstos a lo menos,
tenian asegurado alimento y su vestido. Los proletarios sin empleo estaban listos para
seguir a cualquiera que pudiera darles un jornal para alimentarse y luego divertir sus ratos
ociosos. Eran facil presa de toda clase de demagogos.

(71)
EscLAVOS Y CRIMINALES
La gran proporcion de la poblacion del Imperio Romano se componia de esclavos.
No se pueden obtener datos exactos, pero lo mas probable es que los hombres libres no

llegaran a la mitad de los habitantes del mundo romano; y de ellos, una parte relativamente
pequefia gozaba de plenos derechos de ciudadania. Las filas de la poblacion esclava se



multiplicaban rapidamente debido a la natalidad, a la guerra y a las deudas. No todos ellos
eran ignorantes. En realidad muchos eran médicos, contadores, maestros y diestros
artesanos de todas clases. Epicteto, el renombrado filésofo estoico, era uno de ellos.
Hacian la mayor parte del trabajo en las grandes plantaciones agricolas, servian como
criados de familias y como empleados en casas de comercio; los publicistas los empleaban
como copistas. En donde las empresas modernas operan con maquinaria, las antiguas
usaban mano de obra barata.

El efecto de la esclavitud era degradante. La posesion de esclavos hizo que los
sefiores dependieran a tal grado del trabajo y de la servidumbre que perdieron su ingenio y
ambicion. No era posible que sobreviviera la moralidad y el amor propio entre aquellos
que dependian de quienes tenian por Unica ley la voluntad de un patrén arbitrario. El
engafo, la adulacion, el fraude y la obediencia servil eran las mejores armas del esclavo
para alcanzar de su amo lo que se proponia. Muchas familias encomendaban los nifios al
cuidado de estos sirvientes, los cuales les ensefiaban todos los vicios y tretas que conocian.
De esta manera, la corrupcion que prevalecia entre las clases oprimidas alcanzaba a sus
patrones.

Indudablemente hubo muchos ejemplos de patrones y patronas que trataban a sus
siervos bondadosamente, como también hubo muchos esclavos que se sentian encadenados
por la amistad mas que por el temor. Algunos de ellos, juntando propinas y regalos, fueron
capaces de adquirir pequefias propiedades y con ellas compraron su libertad. A algunos los
duefios les otorgaban la libertad, ya en vida del duefio o al morir éste. Consecuentemente
una multitud de libertos irrumpian en la vida del imperio, llenando con obreros bien
preparados las filas de las clases baja y media que habian sido menoscabadas por las
guerras. Muchos de estos libertos,

(72)

como Pallas bajo Claudio, llegaron a ocupar prominentes puestos en el gobierno y
contribuyeron notablemente al crecimiento de la burocracia. La institucion de la esclavitud
se refleja en el Nuevo Testamento por el frecuente uso que se hace de la palabra “siervo”, y
por las referencias ocasionales que se hacen a la posesion sobre ellos. En ninguna de sus
paginas se ataca tal institucion, ni se le defiende. Seguln las cartas de Pablo la las iglesias
de Asia, habia entre los cristianos esclavos y amos. A los esclavos se les ordenaba
obedecer a sus amos y a éstos que no fueran crueles con aquéllos. Sin embargo, la potencia
de la fraternidad cristiana hizo que la institucion de la esclavitud se debilitara gradualmente
y por fin desapareciera.

Las inquietas hordas de los desempleados, los vividores que hallaban camino a las
grandes ciudades para hacer presa de la sociedad, los desesperados y los desheredados
constituyeron un terreno fértil para la formacion de toda clase de criminales. Decir que el
delito prevalecia en el imperio pareceria inexacto, porque habia un gran nimero de
ciudadanos honrados; pero en consideracion al carécter inescrupuloso e inmoral de muchos
de los emperadores y de los mas altos funcionarios, no nos debe sorprender que con el
tiempo la sociedad haya llegado a estar plagada con toda clase de vicios. EIl horroso cuadro
del mundo gentil que aparece en Romanos 1:18-32 no es exagerado. No habia en el
paganismo una fuerza inherente que contuviera el creciente descenso moral.



Congquistas culturales
LITERATURA

Durante el reinado de Augusto hubo un avivamiento literario en Roma. Virgilio, el
poeta, se convirtio en el profeta de la nueva era. Su Eneida fue un intento de glorificar a la
Roma de Augusto mostrando mediante la épica aventura de su héroe el origen divino

(73)

y el destino del Imperio. En sus escritos se refleja la esperanza de una edad de oro que
llegaria y en una de sus églogas (La cuarta) parece demostrar que tenia algin conocimiento
del Antiguo Testamento. La era de Augusto fue la edad de oro de la poesia romana,
adornada por Horacio, el que vacié la poesia latina en moldes griegos, y por Ovidio, cuyas
historias de la mitologia griega y romana revelan las contemporaneas actitudes morales del
pueblo romano.

Nada notable se produjo entre los periodos de Augusto y de Nerén. Séneca, el
estoico moralista y tutor de Neron, escribié ensayos filoséficos y composiciones
dramaticas. Petronio, el acaudalado érbitro de la corte de Ner6n, compuso una novela que
todavia se considera como la mejor fuente para comprender la vida del pueblo de su
tiempo.

En el dltimo tercio del primer siglo, Plinio el Mayor escribié su Historia Natural,
uno de los primeros intentos de carécter cientifico respecto al mundo natural. Su traza era
enciclopédica y denunciaba un vasto acervo de investigacion, aunque la obra no era
propiamente critica y resulta deficiente si se le juzga por nuestros métodos modernos. La
gramatica y la retorica fueron tratadas ampliamente por Quintiliano. Marcial, cuyos
humoristicos epigramas constituyen todavia amena lectura, fue el escritor columnista de su
tiempo.

En los gobiernos de Neron, Trajano y Adriano, la literatura se lanzé hacia la critica
de la vida romana. Tacito y Suetonio, los historiadores, narraron la historia de los Césares
en crudo lenguaje. Tacito en particular no era muy amigo de los emperadores, puesto que
tenia conexiones con la antigua aristocracia republicana. EIl contenido de sus Anales y de
sus Historias demuestra el sentimiento que como rescoldo en contra del principado se
ocultaba bajo la superficie de la opinion publica. EIl poeta satirico Juvenal escribid en el
principio del siglo segundo. A semejanza de Marcial, fue un incisivo critico de las
costumbres y la moral de su época. Aun concediendo que algunas de sus caricaturas sean
exagerada, revelan la corrupcion reinante en la mas elevada sociedad romana, y
generalmente confirman la impresion dejada por su predecesor, Marcial.

(74)
ARTE Y ARQUITECTURA
Con los emperadores del primer siglo, la ciudad de Roma se extendid
materialmente, y unas a otras se seguian las nuevas construcciones. Aungue los romanos

no eran destacadamente originales en el arte decorativo, sobresalieron en la creacién de
duraderos monumentos de caracter utilitario. Muchos de sus puentes acueductos, teatros y



bafios todavia permanecen como testigos de la capacidad romana en arquitectura. Sabian
cémo usar con buenos resultados el arco, y eran diestros para construir con ladrillo y
argamasa.

En arte ornamental y conmemorativo crearon gran cantidad de estatuaria, con la
cual representaban generalmente personas mas que ideas abstractas. Eran muy comunes los
grabados funerarios en relieve sobre las tumbas y en los sarcéfagos, los bustos y las
estatuas ecuestres de los emperadores reinantes, y la escultura histérica, como en el Arco de
Tito en Roma.

MUsICA Y DRAMA

La musica y el teatro se utilizaban mas para el entrenamiento de la plebe que para
estimular el pensamiento de los intelectuales. EIl teatro romano degener6 rapidamente y
contribuy6 en forma directa a la degradacion moral del pueblo. Las farsas y pantomimas
del principio del imperio eran vulgares y faciles; sus argumentos se entretejian con los mas
bajos niveles de la vida, y su presentacion era vergonzosa. Las representaciones teatrales
del primer siglo de la era cristiana eran sumamente diferentes de aquellas grandes tragedias
griegas como las de Esquilo y las de Euripides, porque éstos casi eran a la vez tan buenos
filosofos y te6logos como dramaturgos.

En el imperio era familiar toda clase de musica. Los instrumentos de cuerda y las
flautas eran los mas usados, pero los de bronce, los de viento, y los tambores y cimbalos, se
empleaban de cuando en cuando. La lira y el arpa eran los instrumentos méas populares.
Los ritos y las procesiones religiosas iban generalmente acompafadas

(75)

con musica, y los huéspedes albergados en casas de la aristocracia eran agasajados a la hora
de comer con musica que los esclavos ejecutaban.

LA ARENA

El anfiteatro ejercié sobre el pdblico romano una influencia ain mas perniciosa que
la que habia ejercido el teatro. Las sangrientas luchas entre hombres y bestias o entre
hombres y hombres eran fomentadas por el emperador, y a veces por los aspirantes a los
altos puestos politicos, con el deseo de ganarse el favor de las multitudes. Los participantes
eran, por lo regular, gladiadores bien adiestrados. Entre éstos habia esclavos prisioneros de
guerra, criminales, y hasta aficionados que corrian tras la fama en la arena como lo hacen
los modernos pugilistas. Algunos alcanzaban el favor y la fortuna y se retiraban a la vida
privada pacifica. La mayoria morian en la arena. Los juegos de los gladiadores
acostumbraron al publico a la contemplacion del derramamiento de sangre y hasta
estimularon en ellos la sed de sangre. Para poder complacer a los patrocinadores, estos
espectaculos fueron haciéndose cada vez méas elaboradores y crueles. Si el teatro, con sus
vulgares pantomimas y farsas instruy6 al pueblo en la obscenidad y la lujuria, las luchas
gladiatorias glorificaron la brutalidad.



Los IDIOMAS

Los principales idiomas del mundo romano fueron cuatro: latin, griego, aramaico y
hebreo. El latin era el idioma oficial de los tribunales y de la literatura en Roma. Como
idioma popular se hablaba mas en la parte occidental del mundo romano, especialmente en
Africa del Norte, Espafia, Galia y Bretafia y en ltalia misma. Era la lengua de los
conquistadores y la aprendian los pueblos vasallos que adaptaban rapidamente la
pronunciacion y vocabulario de la misma a sus propios dialectos. El griego era el idioma
cultural del imperio, familiar a todas las personas educadas,

(76)

y era la lingua franca!” de la mayoria del populacho en los paises situados al oriente de
Roma. Hasta en Palestina se hablaba corrientemente el griego, y es probable que el Sefior
Jesus y sus discipulos lo usaran en sus platicas con los gentiles. El aramaico era la lengua
predominante en el Cercano Oriente. Pablo se dirigié al pueblo de Jerusalén en aramaico
(Hechos 22:2) cuando hizo su improvisada defensa desde los escalones del castillo de
Antonia, y algunas de las citas que se recuerdan de Cristo, indican que él acostumbraba a
hablar en aramaico (Juan 1:42, Marc. 7:34, Mat. 27:46). Aparece también el aramaico en la
fraseologia religiosa de la Iglesia primitiva, como Abba (Rom. 8:15), Maranatha (I Cor.
16:22), con lo que se demuestra que los primeros cristianos hablaban aramaico. El hebreo
clasico, con el que el aramaico tenia estrecha relacién, se habia convertido en lengua
muerta desde los tiempos de Esdras, excepto entre los sabios rabinos que lo utilizaban para
expresar el pensamiento teolégico. El vulgo no entendia el hebreo cléasico.

El amplio uso que se hacia de las tres primeras lenguas mencionadas se demuestra
con la inscripcion que colocaron sobre Jesus en la cruz. Seglin Juan 19:20 fue escrita “en
hebreo (aramaico), en latin y en griego”. Aun en Palestina se usaban y entendian las tres.

Tal intercambio de idiomas, generalizado en el centro donde naci6 el cristianismo,
tenia que ejercer influencia sobre la civilizacion y sobre la literatura representadas por esos
idiomas. El cristianismo, pues, conté con los medios necesarios para una expresion
universal. Ni el latin ni el hebreo ejercieron gran influencia sobre la historia de la Iglesia
durante el primer siglo, pero si el aramaico y el griego. La tradicion informa que algunos
de los primitivos relatos acerca de las palabras de JesUs se redactaron en aramaico, y el
hecho de que el Nuevo Testamento en su totalidad circuld en griego casi desde la época de
sus origenes, deja la realidad tan en claro que sobran los comentarios. Todas las epistolas
fueron redactadas en griego, y los Evangelios y Los Hechos han sobrevivido Gnicamente en
su forma griega, aunque es probable que algunos relatos de las palabras de Jesus escritos en
aramaico hubieran existido a mediados del siglo primero.

(77)

CIENCIA

17 Revoltura linguistica usada por pueblos de diferentes paises (N. del T.).



Los romanos que dominaron el mundo del primer siglo no se interesaron
esencialmente en las matematicas ni en las conquistas cientificas. Les bastaba aprenderse
los rudimentos necesarios para la medicion de la tierra o para los calculos financieros. Los
griegos fueron los que inventaron los barcos para la navegacion, las maquinas de guerra y
los demas implementos que los romanos luego copiaron y usaron.

Algunas ramas del saber habian sido exploradas desde antes de Cristo. La
geometria, que literalmente significaba la ciencia de medir la tierra, surgi6 entre los
babilonios y los egipcios. Si la tradicidon no yerra, fue Thales de Mileto el que la introdujo
en el mundo griego. Euclides de Alejandria (alla por el afio 300 A.C.) desarrollé la
geometria plana en forma tan completa que sus proposiciones, ligeramente cambiadas, se
han conservado para el estudio hasta el dia de hoy.

Arquimedes de Siracusa (287 al 212 A.C.) se habia aventurado en la mecanica y la
fisica. Este sabio griego fue quien desarroll6 la teoria de la palanca y descubri6 el principio
para calcular la composicion de los cuerpos por medio de la relacién de su peso con el peso
del volumen de agua que desalojan. Encontro la férmula para hallar la proporcion de la
circunferencia con su didmetro, y al hacerlo descubri6 la base més aproximada de célculo.
Varios de sus numerosos inventos mecanicos se emplearon en las guerras de Siracusa
contra Roma.

La astronomia hizo grandes avances en el mundo pre-cristiano. La esfericidad de la
tierra y las revoluciones de ésta sobre su propio eje ya las conocian algunos cientificos
griegos en el siglo IV A.C. Hiparco (alrededor del 160 A.C.) inventd la trigonometria plan
y la esférica, y calcul6 el tamafio de la Luna y su distancia de la Tierra. La teoria
predominante del movimiento de la Tierra y de los planetas, no era que todos daban vuelta
alrededor del Sol, sino que los planetas daban vuelta alrededor de la Tierra. Erat6stenes de
Alejandria (273-192 A.C.) calculé la circunferencia de la Tierra con sorprendente grado de
aproximacion a pesar de los rudos instrumentos de que se valid.

(78)

La geografia fue la ciencia que debié su mas grande avance al periodo que incluye
al siglo primero. Ptolomeo de Alejandria (127-151 D.C.) escribid sobre astronomia un
trabajo que se consider6 clasico hasta el surgimiento de la teoria de Copérnico en los
tiempos modernos. Confecciond mapas del mundo en los que incluyé todas las regiones
conocidas en su tiempo.

La medicina florecié en varios centros del mundo. La universidad de Tarso
patrocinaba un hospital en el templo de Esculapio a donde concurrian los enfermos para ser
curados. Una escuela de medicina griega principié en Roma durante el reino de Augusto.
Celso, médico que vivio en el reinado de Tiberio, escribi6 un tratado sobre cirugia en el que
demostr6 amplios conocimientos en la técnica de las operaciones. Otro médico,
Dioscorides, escribié una descripcion de cerca de seiscientas plantas y sus empleos
medicinales. Galeno (129-200 D.C.) redujo el conocimiento médico griego a un sistema.
Emprendio experimentos biologicos y escribié notas sobre descubrimientos. Aunque
muchas de sus conclusiones resultaron erroneas, ejercié poderosa influencia sobre la
ciencia médica hasta el fin de la Edad Media.

El conocimiento cientifico que los romanos poseyeron se caracterizé por su poca
originalidad y su escasa curiosidad intelectual. La Naturalis Historia de Plinio era una
enciclopedia de 37 volimenes acerca del conocimiento de su época. Cubria todos los



temas desde la agricultura hasta la zoologia. Se baso en gran parte sobre otros escritores y
también sobre propias observaciones. Debe considerarsele como uno de los mas honrados
testigos de la cultura de su tiempo, pero fall6 en distinguir entre realidad y fabula, de
manera que sus conclusiones no siempre merecen confianza.

Los hebreos no se interesaban mucho en la ciencia especulativa. Durante el siglo
primero ninguno de ellos descoll6 como experto en matematicas ni en ciencias naturales.
La iglesia que brot6 de la matriz del judaismo tampoco se preocupé de la ciencia como tal,
porque sus principales intereses se encontraban en el campo ético y en el religioso. Por otra
parte, la revelacién sobre la cual la iglesia basd su ensefianza no estaba esencialmente
opuesta a la ciencia. Pablo, hablando de Dios dice que “...las cosas invisibles de El, su
eterno poder y deidad, se hacen claramente

(79)

visibles desde la creacion del mundo, siendo entendidas por medio de las cosas hechas...”
(Romanos 1:20). No hay conflicto entre la investigacion teol6gica respecto a la revelacion
de Dios por medio de su Espiritu, y la investigacion cientifica de su revelacion por medio
de la creacion. El Nuevo Testamento no es fundamentalmente un libro de ciencia ni fue
escrito por hombres cuya preparacion pudiera considerarse cientifica en el amplio sentido
moderno del término; pero no es anticientifico ni en sus afirmaciones ni en su espiritu.

LAS ESCUELAS

En el Imperio Romano se desconocia el sistema moderno de educacién gratuita y
obligatoria que el estado imparte a los menores de dieciséis afios. Hasta el tiempo de
Vespasiano los gobernantes no habian tomado ningln interés activo en sufragar la
educacion publica. La ensefianza del nifio en la familia media romana comenzaba con el
Paidagogos, esclavo que tenia la responsabilidad de ensefiar al nifio las primeras lecciones,
y de cuidarlo en la ida y regreso entre el hogar y alguna de las escuelas privadas de la
ciudad. Mientras no le llegaba la edad de que se le reconociera como joven con
responsabilidades de adulto, el nifio romano permanecia bajo la superintendencia del tutor.

Las escuelas mismas eran lugares temibles, instaladas en desvanes publicos o
salones cercanos a los mercados y talleres. Poco sabian y poco practicaban la psicologia
educativa aquellos maestros de escuela. Ensefiaban mediante interminables repeticiones,
estimuladas con castigos corporales. Con raras excepciones, estas aulas estaban
desprovistas de ornatos y calefaccion; los vestibulos estaban desprovistos de atractivo; no
habia pizarrones, mapas, cromos ni muchas otras cosas por el estilo que hoy se consideran
esenciales en la escuela.

El curriculo era esencialmente practico. La lectura, la escritura y la aritmética eran
las materias basicas del curriculo elemental. A medida que el alumno progresaba tenia que
estudiar los poetas griegos y latinos, y aprenderse largos pasajes para recitarlos

(80)

con la expresién adecuada. Mas tarde podria aprender elementos de oratoria que le
permitieran redactar un discurso y presentarlo convincentemente. Los jovenes mas



acaudalados a veces emigraban para estudiar en las universidades griegas de Atenas, Rodas,
Tarso, Alejandria, o asistian a las conferencias de los fil6sofos viajeros.

La educacion del nifio judio seguia, mas o menos, el mismo modelo, con la
excepcion de que su curriculo era mas reducido. La lectura y la escritura tenian como base
el Antiguo Testamento. Entre los judios de la dispersion, las escuelas de las sinagogas,
indudablemente, usaban tanto el griego como el hebreo. El nifio aprendia también las
tradiciones de los padres y recibia instruccion en el ritual judaico. En algunos casos se le
permitia leer la literatura gentil. Si deseaba llegar a ser erudito tenia, conforme a la
costumbre general, que estudiar con algun gran rabi, tal como Pablo aprendié a los pies de
No hay datos suficientes para llegar a conclusiones referentes a la situacion en que estaba la
educacion en cada rincon del imperio. Aparentemente los habitantes de cada distrito,
dentro de los limites del imperio, eran responsables de su propio programa educativo. Sin
embargo, la practica comin de escribir alcanzaba hasta las mas desamparadas regiones de
Egipto, como lo atestiguan los papiros. Estos demuestran que el pueblo del siglo primero
disfrutaba un buen grado de instruccién, puesto que la lectura y la escritura eran practicas
de las mas humildes clases. Probablemente el promedio de ilustracién del antiguo imperio
pudiera compararse muy favorablemente con el de la Edad Media, o con el que guardaban
algunas regiones de Europa en el siglo XVI1I1 de nuestra era.

Normas morales

La condicion moral del imperio romano considerado en su totalidad puede ser que
no haya sido tan negra como la pintan algunos historiadores. Como acontece, la gente
virtuosa pasaba ignorada a causa de su virtud, en tanto que los delincuentes atraian

(81)

la atencion. Solamente del crimen se hacian “noticias”. Sin embargo, la historia, la
literatura, el drama y el arte que sobrevivieron hasta nuestros dias indican que el estado
general de la moralidad era inferior al nuestro. La tremenda acusacion que se encuentra
contra la humanidad en Romanos 1:18 hasta el 3:20 fue dirigida originalmente contra el
imperio, y todos los testimonios de que disponemos comprueban su exactitud.

Esta decadencia moral no significa que comparativamente no haya existido gente
decente, o que la virtud totalmente se hubiera extinguido. Significa que la tendencia
general en la sociedad convergia hacia abajo en cuanto a tolerancia e ilegalidad. La vida
humana era de poco aprecio, y el asesinato era frecuente. Facilmente se obtenia el divorcio
y la “sociedad” generalmente lo aprobaba. El abandono de los hijos indeseables era una
practica comin, como lo ilustra la bien conocida carta de Hilarion a su esposa, Alis: “Si
llegas a dar luz, y es un nifio, déjalo vivir; si es una nifia, abandénala”.*® Abundaban la
supersticion y los timos de toda clase.

Habia moralistas como el tutor de Nerén, Séneca, que en sus escritos invocaba
elevados ideales y hablaba palabras de sabiduria, pero cuyas recomendaciones hicieron
poco efecto sobre los atrincherados males de su tiempo. Aquellos moralistas no podian
impartir a sus lectores una dindmica espiritual que hiciera efectivos sus preceptos, y, como

18 P, Oxy, 744, fechada el afio 1 a.C. “Abandonar,” exponerle a muerte.



acontecid con Séneca, ni siquiera ejemplificaban sus propios consejos. EIl paganismo
carecia poder para levantarse sobre si mismo y la creciente conviccion de su propia
importancia acarred sobre él un pesimismo y una depresion de la que no podria escaparse.
La corrupcion politica, el descarrilamiento en los placeres, el fraude en los negocios, el
engafo y la supersticion en la religion causaron que la vida en Roma se hiciera deprimente
para los mas, e insoportable para los menos.

EL MUNDO ECONOMICO

Los cristianos del primer siglo, como los de la actualidad, tenian que ganarse la vida
en un mundo profano. La propagacion

(82)

y la préctica de su fe se veian afectadas por las prevalecientes condiciones econdmicas
tanto como se ven afectadas hoy. La agricultura, la industria, las finanzas, los transportes y
los viajes influyeron en el extendimiento del evangelio.

Agricultura

En el tiempo de Cristo y de la Iglesia primitiva, el imperio romano ocupaba las
tierras que limitan la cuenca del Mediterraneo. A juzgar por las existentes ruinas de las
ciudades, los territorios costeros eran mas fértiles que lo que son actualmente. La parte
norte de Africa que hoy es semiérida o en su mayor parte un desierto, contenia inmensas
haciendas en las que el ganado pacia o en las que crecian arboles frutales y hortalizas. En
Italia habia grandes distritos productores de casi todas clases de frutos y granos arrendados
por sus propietarios a los arrendatarios y medieros. En las provincias occidentales de
Bretafia, Galia y Germania florecio la agricultura y algunas de las haciendas estaban
irrigadas por sistemas publicos que Augusto constituyo.

Industria

Las manufacturas no alcanzaron en la antigiiedad la importancia que tienen hoy,
debido a que las maquinarias eran practicamente desconocidas, y las mercancias tenian que
ser elaboradas a mano. En muchos casos las fabricas eran empresas privadas que
empleaban esclavos. Los pequefios talleres eran la regla mas bien que la excepcion.
Algunas clases de mercancias se producian en determinadas localidades: las vasijas de
cobre se fabricaban en Campania; los géneros de lino y el papel venian de Egipto; la mejor
alfareria se producia en el norte de Italia. La pequefias mercaderias, los muebles y la
utileria familiar, generalmente se producian en cada localidad, en forma similar a lo que
pasaba en las antiguas colonias americanas, en las que esos productos se obtenian de loa
destreza e ingenio de fabricantes pueblerinos como

(83)



el herrero y el carpintero. Probablemente cada pequefia poblacion del imperio tenia sus
artesanos que satisfaccion las necesidades de sus vecinos.

Los articulos suntuosos se importaban. EIl oro, el marfil y las maderas preciosas
venian de Africa y del Oriente; las perlas y las joyas eran de la India; las pieles venian del
Asia central y de Rusia, y el ambar desde el lejano Norte.

Las caravanas estaban sujetas a mil incomodidades y también a ser atacadas por
ladrones. Aunque el imperio gozaba de regulas nimero de buenos caminos, el transporte
por medio de vehiculos dependia de la tracciéon animal, por lo cual el trafico resultaba
costoso y lento. La navegacion se practicaba Unicamente en los rios navegables y en el
océano durante los meses del verano. La fabricacién abundante de productos baratos era
practicamente imposible porque no se disponia ni de maquinaria ni de transportes.

La economia

Las monedas oficiales del imperio eran el denario y el aureus de oro o libra. Una
libra equivalia a cuarenta denarios. El denario se menciona varias veces en las versiones
espafiolas del Nuevo Testamento, y en las inglesas se le traduce por “penny” o “shiling”.
Su valor monetario actual podria ser de unos 17 centavos de délar, aunque su valor
adquisitivo seria mucho mayor. Era lo que generalmente se pagaba en el Oriente como
salario de un dia de trabajo. (Mat. 20:2). Muchas ciudades del imperio tenian derecho de
acufiar su prona moneda, y la moneda de las naciones conquistadas no se retiraba de la
circulacion, de modo que era corriente encontrar en el reino diversas clases de monedas.
Los cambiadores hacian un préspero negocio con los viajeros, como lo demuestra el
episodio en que se relata como nuestro Sefior los arrojé del templo (21:12).

Generalmente se practicaba el sistema bancario, aunque no en la forma intrincada
que se conoce en el mundo moderno. El estado no subsidiaba a los bancos, sino que éstos
eran, por lo general, compafiias privadas. Algunas veces, firmas comerciales con nexos en

(84)

el extranjero se encargaban de hacer transacciones a favor de sus clientes. Fiaban,
prestaban, descontaba pagarés, cambiaban monedas extranjeras y libraban cartas de crédito.
Habia individuos que proporcionaban a menudo el dinero que los bancos necesitaban, y en
estos casos el banco actuaba Unicamente como agente. La tasa de intereses normalmente
variaba desde el cuatro hasta el doce por ciento, aunque los prestamistas generalmente
cobraban méas. Bruto en una ocasion pagé sobre un préstamo el elevado interés de un
cuarenta y ocho por ciento. Las parabolas de los talentos (25:15) y de las minas (Luc.
19:13) demuestran que prestar dinero era uno de los medios mas comunes para engrandecer
fortunas.

Transportes y viajes
Un excelente sistema de caminos facilité grandemente la influencia de Roma sobre

las provincias. Esos caminos continuaron siendo los mejores que habia conocido el mundo
hasta el reciente advenimiento del automévil. Los romanos construyeron sus caminos lo



mas derechos que se podia. A veces practicaban cortes en los cerros y usaban arquerias o
viaductos para salvar cafiadas y torrentes. Al construir sus calzadas excavaban para
desalojar la tierra de la superficie, y luego rellenaban el lecho con tres diferentes capas de
materiales para caminos. EI centro siempre lo elevaban para dar curso al agua. Y, por
Gltimo, las empedraban. Rara vez tenian estos caminos mas de quince pies de ancho pero
eran agradables, faciles y duraderos. Algunos de ellos todavia estan en uso.

A lo largo de estos caminos, que desde Roma se extendian en todas direcciones
hacia las fronteras, se movian los ejércitos y las caravanas de comerciantes. La posta
imperial conducia los despachos oficiales, en tanto que las empresas privadas tenian sus
propios correos.

Algunos de estos caminos fueron famosos en la antigiiedad. La Via Apia era el
principal camino entre Roma y el sur de Italia. Se extendia desde Roma a través de Capua
hasta Brindis. Desde Brindis

(85)

un viajero podia embarcarse hacia el oriente navegando a Dyrrhachium, situado en el lado
occidental de llirico, donde comenzaba la Via Ignacia que cruzaba por lliria y Macedonia
hasta Tesaldnica. Desde alli podia llegar a Bizancio, el moderno Estambul. Otra ruta
conducia de Troas a Efeso, situado en la costa occidental de Asia Menor, y de alli hacia el
oriente por Laodicea y Colosas hasta Antioquia de Pisidia; de alli hacia el sur por Iconio y
Derbe llegaba al paso de las Puertas de Cilicia a través de las cuales seguia a Tarso y de
alli hasta Antioquia de Siria. Desde Antioquia habia cominos que conducian hacia el
oriente hasta el Eufrates, en donde se unian con las rutas comerciales de la India.

La Via Flaminia corria desde Roma hacia el norte hasta Rimini y de alli a Milan.
De Milan varios caminos llevaban al oeste a Galia, Germania, La Recia y la region de los
nordicos'®. La Via Claudia Augusta, comenzada en el afio 15 A.C. y completada por
Claudio, conectaba a Verona con el Danubio. A lo largo del Danubio habia caminos que
conectaban a Verona con Bizancio.

Hacia el oeste la Via Aurelia corria desde Roma hasta Génova desde donde seguia
la Via Domicia que comunicaba con Marsella. De Marsella la Via Augusta cruzaba los
Pirineos hasta Tarragona, de alli hacia el sur hasta el rio Sucro (Jicar), y a través de
Cordoba y Sevilla hasta Cadiz en Espafa.

En Galia y en Bretafia (Gran Bretafia) habia numerosos caminos cortos que
conectaban las principales ciudades entre si.

sus propietarios. Algunos andaban a pie las fatigosas distancias. Otros montaban
asnos. Los de mejor posicion cabalgaban caballos 0 mulas, y los funcionarios o magnates
podian usar veloces carruajes. Habia mesones a intervalos convenientes para que los
viajeros comieran y se hospedaran. Algunos de estos mesones eran elegantes y
probablemente, aunque los menos, eran realmente limpios. Los viajeros de las clases media
y alta contaban por lo general con la hospitalidad de sus amigos, con lo que quedaban a
salvo de los avarientos mesoneros y de los inconscientes servidores.

(86)

19 Los Alpes (N. del T.).



Para el transporte comercial se usaban mucho mas las vias fluviales que las de
tierra. Habia en el Mediterraneo numerosos buenos puertos que durante la estacién
favorable para la navegacion estaban en gran actividad. Alejandria era el puerto principal
del mundo, ya que por alli tenian salida los cereales de las cosechas de Egipto.

Las naves mercantes de Alejandria eran las mas grandes y las mejores de aquella
época. Algunas de ellas eran de mas de doscientos pies de largo. Eran impulsadas por
velas y llevaban suficientes remos para que la tripulacion pudiera maniobrar en caso de
emergencia. Una de las mas grandes naves de las que se tenga noticia llevaba mil
doscientos pasajeros, ademas de sus mercancias. La mayor parte de las naves alejandrinas
se ocupaban en el comercio del trigo y abastecian a Roma de este cereal. Bajo Claudio, el
gobierno subsidiaba estos barcos para asegurar la entrega regular de trigo para las
necesidades del pueblo. Cuando Pablo naufragd iba a borde de una nave alejandrina (Hech.
27:6). Luego de escapar de la muerte zarp6 de Melita (Malta) para Italia en otra nave
alejandrina, que tenia por ensefa (28:11) “a Castor y Polux” (“Los dos hermanos”).

Las naves de guerra eran menos pesadas y mas rapidas que las mercantes y
generalmente se movian impulsadas por remos manipuladas por esclavos condenados a
galeras. No eran raros los barcos que contaban con dos, tres y cinco hileras de remeros y
otras que tenian hasta diez. Las velas se usaban a veces en viajes de exploracién. En la
guerra, cuando el éxito dependia de la accion de los barcos se hacia necesaria la fuerza de
brazos para lograr mas seguro y acertado dominio de la embarcacion.

En los rios y canales interiores se fletaban barcazas, principalmente para transportar
mercancias. Aparentemente no eran muy favorecidas para el transito de pasajeros. No se
hace mencion de viajes de esta clase en ninguna parte del Nuevo Testamento.

Otras Lecturas
Packer, J.I., Tenney M.C., White, W. El mundo del Nuevo Testamento. Miami: Editorial
Vida.
Wight, Fred. Usos y costumbres de las tierras biblicas. Grand Rapids: Editorial Portavoz,
1981.

(87)



CAPITULO TRES:

EL MUNDO RELIGIOSO

El cristianismo no comenzé ni se desarrollé en un vacio religioso en el que los
hombres se hubieran encontrado como péaginas en blanco, esperando algo en que creer. Por
el contrario, la nueva fe en Cristo tuvo que abrirse camino entre las atrincheradas creencias
religiosas que habian existido durante siglos. Muchas habian degenerado en débiles
supersticiones e insulsos rituales; en tanto que otras eran relativamente nuevas y vigorosas.
En general podemos referirnos a cinco distintos tipos.

El pante6n Greco-Romano

El animismo era la religion primitiva de Roma en los antiguos dias de la repablica.
Cada campesino adoraba los dioses de su cortijo y de su fogon, los cuales personificaban
para él las fuerzas con las que tenia que tratar en el curso de su vida diaria. Habia dioses
del bosque y del campo, dioses del firmamento y de los rios, dioses de la siembra y de la
cosecha, y todos recibian adoracion en su sitio y en su temporada. Entre los campesinos de
Italia y Gracia sobreviven hasta el presente algunos vestigios de las antiguas fiestas y ritos
locales. Es posible que las fiestas de las saturnales

(88)

romanas con que se celebraba el principio del afio en el solsticio de invierno, repercutan en
la celebracidn de las fiestas cristianas de Navidad.

Con el desarrollo de la preponderancia militar y sus consecuentes contactos con la
civilizacion griega, se produjo una fusion de deidades bajo la influencia dominante del
pantedn griego. Jupiter, el dios del cielo, se identificd con el Zeus griego; Juno, su esposa
con Hera; Neptuno, el dios del mar, con Poseiddn; Plutén, el dios de los infiernos, con
Hades, etcétera. Toda la lista de las deidades homéricas se fusion6 con sus similares
romanas. Gobernando Augusto se erigieron nuevos templos y se establecieron nuevas
clases de sacerdotes. Habia muchos adoradores fieles a los antiguos dioses, romanos o
griegos, a los que rendian homenaje.

La adoracion de los dioses griegos habia empezado a declinar en el tiempo que
aparecié Cristo. Sus vulgares inmoralidades e insignificantes rifias, que los presentaban
como hombres y mujeres superiores nada més, los exponian a la burla de los satiricos y al
escarnio de los fildsofos. Platon, mas de tres siglos antes de Cristo, habia afirmado que las
historias de los dioses deberian excluirse del Estado ideal porque tendian a corromper a la
juventud con sus males ejemplos.?° Los sabios filésofos no dejaron lugar para los dioses en
el cuadro de cosas que idearon, y notoriamente los convirtieron en objeto de burla. No cabe

20 Platén, Republica 11, 376; 111, 390.



duda que todavia quedaban muchos devotos adoradores de esas deidades, pero su nimero,
mas que crecer, decrecia.

Otro factor contribuy6 a la destruccion de la antigua reverencia hacia los dioses.
Hasta este tiempo no habian sido uniformemente adorados en todas las ciudades, sino que
cada una aisladamente, o las de un distrito politico colectivamente, tenia su patron. La
adoracion era de caracter semi-oficial; un hombre tenia que adorar a Zeus, a Hera o a
Artemisa porque le habia tocado vivir en una ciudad presidida por esa particular deidad.
Cuando la ciudad cabecera de una region capitulaba ante la potencia militar de Roma,
surgia naturalmente la pregunta: “Por qué el dios de esta ciudad no protegidé a sus
habitantes?”” Los pueblos vencidos

(89)

abandonaban su fe en los dioses que a causa de su mucha debilidad o de su mucha
inconstancia, no les habian ayudado.

La observancia publica de los ritos religiosos sobrevivid mucho tiempo después del
siglo I. El Nuevo Testamento nos ofrece un ejemplo notable de la adoracion de Diana de
los Efesios, la diosa de quien se decia que su imagen habia caido del cielo (Hech. 19:27,
35). La devocidn fanatica con que se adoraba a los dioses locales estd bien ejemplificada
por el escandaloso tumulto que llend el anfiteatro gritando, “;Grande es Diana (Artemisa)
de los Efesios!” (19:34).

La adoracién del emperador

Aunque persistio la adoracion de las deidades locales, el desarrollo de una con
ciencia cosmopolita dentro del imperio preparé el camino para un nuevo tipo de religion; la
adoracion del Estado. Durante muchos afios los reinos helenitas de los seledcidas y
ptolomeos habian exaltado a sus reyes a la posicion de dioses y les habian dado titulos
como los de Sefior (Kyrios), Salvador (Soter), o Manifiesta Deidad (Epiphanes). La
concentracion de las funciones ejecutivas del Estado romano en la persona de uno de estos
hombres le habia revestido con poderes que no tenian paralelo en la historia del mundo. El
hecho de que fuera capaz de utilizar estos poderes para el bien de imperio hacia surgir el
sentimiento popular de que debia haber en él algo de divino.

El culto imperial no fue establecido arbitrariamente. Crecid progresivamente a
causa de las numerosas atribuciones de honores divinos al emperador, ademas del deseo de
centralizar la union de todo el pueblo en su persona. A Julio César lo llamaron Divus Julius
después de muerto (Divino Julio). A partir del templo de Augusto todos los emperadores
fueron deificados después de su muerte por voto del Senado, aunque algunos de ellos no
tomaron el honor muy en serio. Caligula orden6é que su estatua fuera levantada en el
templo de Jerusalén, pero, como generalmente se le consideraba loco, su conducta no puede
estimarse como representativa de la politica imperial. No fue sino hasta el tiempo de

(90)

Domiciano, al final del primer siglo, que un emperador reinante intentd compelir a sus
vasallos a que lo adoraran.



La negacion de los cristianos a participar en tal adoracién precipitd contra ellos una
violenta persecucion: los cristianos firmemente objetaron la adoracién de un ser humano.
Los romanos politeistas, que siempre podian afiadir otro dios a su lista de dioses,
consideraron la oposicién cristiana como una falta del merecido reconocimiento al
emperador y como una actitud abiertamente antipatridtica. Entre estos dos puntos de vista
no cabia reconciliacion. La actitud cristiana sobre este asunto, referente a la adoracion del
Estado o de su feje, se refleja en el Apocalipsis, en donde se ve inequivocamente la
hostilidad entre las demandas de Cristo y las del emperador.

No cabe duda, sin embargo, que la adoracion del emperador era de mucho
importancia para el Estado. Unificaba el patrimonio y la religion, y convertia el deber
religioso en la base sustentativa del Estado. Era el totalitarismo del siglo I.

Las religiones de misterio

Ni la religion del Estado ni la del emperador resultaron plenamente satisfactorias.
Ambas eran observadas por medio de sacrificios rituales; ambas eran sostenidas por la
colectividad mas que por los individuos aisladamente; ambas procuraban la proteccién de
sus dioses mas que un comparfierismo con ellos; y ninguna de ellas ofrecia tranquilidad y
fuerza personales en los momentos de opresion y de angustia. La gente andaba en busca de
una fe mas personal que les conectara con la deidad y estaban dispuestos a someterse a
cualquier experiencia que les prometiera alcanzar ese contacto.

Las religiones de misterio colmaron ese deseo. La mayor parte de ellas eran de
origen oriental, aunque en Grecia se habian practicado durante mucho tiempo los misterios
aleusinos. El culto de Cibeles, la Gran Madre, vino de Asia; el de Isis y de Osiris 0 Serapis,
de Egipto; el Mitraismo (adoracion del Sol) se origind en Persia. Aunque todas diferian
entre si en origen y en detalles,

(91)

eran semejantes en algunas caracteristicas generales. Cada una estaba centrada en un dios
que habia muerto y habia resucitado. Cada una poseia un ritual de férmulas y
purificaciones, de simbolos y representaciones dramaticas secretas de la experiencia del
dios, por medio de las cuales se introducia al iniciado a la misma experiencia, y asi éste
quedaba presumiblemente convertido en un candidato a la inmortalidad. EI procedimiento
de esas iniciaciones era algo muy parecido al de las modernas sociedades secretas. Cada
religion mantenia un fraternidad en la que el esclavo y el patron, el rico y el pobre, el
patricio y el plebleyo se encontraban sobre el mismo nivel.

Las religiones de misterio satisficieron el anhelo individual de inmortalidad e
igualdad social. Ofrecieron un escape a la emocién religiosa como rara vez lo habia hecho
la religion del Estado y convirtieron la experiencia religiosa en enfaticamente personal.
Nada se nos dice de ellas directamente en el nuevo Testamento pero se piensa que Pablo
usé el vocabulario de esas religiones cuando lo necesitd, y que la “adoracion de angeles”
mencionada en Colosenses (2:18, 19) hace alusion a una intentada fusién de algun ecléctico
culto filoséfico con el cristianismo.



La adoracién de lo oculto

Parecido en muchos aspectos a las religion es de misterio era el ocultismo o
supersticiosa observancia y veneracion de las fuerzas del universo, las cuales las multitudes
no entendian, pero podian vagamente sentirlas. Para esas multitudes el mundo estaba
habitado por espiritus y demonios que podian ser invocados y compelidos a obedecer las
6rdenes de uno, si uno sabia usar el rito o la formula adecuada. Hay alusiones en la
literatura contemporanea y en fragmentos de papiro que dan testimonio de que en todos los
dominios romanos prevalecia la creencia en lo magico. Los judios compartian con los
gentiles estas creencias supersticiosas; y en muchas ocasiones estaban mas interesados en la
magia que los gentiles.

La confianza en la magia comenz6 en muy antiguos tiempos. Los

(92)

augurios o predicciones del futuro mediante el examen de las entrafias de animales
sacrificados, o mediante la observacion del vuelo de las aves, eran practicas de los romanos
desde la fundacién de Roma. Los griegos estaban acostumbrados a acudir a los oraculos,
donde se suponia que los dioses comunicaban su voluntad a los hombres por medio de
sacerdotes a sacerdotisas de su propiedad. La cautividad babilénica puso a muchos judios
en contacto con las tradiciones misticas del Oriente, y se convirtieron en exorcistas
profesionales y en nigromantes. Las conquistas de Alejandro establecieron relaciones con
los persas, y por conducto de éstos el misticismo de Oriente refluyd sobre el Occidente. En
el gobierno de Tiberio los horéscopos estaban en su apogeo, pero la magia, segun la
demuestran los papiros, se hizo popular en el curso de las siguientes centurias.

En el Nuevo Testamento se da cuenta del interés que los judios tenian en la magia.
Los fariseos arrojaban demonios, y los hechiceros se mencionan en Los Hechos como
rivales de la predicacion del evangelio (Hech. 8:9-24, 13:6-11). Los cristianos de Efeso se
dieron cuenta de que la magia pagana no era compatible con el cristianismo, y por eso
quemaron sus libros de férmulas hechiceras en una quema que costé cincuenta mil denarios
(19:19). La actitud biblica hacia la adoracion de lo oculto fue, en todos sentidos,
invariablemente hostil. Aunque reconocia la realidad de las fuerzas demoniacas, el trato
con ellas quedo estrictamente prohibido tanto en el Antiguo como en el Nuevo Testamento
(Deut. 18:10-12, 20; Mig. 5:15; 1 Cor. 10:20, 21).

En los papiros hay ejemplos de formulas méagicas que podian usarse para dominar
los espiritus o para traes la buena suerte. Una de éstas, tomada de los grandes papiros
magicos del gran Paris del siglo Ill, demostrard la curiosa combinacion de fraseologia
pagana, judia y cristiana que se usaba como férmula para exorcizar a un demonio:

Formula magnifica para echar demonios. Invocacién que debe pronunciarse sobre la
cabeza (del poseso). Ponga delante de él ramas de olivo y, pardndosele detrés diga: jSalve,
espiritu de Abraham! jSalve, espiritu de Isaac! jSalve, espiritu de Jacob! Jesucristo, ti que
eres santo, tu que eres espiritu (aqui

(93)



sigue una serie de palabras, aparentemente sin sentido), saca el demonio de este hombre y
haz que el impuro demonio de satadn huya delante de ti. Te conjuro, oh demonio quien
quiera que seas, por el Dios Sabarbarbathioth Sabarbarbathiuth Sabarbarbafai. jOh
demonio, quienquiera que seas, vete de (nombre del poseso) en seguida, en seguida! jSal,
oh demonio porque te voy a encadenar con cadenas adamantinas que no podras romper, y te
devolvera al negro caos en completa destruccion!?!

La férmula anterior ilustra el respeto del mundo pagano hacia el poder del evangelio
de Cristo y el concepto equivocado que tenian las buenas nuevas de Cristo. Si no hubiera
habido verdadero poder en el cristianismo contra las influencias demoniacas del paganismo,
jamas hubieran usado los nombres de Abraham, Isaac, Jacob y Jesus. El error de ellos era
dar por sentado que tales palabras constituian una formula magica mas que se podia usar
cuando le pareciera conveniente al exorcista. El usuario de esta formula caia en el error de
Simén el mago, que pens6 que el poder de Dios se compraria con dinero. Tal revoltura de
fe y de supersticion nada tenia de raro entre un pueblo que por naturaleza era intensamente
religioso, pero que no habia tenido acceso a una ensefianza adecuada, ni a un ejemplar de
las Escrituras.

La astrologia también fue popular en el imperio durante el siglo I. Se habia
originado en Babilonia, donde los claros cielos nocturnos proporcionaban muchas
oportunidades para observar ininterrumpidamente las estrellas y los planetas. Como los
sacerdotes de Babilonia tenian a los planetas como emblemas de sus dioses, conservaban un
cuidadoso registro de sus movimientos. El orden del universo los impresionaba y
procuraban relacionarlo con el curso de la vida humana. Por medio de las conquistas de
Alejandro, por las que se establecieron relaciones entre los mundos oriental y occidental,
los conocimientos astroldgicos llegaron a los griegos. Los griegos y los adivinadores de
Oriente, que emigraban a Roma para buscar fortuna, hicieron que la astrologia se
extendiera en el imperio romano.

(94)

La teoria astrolégica se basaba en la creencia de que los poderes supremos del
mundo que controlaban los planetas y la vida humana obraban simultdneamente en ambos,
y muchas veces permitian presagiar el destino de los hombres mediante el curso de los
planetas bajo los cuales habian nacido. Para poder captar el mensaje de los cuerpos
celestes, se dividia la carrera del Sol y de los planetas entre los doce signos del zodiaco,
cada uno de los cuales ostentaba la marca de una constelacion determinada. Conociendo el
tiempo exacto del nacimiento de una persona se podia determinar bajo qué signo habia
nacido, y la posicion de los diversos planetas en aquel momento. De sus posiciones podia
deducirse la influencia potencial que ejercia en su carrera, y en consecuencia predecir el
futuro o advertir sobre lo que se podia esperar, o lo que se debi evitar. EIl ordenamiento de
estos datos constituia lo que se llama horéscopo.

Con el advenimiento del sistema astrondmico de Copérnico, en el que el Sol ocupa
el centro del sistema solar, y no la Tierra, la astrologia disminuyé en importancia. Sin
embargo, en el tiempo de Cristo adquiri6 considerable atencion, no sélo de las clases bajas
sino también de la aristocracia. Augusto la empleaba cuando era necesario, y Tiberio

21 George Milligan, Selections From the Greek Papyri (Cambridge: The University Press, 1910), pp. 112-114.



recurria a ella con regularidad. Nunca penetré al cristianismo porque los cristianos la
repudiaron abiertamente.

Las filosofias

Cuando la religion degenera en vacio ritualismo o en cretinas supersticiones, los
hombres pensantes tienen que abandonarlas enteramente porque sienten que no encuentran
verdadera satisfaccion en ellas. No pueden, sin embargo, desconocer la necesidad de
encontrar una respuesta racional a los problemas que el mundo les presenta. Los misterios
del universo demandan una explicacién a menos que uno se contente con ser un estpido
que nunca se preocupe de ellos.

La filosofia constituye el esfuerzo de armonizar todo el conocimiento existente
acerca del universo, dandole forma sistemética para unificar con ella la experiencia
humana. Ha habido diversas

(95)

filosofias; barbaras unas, inofensivas las otras, sutiles aquéllas, profundas éstas. Algunas
han reconocida la existencia de un poder supremo o de una deidad personal. Otras han sido
francamente materialistas y han desechado el concepto de la divinidad como ridiculo o
como innecesario. En todo caso, la filosofia nunca ha dependido de una revelacion hecha
por Dios. Siempre admite como hecho bésico la potencia adecuada del hombre para
entender su propio mundo y decidir su propia suerte. El conocimiento por medio del cual
tienen que determinarse las decisiones, se derivara de la experiencia de que disponga el
individuo o la comunidad. EIl arreglo del conocimiento dentro de un sistema coherente,
tiene que ser dirigido por las reglas de la I6gica que el mismo hombre ha formulado. Por
medio del incremento de sus observaciones y del perfeccionamiento de su légica, el hombre
llegard a ser capaz de alcanzar el pleno conocimiento de los misterios de los cuales él es
parte.

Para obtener este fin se crearon diversos sistemas de filosofia. En la medida en que
esas filosofias reflejan las actitudes basicas hacia la vida, han persistido hasta el presente,
aunque quizé no con sus nombres originales. Todas se fundaron sobre premisas diferentes
de los principios fundamentales cristianos. Aunque muchas de ellas poseian rasgos que se
parecian a los del cristianismo, y aunque el vocabulario, y hasta algunas de las précticas de
estas creencias rivales, posteriormente fueron absorbidas por el pensamiento de la Iglesia,
pueden considerarse, en lo general, como fuerzas de oposicién mas que como la materia de
la que se forjo el cristianismo. Es indispensable un conocimiento elemental de esos
sistemas filosoficos para comprender claramente el ambiente intelectual y religioso del
primer siglo.

PLATONISMO

El platonismo se llamo¢ asi por Platon, el gran ateniense, fildsofo y fundador de la
Academia que vivio en el siglo IV A.C. Fue amigo y discipulo de Socrates. De su maestro



heredé una mente investigadora y el habito de pensar conceptos abstractos. Ensefiaba que
el mundo consiste de un ndmero infinito de cosas particulares,

(96)

cada una de las cuales es una copia mas o menos imperfecta de una idea real. Por ejemplo,
hay muchas clases de sillas pero ninguna de ellas podria considerarse la silla de la cual se
derivaron las otras. La silla verdadera o real, pues, no es una fabricada de madera; es una
silla ideal de la cual es una copia la que esta hecha con madera.

El mundo real, por tanto, es el mundo de las ideas, del cual no es mas que una
sombra el mundo material. Organizadas en sistema estas ideas, a la cabeza de ellas se
coloca la idea del Bien. Platon, al parecer, nunca personaliz6 la idea del Bien, ni la
identificd en el Demiurgo, o Creador, que formo el mundo material. Consider6é que las
ideas tenian existencia objetiva; de hecho, constituian la nica existencia real, de la cual, el
presente mundo es una débil y deformada copia.

Tal concepto del mundo inevitablemente conduce al dualismo. Si el mundo
verdadero es el reino invisible de las ideas, y si el cambiante cosmos en el que el hombre
vive es solamente transitorio, el afan del hombre consistira en escapar de lo irreal hacia lo
real. La reflexion, la meditacion y hasta el ascetismo le abrirdn camino hacia la liberacion.
El conocimiento es salvacion; la ignorancia es pecado. Buscando el Supremo Bien, el
Final, la Suprema ldea, el hombre puede librarse de la esclavitud material del mundo y
elevarse a la comprension del mundo verdadero.

El platonismo era demasiado abstracto para ganarse la atencién y el pensamiento del
hambre comdn. No se menciona directamente en el Nuevo Testamento como una de las
filosofias con las que el cristianismo se encontrd. Sin embargo, ese dualismo se reflejo en
el gnosticismo que surgi6 en el primer siglo, y en el neoplatonismo introducido por Plotino
en el siglo tercero.

GNOSTICISMO

El gnosticismo, como su nombre lo indica, se deriva de la palabra griega gnosis
(conocimiento) y era un sistema que prometia la salvacién por medio del conocimiento.
Dios, decian los gnosticos, era demasiado grande y demasiado santo para haber creado el
mundo material con tanto contenido de bajeza y corrupcion. Los gnosticos

(97)

ensefiaban que al crearlo, la suprema Deidad habia procedido por una serie de sucesivas
emanaciones, cada una de las cuales era inferior a aquella de la cual procedia, hasta que
finalmente, la Gltima de estas emanaciones, o “acones”, como ellos las llamaban, creo el
mundo. De este modo la materia se equiparaba con el mal. Si el hombre deseaba obtener
salvacion, podria lograrlo renunciando al mundo material y buscando el invisible. Dos
contradictorias conclusiones éticas surgieron de este argumento. La primera fue el
ascetismo, que afirmaba que puesto que el cuerpo es material, es malo y debe conservérsele
bajo estricto dominio. Sus apetitos deben desviarse, y sus impulsos despreciarse y
suprimirse. La segundo conclusion se derivo de la pretension de que el espiritu es real, y e |



cuerpo irreal. Si el cuerpo es nada mas temporal, sus actos no tendran consecuencias. La
plena gratificacion de sus deseos no afectard la salvacion final del espiritu, el Gnico que ha
de sobrevivir.

Parece posible que esta ensefianza haya producido la herejia que Pablo menciona en
su carta a los Colosenses, donde advierte a sus lectores: “Mirad que ninguno os engafie por
filosofias y vanas sutilezas, segun las tradiciones de los hambres, conforme a los elementos
del mundo, y no seglin Cristo” (Col. 2:8). Al parecer, esta herejia negaba la plenitud de la
divinidad de Cristo, convirtiéndolo probablemente en una de esas emanaciones inferiores, 0
manifestaciones de Dios. Ademas, el ascetismo patrocinado por ciertas formas de
gnosticismo, quiza se refleja en aquellos reglamentos: “No manejes, ni gustes, ni aun
toques” (2:21), condenados francamente por Pablo. No es posible identificar
absolutamente este error con el gnosticismo, pero tiene afinidades con él.

NEOPLATONISMO

Plotino adoptd los principios de Platén. Era Plotino (204-269 D.C.) originario de
Licopolis, Egipto, y ensefio filosofia en Roma durante veinte y cinco afios. Su preparacion
la debi6 a Ammonio Saccas de Alejandria que fue cristiano, pero que habia retornado al
gentilismo. Fue también intensamente afectado por las ideas persas de dualismo que
adquirio sirviendo durante una expedicion militar romana.

(98)

El neoplatonismo se caracteriz6 definidamente como una filosofia religiosa basada
sobre el dualismo platénico del ideal universal y la cosa particular, ademas, sobre el
dualismo persa de la luz y las tinieblas. En el neoplatonismo se considera como inevitable
que el espiritu es el bien, y que el cuerpo es el inseparable mal. La salvacion consiste en
eliminar completamente todos los deseos corporales, a medida que se retrocede
gradualmente de la vida dependiente de la sensacién, moviéndose hacia la vida del espiritu,
lo que finalmente se alcanza con la muerte. Entonces cesa la mala influencia del cuerpo
para florecer la verdadera vida espiritual.

El neoplatonismo fue mas alla del platonismo, ensefiando que se alcanzara la vida
espiritual no por medio de esfuerzos intelectuales, sino debido a una absorcion mistica en el
infinito. Ya que la razén no puede alcanzar a Dios, s6lo el sentimiento puede establecer
comunicacion con El.

En el pensamiento dualistico del gnosticismo y del neoplatonismo hay un gran golfo
entre la realidad y la materia, no solo en el sentido metafisico de que ambas son
irreconciliables en esencia, sino también en el sentido ético, de que una es el bien y la otra
es el mal. Consecuentemente, dentro de ninguna de ellas cabe la doctrina de la
Encarnacién. Un neoplatonismo uniforme y congruente consideraria la unién de Dios y el
hombre, de la deidad e innecesaria, ya que ningin acto material puede tener efecto sobre el
mundo real del espiritu. La resurreccion del cuerpo seria una odiosa equivocacion, ya que
solamente perpetuaria el mal de la existencia material. Julidn “El Apdstata”, ultimo
oponente imperial del cristianismo, era neoplaténico.

EPICUREISMO



El epicureismo tomé su nombre de Epicuro, hijo de un ateniense. Estudio Epicuro
en Atenas y alli fund6 su propia escuela por el afio 306 A.C. La mejor representacion de su
ensefianza se encuentra en las obras de su discipulo Lucrecio, fildsofo y poeta materialista
romano, del siglo que procedio al cristianismo. Ensefiaba que el

(99)

mundo comenzd con una lluvia de atomos, algunos de los cuales por pura casualidad se
movieron oblicuamente un pequefiez y chocaron con otros. Estas colisiones produjeron
otras, hasta que finalmente, el movimiento consiguiente tuvo por resultado el presente
universo. La cosmogonia del epicureismo es similar a la de la moderna evolucion
materialista.

En un mundo producido por la casualidad no queda espacio para el propdsito ni para
el designio. No puede haber, por tanto, ningin bien final absoluto. EI supremo bien
posible, decia Epicuro, es el placer, definido por él como la ausencia del dolor. Al
contrario de lo que generalmente se dice del epicureismo, entonces y ahora, no abogaba por
la sensualidad, sino mas bien por la eleccién de aquellos placeres que daran al individuo la
mas duradera y plena satisfaccion. Si la abstinencia de algunas cosas que nos permitimos
nos puede traes mayores satisfacciones que los mismos placeres, entonces se impone la
abstinencia. El epicureismo no abogaba por la disipacion, pero no ofrecia remedio para el
egoismo.

Ademés era esencialmente antirreligioso. Si el mundo se debi6 a la materia y a la
casualidad, no hay necesidad de ningin poder creador. Si la casualidad determina el
resultado de los acontecimientos césmicos, no queda lugar para una Mente creadora y
directiva. Los epiclreos, convengamos, no hablaban de los dioses, ni tampoco negaban
categéricamente su existencia; pero los dioses, segin ellos los imaginaban, se hallaban
confinados en un distante cielo de bienaventuranza, conde disfrutaban de su propia
sociedad sin interesarse en los triviales asuntos de los hombres. En el mejor de los casos el
epicureismo resulta deista, pero en realidad ateista, porque un dios que es inaccesible o que
no tiene interés en los asuntos humanos resulta igual a lo que no existe.

Como filosofia, el epicureismo fue muy popular porque no se inclinaba al
razonamiento abstracto. Apelaba a las consideraciones emocionales que proporcionan una
justificacion filos6fica para hacer lo que mas quiere la gente —el placer es la finalidad
suprema de la vida-. Desechaba todo pensamiento acerca del pecado o de la
responsabilidad ante un juicio final, puesto que no predicaba el propdsito ni el término del
proceso del presente mundo. No tomaba en cuenta la inmortalidad, porque estando el
cuerpo formado solamente

(100)

De atomos, no puede sobrevivir después de la presente vida. En consideracion a los
principios centrales del epicureismo, no nos asombra que los atenienses se hayan reido del
discurso de Pablo en el Aredpago, en el que les predico a “Jesus y la resurreccion” (Hechos
17:18, 32).



EsToICISMO

En el precitado pasaje del Nuevo Testamento estan asociados epicureismo y
estoicismo. El estoicismo fue fundado por Zendn (340-265 A.C.), nativo de Chipre, y
posiblemente de ascendencia semitica. Zendn no reconocia un Dios personal, sino que
ensefiaba que el universo esta dirigido por una Razén Absoluta o una voluntad divina
inmanente y que lo posee totalmente. EIl proceso del mundo queda, pues, gobernado no por
la casualidad, sino por un propdsito progresivo.

Conformarse a la razdn, se convierte por tanto, en el supremo bien. El sentimiento
personal es inmaterial y aun dafioso, puesto que tiende a embrollar la solucion racional de
los problemas humanos. El perfecto dominio de si mismo, insensible a toda consideracion
sentimental, era la meta de los estoicos. La actitud, supuestamente resultante, ha servido
para dar el principal significado que el término “estoico” tiene en el lenguaje moderno.

A causa de que los estoicos creian que la naturaleza ya es como debe ser y que
cualquier cosa que pase esta regido por la providencia, no quedaba lugar para alterar el
proceso 0 para detener su inexorable curso. El universo tiene que aceptarse, no que
cambiarse. Esta actitud fatalista ensefiaba el dominio propio y en consecuencia fomentaba
un hermoso y elevado tipo de moralidad. Apelaba ala mente romana rigida y legalista, y
muchos de los mejores estadistas romanos, como Cicerdn se adhirieron a esos principios.

El credo estoico, no obstante su virtud, no era cristiano. No quedaba en él un sitio
para el libre albedrio o para la existencia verdadera del mal. Todos los aparentes males
eran para los estoicos nada mas que una parte de un bien mas grande. Semejante actitud
tenia

(101)

que excluir cualquier idea de reforma o de cambio en el orden existente de cosas. El
individuo queda obligado a actuar virtuosamente por si mismo, conformandose a la mas
alta razén que conoce, pero no tiene obligacion de procurar un cambio en la suerte comdn
de los hombres ni de escudarlos de las adversidades.

No era posible para el estoico un trato personal con Dios. Si la naturaleza trata
imparcialmente con los hombres no tendra favoritismo para con ninguno. Ademas, la idea
de una relacion personal con la razén universal o con el proceso cdsmico resultaria tan
incongruente como la demostracion de afecto hacia la ley de gravitacion. Dios, segun los
estoicos, Nno tiene interés personal en los asuntos de los hombres porque El no es entidad
personal. Todo el concepto del evangelio cristiano en el que Dios hace frente al mal
enviando a su Hijo al mundo para morir por los hombres, tendria que aparecer ridiculo a los
estoicos. Aunque la ética es muy recomendable, y aunque en algunos puntos remedaba las
elevadas metas de la ética cristiana, los dos sistemas, en sus presuposiciones yen la
préctica, tenian intereses separados.

Otros dos sistemas merecen mencion, aunque eran menos populares y de menor
influencia que los que hasta aqui hemos resefiado.

LA ESCUELA CiNICA



La ensefianza de los cinicos, asi como el platonismo, fue resultado de la ensefianza
socratica. Habiendo ensefiado Socrates que el hombre de pocas y sencillas necesidades,
generalmente sobrevive bajo condiciones que frustran completamente al que tiene
multiplicados deseos, los cinicos lucharon para que la altura de su virtud consistiera en
carecer de deseos. Para alcanzar independencia de los deseos se esforzaron en abolirlos.
Abandonaron toda suerte de reglamentos y de conveniencias sociales haciéndose
completamente individualistas. Con frecuencia los cinicos se conducian y hablaban en
forma abusiva e indecente, con el unico proposito de demostrar que eran “diferentes”. La
critica que hizo Socrates de Antistenes, fundador de la Escuela Cinica, fue quizéas el mas
penetrante analisis que existe de ese movimiento. “Puedo ver tu orgullo”, le dijo, “por los
agujeros de tu manto”.

(102)
EL ESCEPTICISMO

Pirro de Elis (365-295 A.C.) fue el primero de los escépticos. Sucintamente, su
argumento es como sigue: Si el conocimiento descansa sobre la experiencia, no puede
haber una meta final, porque la experiencia de cada hombre difiere de la de todos sus
semejantes. Las costumbres aceptadas en un pais se consideran reprensibles en otro. Las
impresiones sobre los mismos objetos varian con el tiempo y con las condiciones de
observacion. Todos los elementos de juicio son relativos: un peso ligero para un hombre,
puede ser pesado para otro. A menos que se encuentre un punto de partida para el
razonamiento, ningdn criterio de juicio es valido, y por tanto, ninguna cosa como lo que
llamamos “verdad” puede existir. Los escépticos, de haber sido consecuentes con su propia
I6gica se hubieran abstenido de hacer cualquier afirmacién, puesto que nada podian probar
por medio de premisas aceptables. EIl escepticismo légicamente tendria que terminar en
una completa paralisis intelectual.

Los cinicos y los escépticos surgieron como resultado del abandono de los
principios. EIl primero afecté a la moral, el segundo al intelecto. El cristianismo difiere de
ambos, afirmando que Dios constituye la mas elevada aspiracion del hombre. Insiste en
que el hombre necesariamente depende de Dios, hecho que limita la independencia cinica;
y que Dios es el principio de toda razon, ya que su revelacion personal sirve como factor
regulador en la adquisicion de conocimiento por medio de la experiencia.

EVALUACION DE LAS FILOSOFIAS

El grado de popularidad que éstas y otras diversas filosofias hayan alcanzado, no
cambia el hecho de que fueron insatisfactorias porque eran demasiado abstractas para que
el hombre de la calle las asimilara completamente, y también porque carecian de una
finalidad. Todos sus razonamientos terminaban invariablemente en un “tal vez”. Platon
expresd con exactitud ese fracaso poniendo en boca de Simmias el siguiente discurso:

(103 )



Me atrevo a afirmar que tl, Sécrates, sientes como yo, cuan dificil y casi
imposible es el logro de alguna certidumbre respecto a cuestiones como éstas (la
inmortalidad) en la presente vida. Y estoy convencido de que es un cobarde aquel
que no hace todos los esfuerzos posibles para conseguirla, o aquel cuyo corazén
desmaya antes de haber examinado el asunto desde todos los puntos de vista.
Porque debe perseverarse hasta alcanzar una de dos cosas: descubrir o aprender la
verdad acerca de ellas, o, si esto es imposible, precisa escoger entre todos los
razonamientos humanos el mejor y mas fuerte, y embarcandonos en él como en una
barquilla, atravesar las tempestades de esta vida —no sin riesgo, lo admito, a menos
que pueda encontrarse algo como palabra de Dios (razonamiento incontestable,
segun la version castellana) que nos ponga fuera de peligro.?

De esta manera, la filosofia, de acuerdo con sus propias afirmaciones, no habria
alcanzado éxito en la busqueda de la verdad. Al dilema de Simmias traia respuesta Unica el
cristianismo: “Y aquel Verbo fue hecho carne y habitd entre nosotros (y vimos su gloria,
gloria como del unigénito del Padre), lleno de gracia y de verdad” (Juan 1:14).

Otras Lecturas

Bruce, F.F. Israel y las naciones. Grand Rapids: Editorial Portavoz, 1988.

(104)

22 Platon, Fedo6n 85. Véase Benjamin Jovett, The Dialogues of Plato (Nueva York: Scribner, Armstrong &
Co., 1873), vol. |, p. 414.



CAPITULO CUATRO:

JUDAISMO

El judaismo tuvo un lugar extraordinario entre todas las religiones que hubo en el
imperio romano durante el siglo I. Era nacional, pues se origind con el pueblo judio y sin
embargo no se confind a ese pueblo porque sus prosélitos se contaban por centenares. No
era la Unica religion que ponia énfasis en la adoracion del Dios unico pero, a diferencia de
otras era exclusivamente monoteista en el sentido de que sus adherentes tenian prohibido
adorar y hasta admitir la existencia de cualquier otro dios o dioses. Las otras religiones
tenian templos, y adoraban por medio de sacrificios, pero en ningin otro culto habia un
templo cuyo santuario sin imagenes desempefiara una parte tan importante, o retuviera el
singular apego de un numero tan grande de gente. Muchas filosofias contaban con sistemas
de moral muy bien articulados, pero la ética del judaismo era inseparable de la naturaleza
de su culto y se aplicaba rigidamente sobre todos sus adeptos. La mayor parte de las
religiones paganas de aquella época se fundaban sobre tradiciones o sobre misticas
intuiciones. El judaismo tenia su fundamento en la revelacién de Dios consignada en las
sagradas escrituras de la Ley y de los Profetas, las que se consideraban reproduccion de las
palabras de Dios mismo, tal como las habia hablado a sus siervos escogidos.

(105)

El estudiante del Nuevo Testamento, indispensablemente necesita a algin
conocimiento para apreciar la manera en que el cristianismo es hijo del judaismo. Los
libros del Nuevo Testamento, exceptuando dos, fueron escritos por judios. Las ensefianzas
del Nuevo Testamento concernientes a Dios, al hombre, al pecado, a la salvacion, a la ley, a
la gracia, a la oracién y a muchos otros asuntos fundamentales de la vida cristiana, prenden
sus raices en el remoto suelo del Antiguo Testamento. Hasta los argumentos del Nuevo
contra el legalismo se sacan de las afirmaciones del Antiguo, y el texto de los escritos de la
época apostolica estd lleno de citas del Antiguo Testamento. Los cristianos al principio
fueron conocidos como “la secta de los Nazarenos” (Hech. 24:5, 14), considerandolos
como un arroyuelo desprendido del caudaloso rio del judaismo. Jesds mismo fue judio,
nacido de familia judia (Mateo 1:16), y fue circuncidado como se hacia con todos los nifios
(Lucas 2:21). Fue llevado a Jerusalén, siendo muchacho, para que participara de la fiesta
de la pascua (2:41) y durante toda su vida observd las costumbres judias en medio de una
sociedad judia. EI presente distanciamiento entre el cristianismo y el judaismo no ha
resultado de una extensa diferencia en sus origenes historicos y pueblo judio hizo de
nuestro Seflor, como lo dice Juan: “A lo suyo vino (a los de su casa), y los suyos (su
pueblo) no le recibieron” (Juan 1:11).

Los origenes



El judaismo que existio en el primer siglo fue, en gran parte, resultado del destierro.
Antes de la cautividad los habitantes de Israel y de Juda habian concedido a la Ley una
lealtad espasmoédica. La adoracién de Jehova habia constituido el culto propio y oficial,
pero frecuentemente habia sido “mas honrada con la infraccién que con la observancia”.
En el siglo noveno antes de Cristo, todo el Reino del Norte se habia separado, adornando a
Baal, bajo la influencia de Jezabel, esposa de Acab y reina de procedencia fenicia; pero
habian vuelto a la adoracion de Jehova gracias al heroico ministerio de Elias. De manera
semejante, la adoracién

(106 )

en el templo, en el Reino del Sur, cay6 en el descuido y en el abandono durante los reinos
de Manases y Amon, en el siglo VIII A.C., porque estos reyes patrocinaron la introduccién
de deidades extranjeras. Bajo la vigorosa administracion de Josias, se limpid el templo, la
adoracion de Jehova fue restaurada y se encontrd el libro de la Ley durante la
reconstruccion del templo, tornandolo a su sitial de autoridad (Il Crén. 34:1-33). Durante
el tiempo que el pueblo vivié en Palestina, rodeado de prosperos y poderosos vecinos
paganos, y sometido a su influencia, tuvo constante tentacién de experimentar cultos
ajenos, abandonando al Dios de sus padres. Los profetas protestaron en vano contra esta
tendencia que surgi6 por vez primera durante la peregrinacion en el desierto (Num. 25:1-3),
y que persisti6 hasta la época de la cautividad y del destierro (Ezeq. 14:1-5, Jer. 7:16-20).

La cautividad colocd al pueblo judio ante una inevitable disyuntiva. Podian
entregarse de una vez por todas a la adoracion de Jehovd, el verdadero Dios, con cuya
proteccién mantendrian el genio y propdsito de su existencia nacional, o podian dejarse
absorber religiosa y politicamente por las naciones entre quienes los arrojaba su destierro.
Si elegian lo primero tendrian que poner estricta atencion a los requerimientos de la Ley, y
descubrir algiin modo de adoracién en sustitucion del ritual del templo que habia cesado
con la destruccion del edificio central y con la subsecuente dispersion del sacerdocio. El
libro de la Ley les pudo acompafiar hacia su nuevo destino, pero el culto del templo hasta
donde podia verse, habia desaparecido para siempre.

Mientras los cautivos del Reino del Sur estuvieron en Babilonia, durante el siglo VI
A.C., comenzo a tomar forma el nuevo judaismo. Primeramente fue desterrada la idolatria.
Puesto que antes de la caida de Jerusalén la adoracién de Baal y de otras deidades de la
cautividad ensefié a los supervivientes a caminar en pos de en el que se hace escarnio de
toda participacion en el culto pagano, y en el que Daniel y sus amigos juran adorar a
Jehova, cueste lo que cueste, es un testimonio del saludable cambio que se oper6 en el
temperamento espiritual de los exiliados.

(107)

Con la forzosa cesacién de los sacrificios, tomo el lugar de éstos el estudio de la
Ley, o Torah. Se acostumbraba en los reinos que el individuo tomara mucha participacion
en la adoracidn publica para dar expresion a su fe. Por sincera que tal expresion fuera,
dificilmente podia ser tan vital como el estudio personal de los preceptos de Dios. En la
reforma efectuada por Josias, la Ley se leyd al pueblo (I1 Crén. 34: 29, 30) como un rasgo
especial del movimiento reformador, pero en el exilio se dejoé ver una creciente tendencia
hacia el estudio directo de la Ley por cada persona. Un escriba, como Esdras, que



estudiaba e interpretaba la ley, se convirtié en personaje tan importante entre el pueblo
como lo habia sido el sacerdote cuando el templo estuvo en pie (Esd. 7: 1-6). En los dias
de Jesus los escribas eran poderosas figuras religiosas del judaismo.

El surgimiento de la sinagoga sefiald y establecié un nuevo centro de adoracién. La
forma local de congregacion se hizo necesaria debido a la vasta dispersion del pueblo
durante la cautividad, y a sus peregrinaciones en los afios posteriores. Aun cuando el
templo fue de nuevo establecido hubo muchos que no podian concurrir a sus ceremonias;
pero para mantenerlos unidos en el estudio de la ley, dondequiera que se encontraran diez
hombres podia formarse una congregacion en regla, creando una sinagoga en cada una de
las comunidades donde ellos vivian. El pueblo se reunia en las sinagogas para orar y adorar
en el séptimo dia de cada semana. Quedo tan firmemente establecida la sinagoga como
institucion que continud aun después de la reconstruccion del templo, y en el siglo | hubo
en Jerusalén sinagogas que desarrollaban sus actividades arménicamente con las del templo
(Hechos 6:9). Aunque en el Antiguo Testamento no se encuentra ninguna mencion de las
sinagogas como tales, no existe duda alguna de que se desarrollaron en los afios que
mediaron entre la cautividad y el nacimiento de Cristo, ya que en vida de éste, florecieron
en Palestina como institucion.

La vida religiosa producida por la sinagoga era una adaptacion de los antiguos ritos
y observancias del judaismo a las nuevas condiciones bajo las cuales el pueblo tenia que
vivir. Muchos fueron arrancados de la vida pastoril y agricola de Palestina e introducidos

(108)

a las actividades de los negocios comerciales en las grandes ciudades. Las fiestas no se
podian celebrar con los mismos rasgos con que se hubieran celebrado en una aldea. Los
problemas y demandas planteados por un nuevo plan de vida exigian respuestas nuevas.
Nuevas influencias provenientes del mundo gentil que les rodeaba, los presionaban con
gran fuerza. Algunos cambios eran inevitables, pero en sustancia el judaismo retuvo los
principios basicos del antiguo culto prescrito por la ley y predicado por los profetas.

La Teologia

El centro espiritual de todo el judaismo estaba constituido por su tenaz creencia en
la unidad y trascendencia de Jehova. Contrastando con la multitud de deidades que el
mundo pagano reconocia, el judio guardaba celosamente su breva y cortante credo que se
encuentra en Deuteronomio 6:4, “Oye, Israel: Jehova nuestro Dios, Jehova uno es”. El
exclusivismo de los judios en cuanto a su culto esta ampliamente atestiguado por la actitud
que contra ellos tomaron los gentiles. Generalmente los acusaban de ateismo no porque
negaran la existencia de algin dios, sino porque enérgicamente rehusaban reconocer la
realidad de toda deidad que no fuera el Dios de Israel.

La ensefianza de los rabinos ponia considerable énfasis sobre la paternidad de Dios.
La frase introductoria de la Oracion del Sefior: “Padre nuestro que estas en los cielos”, no
era una novedad. Isaias se habia dirigido a Dios con este titulo:

TG empero eres nuestro padre, si bien Abraham nos ignora, e Israel no nos
conoce: tl, oh Jehova, eres nuestro padre; nuestro Redentor perpetuo es tu nombre.
(Isaias 63:16)



El rabino Akiba ensefi6 que los israelitas eran hijos de Dios:

Son amados (de Dios) los israelitas, y por eso seran Ilamados hijos de Dios;
todavia mas amados porque se hizo conocer de ellos para que fueran llamados hijos
de Dios.

(Compérese Deum. 14:1)

(109)

Principalmente los maestros de Palestina recalcaron esta relacion personal de Dios
con Israel, expresandola por medio de la figura de la paternidad.

Filon, perteneciente al ala helenista del judaismo, tenia una concepcion mas
filosdfica acerca de Dios. Decia que Dios es eterno, inmutable, santo, libre y perfecto.
Siendo superior a todos los otros seres, no puede definirse por comparacién con ellos,
porque definirlo equivaldria a limitarlo. La anterior concepcion ilustra una tendencia hacia
el intento de despersonalizar a Dios, tendencia que todavia se encuentra en el moderno
judaismo. Dios resulta asi un ser actual, pero vago y nebuloso, con respecto a cuyo carécter
y actitudes nada se puede afirmar. Quizas esta incertidumbre acerca de la naturaleza de
Dios, brotada originalmente de cierta repugnancia a limitarlo, sea la razén que justifica la
expresion oscura de Juan 1:18 “A Dios nadie lo vio jamas..” Surge en este punto el
cristianismo sobrepasando al judaismo y presentando a Dios no solamente como Dios y
verdaderamente real, sino como quien ademas de todo eso, es personal y conacible.

De acuerdo con la teologia judia, el hombre es la creacién de Dios y esta dotado de
la capacidad de elegir entre la obediencia y la desobediencia a la ley revelada de Dios y al
hacerlo asi, elige automaticamente las consecuencias que entrafian vida o muerte (Deut.
30:11-20). El fin principal del hombre en esta vida es obedecer los mandamientos de Dios
y conservar todas las formas rituales que como unidad indivisible fueron escritas para el
pueblo, es decir: La circuncision, la guarda del sabado, las diversas fiestas anuales y el
culto en la sinagoga. La ley compendiaba todo el deber del hombre y establecia su relacion
con Dios.

Para el judio, el pecado consistia principalmente en una equivocada relacion con la
ley revelada de Dios. La desobediencia a uno de sus preceptos, asi se tratara de uno de los
de “mayor importancia”, por ejemplo: “No matards” o de uno de los de “menor
importancia”, por ejemplo: “Cuando topares en el camino con algin nido de ave en
cualquier arbol, o sobre la tierra, con pollos 0 huevos, y estuviere la madre echada sobre los
pollos o sobre los huevos, no tomes la madre con los hijos: Dejarés ir a la madre, y

(110)

tomaréas los pollos para ti” (Deut. 22:6 y 7), se consideraba pecado. Esta actitud judia se
refleja en el Nuevo Testamento, en Santiago 2:10, “Porque cualquiera que hubiere
guardado toda la ley, y ofendiere en un punto, es hecho culpado de todos”. El judaismo no
hacia distincién entre la ley moral y la ceremonial porque ambas estaban inextricablemente
conectadas, como un todo, con vida del pueblo. EIl castigo capital para el pecado,
consistente en ser separado del pueblo elegido, era el mismo para todos los ofensores; no
s6lo para los que hubieran cometido un insultante crimen, o para quienes hubiesen

23 \/éase G.F. Moore, Judaism (Cambridge: Harvard University Press, 1927), Vol. Il, p. 203.



descuidado alguna de las ordenanzas fundamentales, como la circuncision, sino también
para quienes comieran carne con sangre (Lev. 17:14).

En el periodo anterior al exilio, se relacionaron con la suerte de la nacién, como un
todo, los premios y los castigos. Si la nacidn observaba la ley de Dios y lo adoraba a él
solo, tenia que prosperar. Si caia en la idolatria descuidando el cumplimiento de la Ley,
tendria que sufrir reveses politicos y econdmicos. De esta manera se evaluaba y se juzgaba
al pecado sobre una escala social mas que sobre una individual. Naturalmente habia
conciencia individual del pecado, como lo demuestra el Salmo 51, pero las implicaciones
sociales y nacionales resultantes de la conducta individual alcanzaron mayor relieve en el
judaismo que en la moderna cristiandad protestante.

El desarraigo de la nacion por medio de la cautividad se proponia destruir la
conexion que habia existido entre recompensa y castigo con la baja y la creciente de la
prosperidad nacional en el pais. La cautividad por si misma se convirtid en una disciplina
que la nacidon debia soportar hasta el tiempo que Dios considerara adecuado para
restaurarlos, pero en el interin las generaciones que habian de crecer y de morir tendrian
que encarar ellas mismas los problemas de la vida y de la muerte. Este fue el problema al
que hizo frente Ezequiel. Cuando los fatalistas de su tiempo le dijeron que “los padres
comieron el agraz, y los dientes de los hijos tienen la dentera”, contestd que la relacion
personal de uno con Dios no depende de los pecados y de las virtudes de nuestros
antecesores, sino de los pecados o de las virtudes de nosotros mismos.

(111)

Vivo yo, dice el Sefior Jehova, que nunca mas tendréis por qué usar este refran
en Israel. He aqui que todas las almas son mias; como el alma del padre, asi el
alma del hijo es mia; el alma que pecare, esa morira.

(Ezeq. 18:3,4)

Esta reafirmacion de la responsabilidad individual concuerda con la posicion del
judaismo tal como refleja en el Nuevo Testamento. El joven principe, rico, se mostré muy
preocupado de su relacion individual con Dios a pesar del hecho de que sentia que habia
guardado completamente todos los preceptos de la ley moral (Mat. 19: 16-22). La
responsabilidad comunal se transfirié de la nacion como habitantes de un pais, a la nacion
como los elegidos de Dios, manifestandose en esa eleccion en la solidaridad social mas que
en ocupar determinado lugar geografico.

Aplicar a la vida individual la teologia referente al castigo y a la recompensa, es
como plantear el asunto de la inmortalidad y de la vida posterior. Poco se ocupa el Antiguo
Testamento de estos asuntos. Tanto Jacob como David aluden al Seol, la oscura y
fantastica region de los muertos, donde se reunirian con sus hijos que habian padecido y
finalmente muerto (Gén. 37:35, Il Sam. 12:23). En ninguna parte de los primitivos escritos
hay una afirmacion directa concerniente a la resurreccion del cuerpo, aunque nuestro Sefior
interpretd la declaracion de Dios a Moisés “Yo soy el Dios de Abraham, de Isaac y de
Jacob” (Exodo 3:6), como indicativa de que El no es el Dios de los muertos, sino de los que
viven (Mat. 22:32). La sugestion sobre la resurreccion surge originalmente de los libros
poéticos y posteriormente de los profetas. El salmo 16, atribuido a David, dice:

Porque no dejaras mi alma en el sepulcro;



Ni permitiras que tu santo vea corrupcion.
Me mostraras la senda de la vida:
Hartura de alegrias hay con tu rostro;
Deleites en tu diestra para siempre

(Sal. 16: 10,11)

Prediciendo Isaias los futuros juicios de Dios y la salvacion de Israel, dice:
(112)

Tus muertos viviran; junto con mi cuerpo resucitaran.
iDespertad y cantad, moradores del polvo!

porque tu rocio, cual rocio de hortalizas,

y la tierra echara los muertos.

(Isa. 26: 19)

En Daniel ocurre también una profecia de la resurreccion:

Y muchos de los que duermen en el polvo de la tierra seran despertados, unos
para vida eterna y otros para vergiienza y confusion perpetua.
(Dan. 12:2)

La relativa escasez de referencias a la vida posterior o a la resurreccién puede
parecernos extrafia cuando consideramos el hecho de que el judaismo fue una parte de la
divina revelacion hecha a los hombres. Sin embargo, aquella revelacién llevaba consigo un
proceso educativo estrechamente unido con el desarrollo de Israel en la tierra de Palestina.
Su posesion de la tierra quedaba condicionada a su conducta en esta vida, y su recompensa,
como grupo étnico, quedaba confinada a esta mundo, porque la recompensa y el castigo
colectivos dificilmente podradn encontrarse en la otra vida, ya que en ella el destino
individual sera el factor determinante. Para la nacién judia, colocada bajo la ley, el énfasis
residia sobre la colectiva aqui, mas bien que sobre la salvacion individual después de esta
vida.

Son mas explicitos los escritores apdcrifos y apocalipticos. El desconocido autor
de la Sabiduria de Salomon, que escribi6 probablemente en Alejandria a mediados del siglo
Il antes de Cristo, dice: “Las almas de los justos estan en las manos de Dios, y el tormento
no las alcanzara...después de un ligero castigo seran colmados de bendiciones, porque Dios
los probd y los hallo dignos de si” (Sabiduria de Salomon 3:1, 5). En el segundo libro de
los Macabeos, compendio entresacado de trabajo original de Jasén de Cirene, surge con
toda claridad el concepto de la resurreccion. Judas Macabeo, de acuerdo con el relato dado
en Il Macabeos 12: 42-44, cayendo por sorpresa sobre Gorgias, gobernador de Idumea,
habia rescatado los cadaveres de algunos judios muertos en una previa escaramuza con los
idumeos. Cuando los cuerpos fueron

(113)



transportado para darles sepultura, se encontraron, debajo de sus ropas, objetos consagrados
a los idolos. Para expiar el pecado que asi, en vida, habian cometido los difuntos, Judas
actuo de la manera siguiente:

Y mandé hacer una colecta en las filas, recogiendo hasta dos mil dracmas, que
envié a Jerusalén para ofrecer sacrificios por el pecado; obra digan y noble,
inspirada en la esperanza de la resurreccion; pues si no hubiera esperado que los
muertos resucitaran, superfluo y vano era orar por ellos.

(11 Mac. 12:43-44)

Se consideraba el Seol como un estado intermedio, precedente a la resurreccion y a
los castigos y recompensas finales. En Il Macabeos 6:23, Eleazar, un Martir, habla de su
ida al Hades; y de que como €l siendo justo tenia que estar destinado para la resurreccion ya
mencionada, su estancia en el Hades tendria que ser nada mas temporal.

Aparece en los escritos apdcrifos un dia de juicio en el cual los malvados seran
arrojados a su muy merecida condenacion, y en le cual los justos serén vindicados. El justo
“después de un ligero castigo...sera colmado de bendiciones” (Sabiduria de Salomon 3:5),
en tanto que el malvado “no tendra esperanza ni consuelo en el dia del juicio” (3:18). EnII
Esdras y en Enoc se encuentran numerosas alusiones al futuro dia de juicio, aunque no
siempre son coherentes esas afirmaciones.

Fue pujante en el periodo intertestamentario la expectacién mesianica acerca de la
llegada de la liberacion politica de Israel. 1l Esdras de la Apocrifa, es sobresaliente un
Apocalipsis mesianico. Oesterley piensa que ese libro es la compilacion de la obra de
varios autores que escribieron entre los afios 100 al 270 D.C.2* El libro, aun en fecha tan
tardia, puede considerarse libre de toda influencia cristiana, pues es inequivocamente judio
y no contiene alusion alguna a la persona de Cristo. Tiene alguna traza de haber sido
traducido de un original hebreo. Predice que el reino divino sucedera al de Roma; que el
Mesias gobernara conforma a la

(114)

Ley; y que después de haber completado su obra, morira y luego vendra a juicio. Los
salmos de Salomon, escritos en el primer siglo antes de Cristo, describen la venida de un
gobernante justo para Israel, el cual sera inocente y reinard sobre los gentiles (Sal. de
Salomon 17). En toda esta literatura nunca se presenta al Mesias sufriendo por los hombres
o redimiéndolos por medio de su sacrificio personal. La esperanza mesianica y el concepto
apocaliptico de ella tal como aparece en Daniel, y de la cual se trata ampliamente en los
libros del Antiguo Testamento posteriores a Daniel, era el trasfondo de la pregunta que los
apostoles hicieron al Sefior JesUs y que origin6 su bien conocido discurso del Olivar (Mateo
24, 25).

El Templo

24 \W.0.E. Oesterley, An Introduction to the Books of the Apocrypha (New York: The Macmillian Company,
s.f.) pp. 147, 155, 156.



El templo edificado por Salomén fue destruido cuando Jerusalén fue saqueada e
incendiada por las tropas de Nabucodonosor en 586 A.C. El segundo templo, construido en
la restauracion y mencionado por Haggeo y por Zacarias, profetas de aquel periodo, se
comenzd por 537 A.C., y se termind después de muchas interrupciones en el 516 A.C. (Esd.
6:13-15).

Poco se sabe de la historia de este templo. En 168 A.C., Antioco Epifanes lo
despojd y lo profané introduciendo en él un altar de Zeus Olimpico y sacrificando en él.
Tres afios mas tarde, Judas Macabeo lo purificd y lo repard. Estaba en servicio en 63 A.C.,
cuando Pompeyo conquisté a Jerusalén, y fue saqueado de sus tesoros por Craso en 54
A.C. Cuando Herodes el Grande tomé la ciudad en 37 A.C., algunas de sus armazones se
incendiaron, pero lo principal del edificio probablemente no sufri6 mucho dafio.

Sin embargo, Herodes, en el afio 18 de su reinado (20-19 A.C.) emprendid la
reconstruccion del templo. Reunid6 material antes de comenzar la demolicién y
construccion y se trabajé con lentitud para que el culto se interrumpiera lo menos posible.
Los sacerdotes ejecutaron el trabajo. El santuario propiamente dicho, se terminé en afio y
medio pero los edificios exteriores y los porticos no se terminaron hasta 62 o 64 D.C.
Cuando los enemigos de JesUs

(115)

dijeron que habia sido construido en 46 afios, daban a entender que el trabajo todavia
continuaba (Juan 2:20).

La construccion se hizo con marmol blanco, cubierto en gran parte con oro en el que
se reflejaba la luz del sol convirtiéndolo en objeto de deslumbrante esplendor. El &rea del
templo ocupaba un espacio rectangular como de 585 pies (178 m), de oriente a poniente, y
como de 610 pies (186 m) de norte a sur. Dentro de los muros que circundaban esta area
habia una hilera de claustros, con doble hilera de columnas por el lado sur. La hilera de
claustros del lado oriente se conocia como el portico de Salomoén (Juan 10:23, Hech. 3:11,
5:12) porque segun la tradicién habian sobrevivido como restos del templo de Salomén.
Las oficinas se habian colocado a lo largo de las murallas o entre los porticos.

El area externa se conocia como patio de los gentiles. No habia prohibicion de
penetrar a él, y a veces se le usaba como mercado. Hacia el lado norte y en posicién
transversal estaba el templo propiamente dicho, consistente en el patio interior con sus
edificios. Al lado oriental estaba el patio de las mujeres y al lado poniente el de los
israelitas, del cual quedaban excluidas las mujeres. En el centro del patio de los israelitas
estaba el patio de los sacerdotes y en el centro de éste se alzaba el santuario. El patio
interior tenia un nivel superior al del patio exterior. Entre los dos, al borde del patio
interior habia un muro de piedra en el que estaban colocadas inscripciones de advertencia
para todos los gentiles, a fin de que se quedaran en el primer patio, bajo pena de muerte en
caso de infraccion. Se atravesaba el muro por nueve puertas, cuatro en el norte, cuatro en el
sur, y una que debio haber sido la puerta hermosa, al final, y la cual menciona en Hechos 3.

El santuario propiamente dicho se alzaba sobre el patio interior y se llegaba hasta
alli por una seria de doce escalones. Las divisiones del santuario eran semejantes a las del
tabernaculo: Al oriente, el lugar santo, como de sesenta pies de largo, y el lugar santisimo,
como de treinta pies de largo. En el primero estaban la mesa de los panes de la proposicion
hacia le norte, el candelero de los siete brazos hacia el sur, y entre los dos el altar del



incienso. Unicamente los sacerdotes tenian permiso de entrar al lugar santo. EIl lugar
santisimo estaba vacio, porque el arca del pacto se perdio

(116)

en la destruccion del templo de Salomén. El sumo sacerdote entraba al lugar santisimo una
vez al afio, en el Dia de la Expiacion, cuando con sangre hacia él la propiciacién por los
pecados del pueblo. La division entre el lugar santo y el lugar santisimo era un velo grueso
y doble que ocultaba de las miradas profanas la parte interior del santuario. En el lado
exterior del santuario se construyeron cuartos pequefios arreglados de tres pisos, y a los que
se podia llegar por medio de una escalinata; en ellos vivian los sacerdotes y también servian
para almacenaje.

Dentro del patio de los sacerdotes, al oriente del santuario, estaba el gran altar de los
holocaustos, como de dieciocho pies cuadrados y de quince de alto. Sobre este altar ardia
el fuego perpetuo y en él se quemaban los sacrificios conforme al diario ritual.
Exactamente al norte del altar estaba el espacio dedicado para degollar las victimas
preparandolas para el sacrificio.

Solamente los sacerdotes podian permanecer dentro del patio dedicado a ellos,
excepcion hecha de aquellos que traian animales para el sacrificio, puesto que tenian que
poner sus manos sobre la victima antes de que fuese degollada.

Los romanos concedieron permiso a los judios para que mantuvieran un cuerpo de
policia destinado a guardar el orden dentro del perimetro del templo. El jefe principal de
esa policia se llamaba el strategos, o “capitan del templo” (Hech. 4:1, 5:24-26). Es posible
que un destacamento de esta policia mas bien que una cohorte de soldados romanos haya
prendido al Sefior Jesus en la noche de la traicién. La misma policia del templo se encargd
de la aprehension y de la custodia de Pedro y de Juan cuando mas tarde fueron arrestados
por predicar dentro del perimetro del templo, probablemente. La guardia vigilaba el templo
todos los dias para ver que ninguna persona sin autorizacion entrara a las secciones
prohibidas. De noche las puertas se cerraban y la guardia se estacionaba para evitar la
entrada de los merodeadores.

El templo constituia el centro principal de adoracién en Jerusalén. Jests mismo, y
mas tarde sus apostoles, ensefiaron y predicaron en sus atrios. Hasta el afio 56 tenia la
iglesia de Jerusalén entre sus filas, hombres que hacian votos en el templo (21:23726) los
cuales

(117)

se apegaban estrictamente a la observancia legal. Solamente con el desarrollo de la iglesia
gentil cesaron aquellas relaciones.

La Sinagoga
La sinagoga desempefio un gran papel en el crecimiento y conservacion del

judaismo como ya lo hicimos notar previamente.?> Los judios de la Dispersion fundaron
sinagogas en cada ciudad del imperio donde habia el suficiente nimero de judios para

25 V/éase el contenido de la pagina 108.



mantener cuando menos una, Y florecieron sinagogas extranjeros en Jerusalén. Galilea, que
en los dias de los Macabeos tenia una mayoria de poblacion gentil (I Mac. 5:21-23), estaba
llena de sinagogas en el tiempo de Cristo. La sinagoga era el centro social en donde los
habitantes judios de una ciudad se reunian semanalmente para saludarse entre si. Era el
medio educativo para conservar la ley en el corazén del pueblo y para dar instruccion a sus
pequefiuelos, en la fe de sus abuelos. Sustituia el culto del templo cuando para llegar a él
constituia estorbo la distancia o la pobreza. En la sinagoga el estudio de la ley ocupaba el
lugar del sacrificio ritual, el rabino suplia al sacerdote y la fe de la comunidad se aplicaba a
la vida individual.

Cada sinagoga tenia como su dirigente al “principe de la sinagoga” (Marc. 5:22), a
quien probablemente se elegia por votacion, de entre los ancianos. El dirigente presidia los
servicios en la sinagoga, actuaba como instructor cuando surgian disputas (Lucas 13:14), y
presentaba ante la asamblea a los visitantes (Hechos 13:15). El ayudante de la sinagoga, o
hazzan, actuaba como celador de la propiedad y tenia la responsabilidad de cuidar el
edificio y lo que en él habia. También era su deber dar aviso a los habitantes de la ciudad
del principio del sabado, el viernes en la tarde, notificAndoles también su término.
Probablemente uno de éstos sea el oficial que se menciona en Lucas 4:20, que trajo el rollo
de la Escritura, del cual predicé el Sefior en la sinagoga de Nazareth, y que acababa la
lectura, lo recibi6 para colocarlo de

(118)

nuevo en su nicho después que se termind de leer en él. A veces el hazzan servia como el
maestro de escuela de la sinagoga del lugar.

Los edificios de la sinagoga generalmente eran construcciones macizas de piedra,
algunas veces adornadas ricamente si la congregacion o el que patrocinaba la construccion
era acaudalados. Cada sinagoga tenia una caja de nicho o adecuado para guardar el libro de
la ley, una plataforma con un pupitre de lector desde donde se leia la porcion escritural del
dia, ldmparas para iluminar el edificio y bancas o asientos para la congregacion. En las
modernas sinagogas todavia se utiliza casi el mismo equipo que se usaba en las de los
antiguos tiempos.

El culto de la sinagoga consistia en la recitacion del credo judio o Shema, “Oye,
Israel: Jehova nuestro Dios, Jehova uno es: Y amaras a Jehova tu Dios de todo corazén, y
de toda tu alma, y con todo tu poder” (Deut. 6:4-5), acompafiandolas con las exclamaciones
de alabanza a Dios llamadas Berakot porque comienzan con la palabra “Bendito”. Después
del Shema seguia una oracion ritual, y se concluia dando oportunidad para la oracion
individual en silencio en la que tomaban parte todos los miembros de la congregacion. La
lectura de las Escrituras, seguia inmediatamente, comenzando con pasajes especiales de la
ley, asignados para los dias de fiesta; pero con el correr del tiempo acabaron por dividir
todo el Pentateuco en secciones que dieron un ciclo fijo de ciento cincuenta y cuatro
porciones que tenian que ser leidas en un periodo definido de tiempo. Los judios
palestinianos leian el Pentateuco completo cada tres afios, en tanto que los judios
babilénicos completaban la misma lectura en un afio. También se usaban los profetas,
como lo vemos en el ejemplo de Jesus leyendo en la sinagoga (Luc. 4:16 y siguientes).
Probablemente en aquella ocasion nuestro mismo Sefior escogid la porcion leida. Después
de la Escritura seguia el sermén, para explicar la porcion que se habia leido. EIl sermén en
la sinagoga de Nazareth estuvo en completo acuerdo con la costumbre de esa época.



Terminaba el servicio con la bendicion pronunciada por algiin miembro sacerdotal de la
congregacion. Pero si no habia ninglin miembro con ese caracter, se sustituia la bendicion
con una oracion.

(119)

Claramente se nota la influencia de la naturaleza y orden del culto de la sinagoga
sobre el programa seguido por la iglesia del primer siglo. Jesis mismo concurrié con
regularidad a la sinagoga y tomo parte en el culto. Sus discipulos también estaban
acostumbrados a ese ritual. Pablo, en sus viajes, hizo de las sinagogas de la Dispersion los
primeros puntos de contacto en cualquier ciudad extranjera a que llegara, y tenia que
predicar y discutir con los judios y prosélitos a que se reunian para escucharlo (Hech. 13:5,
15-43; 14:1, 17:1-3, 10, 17; 18:4, 8; 19:8). Las muchas y muy parecidas semejanzas entre
los usos de la sinagoga y los de la iglesia se debieron sin duda al hecho de que esta Gltima
absorbi6 y continué hasta cierto grado el programa de aquélla. Es un hecho que algunos
cultos cristianos tuvieron que celebrarse en las sinagogas; porque la Epistola de Santiago da
a entender que aquella comunidad cristiana a la que escribe el apostol todavia hacia su
culto en la sinagoga (Sant. 2:1, 2).2° La iglesia y la sinagoga tuvieron que separarse debido
a la violenta y persistente oposicion que el pueblo judio tuvo para el evangelio de Cristo.
En la actualidad estan ampliamente separadas y en muchos sentidos son antitéticas. Sin
embargo, en la importancia que ambas dan a las Escrituras, a la homilia y al sermén,
conservan aun estrecha relacion.

El afio sagrado

El afio judio consistia de 12 meses lunares, con un mes intercalado que se afiadia al
calendario siempre que era necesario igualar el afio lunar con el solar. El afio civil
comenzaba con el séptimo mes que correspondia irregularmente a octubre del calendario
moderno. El afio religioso comenzaba con el mes primero y es éste ocurria la Pascua, la
primera gran fiesta del ciclo judio. EIl orden de los meses siguiendo como modelo el afio
religioso, es el siguiente:

(120)

26 Nota del Traductor. El original griego dice: sinagogén, y la versién Valera traduce “congregacion”.



MES DIiAS ESPECIALES

Nisan (abril) 14—La Pascua
15—Los Panes sin Levadura
21—Termina la Pascua

lyar (mayo)

Sivan (junio) 6—Fiesta de Pentecostés, siete semanas
después de la Pascua (Aniversario de la
entrega de la Ley en el monte SINAB

Tammuz (julio)

Ab (agosto)

Elul (septiembre)

Tishri (octubre) 1y 2—La Fiesta de las Trompetas
Rosh Hashanah, principio del afio civil
10—Dia de la Expiacion
15-21—Fiesta de los Tabernaculos

Marchesvan (noviembre)

Kislev (diciembre) 25—Fiesta de Luces, o Dedicacion
Hanukkah

Tebeth (enero)

Shebet (febrero) 14—1 a Fiesta de Purim

Adar (marzo)

Las conmemoraciones o fiestas eran siete, como sigue: La Pascua, La Fiesta de los
Panes sin Levadura, la Fiesta de Pentecostés, el Afio Nuevo y Dia de Expiacion, la Fiesta
de los Tabernaculos, la Fiesta de la Dedicacion y la Fiesta de Purim. De éstas, las primeras
cinco fueron ordenadas por la ley mosaica; las Gltimas dos se originaron en el periodo
posterior a la cautividad.

(121)
LA PASCUA

La Pascua, historica y religiosamente, era la mas importante de todas. Sefialaba el
aniversario de la libertad de los judios que por medio de un acto redentor de Dios salieron
de Egipto para establecerse como pueblo independiente. La costumbre judia hacia
diferencia entre la “Pascua de Egipto” y la “Pascua Permanente”. La primera se celebraba
diez de Nisan, cundo se rociaban con sangre los dos postes de las puertas y se comia de
prisa el cordero. La pascua permanente se celebraba durante siete dias comiendo panes sin
levadura. Ambas estaban estrechamente ligadas por los dias y constituian una temporada
festiva.

La celebracion publica de la Pascua tenia que ser anual, pero en el tramo historico
de que se hace mencion en el Antiguo Testamento, solamente se recuerdan algunas de estas
celebraciones (11 Cron. 8:13, 30:15, Il Reyes 23:21, Esdras 6:19). Sin duda se celebraba
con mas o menos regularidad, aunque probablemente también hubo ocasiones en que se



pas6 por alto, en tiempos de decadencia religiosa. En el periodo Neotestamentario parece
que la fiesta se celebraba con regularidad, porque se dice que Maria y José llevaron al nifio
JesUs a Jerusalén en la fiesta de la pascua (Luc. 2:41) como acostumbraban, y Jesis mismo
acostumbro guardarla durante su ministerio.

Todo vardn judio que estuviera capacitado para viajar y que no estuviera impedido a
causa de inmundicia ceremonial tenia que estar presente en Jerusalén en el dia de la fiesta si
radicaba dentro de un radio de quince millas. Las mujeres participaban también en la fiesta
religiosa aunque no estaban obligadas a ello. Los peregrinos venian de lugares foraneos de
Palestina y hasta de provincias extranjeras para traer sus ofrendas y unirse en la celebracion
religiosa. Josefo afirma que en el tiempo de la pascua la poblacion llegaba a tres
millones.?” Muchos de estos peregrinos acampaban en las afueras de la ciudad, en la noche,
porque dentro de los muros era imposible hallar acomodo.

Durante la Fiesta de los Panes sin Levadura se ofrecian diariamente para sacrificio
dos becerros, un carnero y siete corderos

(122)

de un afio, juntamente con un macho de las cabras como ofrenda por el pecado (NUm.
28:19-25). El segundo dia se ofrece una gavilla de espigas frescas como ofrenda mecida,
juntamente con un cordero de un afio para holocausto (Lev. 23:10-14).

PENTECOSTES O FIESTA DE LAS SEMANAS

La fiesta de las semanas o Dia de los Primeros Frutos, se celebraba en el mes de
Sivan, siete semanas después de haber ofrecido la gavilla mecida al dia siguiente de la
Pascua. EIl nombre Pentecostés se originé del intervalo de cincuenta dias que habia entre
las dos fiestas. Segun la tradicion judia, tenia lugar en el aniversario de la entrega de la ley
en el monte de Sinai. La caracteristica especial de ese dia era la ofrenda mecida,
consistente en dos tortas de panes sin levadura, hechas del grano en sazon, recién
cosechado. Aunque la fiesta no se menciona en la historia del Antiguo Testamento tiene
gran importancia en el Nuevo por haber sido la época en la que el Espiritu Santo fue
derramado sobre los discipulos del Sefior JesUs, quienes en obediencia a su mandato
permanecian esperando en Jerusalén. Pentecostés fue le dia del nacimiento de la iglesia.

LA FIESTA DE LAS TROMPETAS O DE ANO NUEVO (Rosh Hashanah)

El afio civil de los judios comenzaba el dia primero de Tishri. Durante todo el dia
de afio nuevo sonaban cuernos y trompetas en el templo, desde que amanecia hasta el
atardecer. A diferencia de la pascua y del Pentecostés esta fiesta no atraia muchos
peregrinos a Jerusalén porque se celebraba en las sinagogas al igual que en el templo. El
libro de Nehemias declara (Neh. 8:2-12) que aquellos que volvieron de la cautividad
celebraron la fiesta leyendo publicamente la ley con regocijo general.

EL DiA DE LA EXPIACION

27 Josefo, Guerrasde los judios I, ix, 3; Xiv, 3.



Propiamente, el dia de la expiacion era un dia de ayuno mas bien que de fiesta y asi
se llama en el Nuevo Testamento (Hechos 27:9).

(123)

El rasgo especial de este dia, ademas de los ordinarios sacrificios diarios, era la
presentacion de la expiacion anual por el mismo sacerdote. Quitdndose sus ropajes
ceremoniales y vestido nada mas con la ropa intima de blanco, entraba al Lugar Santisimo
llevando un incensario lleno de brasas tomadas del altar y con un lebrillo Ileno de sangre
del becerro que habia sido muerto como ofrenda por el pecado. Al levantarse el incienso
como un velo entre el sacerdote y el propiciatorio, el sacerdote rociaba éste con la sangre.
Se repetia el mismo proceso con la sangre del macho de las cabras que se habia presentado
como ofrenda por el pecado. También se rociaban con sangre el altar del incienso y el altar
de bronce que estaban fuera del Lugar Santisimo. Se traia un macho cabrio vivo, sobre
cuya cabeza ponia sus manos el sacerdote confesando los pecados del pueblo. EI animal
vivo se llevaba al desierto y alli se soltaba, para dar a entender que los pecados del pueblo
habian sido quitados para siempre (Lev. 16:23, 27-32; Nam. 29:7-11).

Cumplidas todas estas ceremonias el sumo sacerdote se quitaba las blancas ropas
intimas, se bafiaba y volvia a vestirse con sus ropajes oficiales, después de lo cual se
continuaban los sacrificios que ordinariamente se ofrecian. Mucho del simbolismo del Dia
de la Expiacion se aplica a Cristo en el libro de los Hebreos. Muchas de las funciones de su
divino sacerdocio se describen en términos del ritual del Antiguo Testamento.

En el judaismo moderno, el dia del afio nuevo y el dia de la expiacion se unen como
dias de tristeza y sentimiento, durante los cuales el adorador sincero examina su corazén y
busca el perdon de sus pecados del afio pasado para entrar al nuevo ya perdonado.

LA FIESTA DE LOS TABERNACULOS

La fiesta de los Taberndculos se celebraba cinco dias después del Dia de la
Expiacion (Lev. 23:34, Deut. 16:13). Abarco los dias decimoquinto al vigésimo segundo
del mes. En ella se conmemoraban las peregrinaciones en el desierto y era fiesta de accion
de gracias al término de la cosecha. Para celebrarla se construian cabafias

(124)

o enramadas en las que el pueblo vivia temporalmente, como recuerdo de los viajes de sus
antepasados por el desierto. En los dias sucesivos de la fiesta se ofrecian muchos
sacrificios, y para terminar habia un gran dia de convocacion, que en el evangelio de San
Juan se llama “el postrer dia grande de la fiesta” (Juan 7:37), el cual sefialaba el fin del afio
eclesiastico. Entre las ceremonias del dia, surgidas con posterioridad a la entrega de la Ley,
estaban el derramamiento del agua de un cantaro de oro en el altar, y el canto de Hallel
(Salmos 113-118), el encendido de los cuatro grandes candelabros que habia en el patio de
las mujeres y el canto de salmos escogidos. La fiesta de los tabernaculos, por naturaleza,
era popular y alegre.

En la época posterior a la cautividad se afiadieron otras dos fiestas: La de las Luces
y la de Purim.



LA FIESTADE LAS LUCES

La Fiesta de las Luces o de la Dedicacion se celebraba durante ocho dias
comenzando el veinticinco de Kislev. Se mencionaba en Juan 10:22. Tuvo principio en el
164 A.C. cuando Judas Macabeo purificé el templo que habia sido profanado por Antioco
Epifanes, y lo rededicd al servicio de Dios. Cada hogar judio se iluminaba profusamente en
esta celebracion y se repetia la historia de los Macabeos para beneficio de los nifios.
Corresponde casi exactamente al tiempo de la navidad cristiana.

LA FIESTADE PURIM

Purim o “suertes”, como la palabra lo indica, se conmemoraba los dias catorce y
quince de Adar. En el atardecer del dia trece se daba lectura publica en la sinagoga a todo
el libro de Ester. La fiesta se celebraba con un minimo de ceremonias religiosas, siendo
mas bien un dia de fiesta nacional, como el 4 de julio y el 16 de septiembre se celebran en
los EE. UU. de América y en México, respectivamente. Purim no se menciona en el Nuevo
Testamento, a menos que se tome a Juan 5:1 como alusion a esa fiesta.

(125)

Habia algunas otras fiestas y ayunos de menor importancia que se celebraban en el
judaismo del siglo primero, pero a causa de su insignificancia no se les recuerda en los
relatos del Nuevo Testamento.

El sistema educativo

Entre los judios de la Dispersion, desde sus primeros tiempos, se concedié gran
importancia a la educacion porque solamente de ella podia depender la perpetuacion de las
creencias nacionales, si es que éstas habian de sobrevivir. Arrancados de su tierra, sin
defensas militare propias, no hubieran podido mantener su identidad nacional sin
mantenerse ellos mismos como grupo separado con su propia cultura y vida espiritual. Ya
en los tiempos de Esdras se leia pdblicamente la ley y se daba instruccion sobre su
significado—y esta clase de educacidn para los judios fue la que con toda firmeza mantuvo
la sinagoga.

Juntamente con la sinagoga se desarrollé la escuela. Nunca hubo en el judaismo
una obligacidn puablica educativa como la que existe en los paises de América actualmente;
pero la comunidad judia acostumbraba a proporcionar alguna clase de instruccion para los
nifios, para que pudieran leer la Torah, escribir y ejecutar ejercicio aritméticos sencillos.

En el tiempo de Cristo las escuelas de Palestina se consideraban tradicionalmente
como el resultado de la influencia de un famoso fariseo y escriba, Simon ben Shatach, que
vivio por el afio 75 A.C. Segln el Talmud, él dio el decreto para que todos los nifios
concurrieran a la escuela elemental. Las palabras que de él se citan son ambiguas.
Implicarian que todos los nifios concurrieran a las escuelas ya existentes o que se debian
organizar éstas en beneficio de ellos. En cualquier caso, a Simdn se le da el honor de
aquella reforma por medio de la cual el Estado proporcioné maestros para los nifios de las
provincias y debido al cual su fundaron escuelas en los pueblos del pais. Joseu ben Gamla



instituyo escuelas publicas para nifios de seis o siete afios de edad, en todas las ciudades de
Palestina. Se concedia un maestro para cada veintiocho

(126)

nifios. Cuando a la escuela concurrian cuarenta, se le daba un ayudante maestro.

La instruccidn era limitada pero se les inculcaba bien. Antes de que el nifio fuera a
la escuela, debia haber aprendido ya en el hogar el Shema, o credo judio (Deut. 6:4), al que
se refiri6 el Sefior Jesus cuando le preguntaron cual era el mas grande mandamiento de la
ley (Mat. 22:35-38). Debia haber memorizado también algunos pasajes de la Torah,
algunos de los proverbios mas familiares y algunos Salmos selectos. En la escuela tendria
que repetir las palabras de la Torah cuando el maestro dirigiera los ejercicios.
Acostumbraba el maestro sentarse sobre una baja plataforma teniendo a sus alumnos
sentados en el suelo, formando semicirculo alrededor de ¢, asi como Pablo se sent6 “a los
pies de Gamaliel” (Hech. 22:3). A medida que el discipulo avanzaba, recibia instruccion en
la Mishna y en el Talmud, y si demostraba ser inteligente y observador se acababa por
enviarle a una de las escuelas profesionales para escribas.

La educacion judia era estrecha en sus limites pero muy definida. Se preparaba al
estudiante para hacer sutiles distinciones de definicién y para recordar exactamente lo que
se le habia ensefiado. Si lo habia estudiado tenia que dominarlo y podria, pro tanto,
interpretar la ley desde cualquier posible punto de vista. Esto no obstante, no se fomentaba
ni el pensamiento original, ni la investigacion cientifica. Los rabinos de los tiempos de
JesUs eran astutos en la interpretacion de minusculos puntos de la ley y en insustanciales
cuestiones casuisticas, pero descuidaban el conocimiento del mundo natural al que se le
daba importancia en los programas de las escuelas modernas.

La educacion judia estaba consistentemente integrada, porque cada rama de sus
conocimientos se mezclaba con la teologia. La ley era el alma del curriculo. Algin
conocimiento de griego y quizds un poco de latin se permitia en las mas avanzadas
escuelas, pero muchos de los rabinos miraban con desagrado la ciencia de los gentiles y no
permitian que sus discipulos se entregaran a ella.

Los judios favorecian la educacion vocacional. Los rabinos tenian un proverbio:
“Cualquiera que no le ensefia a su hijo un oficio, le ensefia a ser ladron.” Generalmente
cada nifio judio aprendia

(127)

un oficio manual con el que pudiera sostenerse. Segun los relatos del evangelio, el Sefios
JesUs era carpintero (Mar. 6:3), o posiblemente maestro constructor, ya que la palabra
griega que se traduce carpintero, también puede traducirse maestro constructor o albafiil 28
Pablo trabajaba como fabricante de tiendas (Hech. 18:3). Esta saludable insistencia sobre
la preparacion manual hacian del judio varén un ciudadano independiente, equilibrando sus

28 Los hogares en Palestina se construian de piedra, no de madera. Jesus usé numerosas figuras de diccién
tomadas de la albafiileria, y casi ninguna de la carpinteria. Véase Fritz Otto Busch, The Five Herods
(Londres; Robert Hale, Ltd., 1958), pp. 56, 57.



ocupaciones intelectuales con sus habilidades fisicas, y capacitandolo para encontrar
ocupacion productiva.

Las muchachas, por lo general, no se educaban en las escuelas de la sinagoga, sino
en su propia casa, aprendiendo artes domésticas en preparacion para el matrimonio.

Con la caida del Estado judio, la Diaspora se entreg6 al helenismo. En Palestina, al
contrario, las escuelas judias expulsaron el saber griego y pusieron las bases para el rigido
sistema hasta el presente caracteriza a la ortodoxia judia.

La vida judia se caracterizaba por su entusiasmo a favor de la educacion. El estudio
de la Torah era signo de piedad y el devoto judio dedicaba mucho tiempo a la Ley. Puesto
que se consideraba que la cultura educativa era parte de la religiosa, el pueblo judio
conservo un alto nivel intelectual que muchos gentiles no tuvieron. Como dice Moore:

...el esfuerzo para educar a todo el pueblo en su religion cred un sistema singular de
educacién universal cuyos particulares elementos abarcaban no solamente la lectura y la
escritura, sino también un idioma antiguo y su literatura clasica. El elevado valor
intelectual y religioso que asi se ponia sobre la educacion qued6 indeleblemente impreso en
la mente y puede decirse que también sobre el caracter del judio, por lo que las instituciones
creadas para esos fines se han perpetuado hasta el presente.?’

(128)
La literatura

Mas que ninguna otra nacion de la antigtiedad, los judios son el pueblo de un libro.
Otros han tenido una literatura mas extensa y variada y hasta mas antigua, pero ninguno, ni
siquiera los griegos, que vivieron en el cenit del siglo de Pericles, demostraron un interés
tan absorbente en sus escritos nacionales como los judios lo demostraron para su ley. Para
el judio la Torah no era simplemente la representacion de su amada cultura nacional; era la
voz de Dios. Sus preceptos tenian que ser obedecidos incuestionablemente, y sus mas
remotas implicaciones tenian que ser consideradas como mandatos de su vida, y el
profundo teismo de la Ley daba color a todo su pensamiento.

La influencia que ejercieron las escrituras judias canonicas sobre el Nuevo
Testamento es tan manifiesta que no necesita comentario. El Sefior Jesucristo y sus
discipulos estuvieron familiarizados con ellas desde sus mas tiernos afios. JesUs reproducia
con igual facilidad, porciones de la Ley, de los Salmos y de los Profetas (Luc. 24:44), las
tres divisiones de la Biblia Hebrea, y sobre ellas fundaba como base de la autoridad
revelada (Juan 10:34-36) lo referente a Si mismo. Por medio de frecuentes citas, los
escritores apostdlicos demuestran en Los Hechos y en las Epistolas su familiaridad con el
Antiguo Testamento, ya sea que usen el texto hebreo o el de la septuaginta griega. Pablo
afirmaba que el Antiguo Testamento era “el aliento de Dios” (Escritura inspirada
divinamente, II Tim. 3:16) y declaraba a Timoteo que estas Escrituras “pueden hacerte
sabio para la salvacion por la fe que es en Cristo Jestis” (3:15). Tan completamente se
posesiond la Iglesia de las Escrituras de los judios que éstos tuvieron que hacerse una nueva
version judia del Antiguo Testamento en griego, porque en todo intento y proposito la
septuaginta se habia convertido en un libro cristiano. (Véase la pag. 36). En los primeros

2 George Foot Moore, Judaism (Cambridge: Harvard University Press, 1927), Vol. |, p.322. Citado con
permiso.



siglos se hizo por lo menos una nueva traduccién que proporcionara un sentido mas literal
del texto hebreo y que no se prestara tanto al uso de los cristianos.
Después de la era del Antiguo Testamento, que terminé con

(129)

Malaquias, el Gltimo de los profetas, mas o menos 450 afios antes de Cristo, se desarroll6
en el judaismo palestino un grupo de producciones llamadas La Apdcifra. El término
Apdcrifa es de origen griego y significa “escondido”, “recondito” o “secreto”, cuando se
aplica a negocios que no deben ser revelados al pueblo comdn sino solamente a unos
cuantos iniciados. Con el transcurso del tiempo el término se aplico a aquellas obras que
tenian sabor biblico o religioso pero que en lo general, no se aceptaban como escritos de
autoridad. Podian leerse con propésitos educativos y morales pero nunca colocarlas en el
mismo nivel que el texto de reconocida autoridad. La Apdcrifa del Antiguo Testamento
aparece como parte integral de la Septuaginta, estando distribuida por todo el texto mas
bien que agrupada en un solo lugar como aparece en la Vulgata Latina y posteriormente en
algunas versiones inglesas, como son la Gran Biblia de 1539 y la version original del rey
Santiago de 1611.

Los libros apdcrifos dados en el orden acostumbrado, son los siguientes: | Esdras,
Il Esdras, Tobias, Judit, Adiciones a Ester, La Sabiduria de Salomén, El Eclesiastico,
Baruc, La Plegaria de los Tres Santos JOvenes, La Historia de Susana, Bel y el Dragdn, La
Oracion de Manasés, | Macabeos y Il Macabeos. Este orden no es cronoldgico. Es
imposible dar fechas exactas, pero daremos la colocacion aproximada de cada libro con
relacion al tiempo en que fue escrito, tomandola del orden propuesto por Oesterley:*

EN EL PERIODO PREMACABEO

| Esdras Por el 300 A.C.
Tobias Por el 250 A.C.
El Himno de los Tres Santos Jévenes Por el 200 A.C.
El Eclesiastico Por el 200 A.C.
EN EL PERiIODO MACABEO
La Plegaria de los Tres Santos Jovenes Por el 160 A.C.
Judit Por el 150 A.C.
Adiciones a Ester Entre el 140 al 130 A.C.
Bel y el Dragon Por el 150 A.C.
EN EL PERiODO POST-MACABEO
| Macabeos Entre el 90 al 70 A.C.
Il Macabeos Por el 50 A.C.
La Historia de Susana ?
La Sabiduria de Salomén Por el 40 D.C.
Baruc Por el 70 D.C. o quiza después.
Il Esdras Por el 100 D.C.
La Oracién de Manasés ?

30 W.O.E. Oesterley, An Introduction to the Books of the Apocrypha (Nueva York: The Macmillan Company,
s.f.), pp. 24, 25.



(130)

La mayor parte de estos libros fueron escritos en el tiempo que medio entre el
regreso de la cautividad y la destruccion de Jerusalén, periodo de resistencia y de
inseguridad en la vida nacional judia. Reflejan la inquietud y la insatisfaccion del espiritu
de los judios que se mantenian sofiando en una vida independiente. Los temas tratados en
ellos indican la reaccion judia hacia la opresion, hacia la incertidumbre y hacia la
esperanza, que fueron caracteristicas de toda aquella época.

De la lista que antecede, tres libros son histdricos: | Esdras, cuyo contenido tiene
un poco de parecido con Esdras y Nehemias; | Macabeos, que es una narrativa sencilla y
veridica sobre la revuelta de Matatias y sus hijos en 168 A.C., que termind con la derrota de
los sirios y el establecimiento del gobierno asmoneo; Il Macabeos, inferior recopilacion del
trabajo de Jason de Cirene que suplementa en algin grado el contenido de | Macabeos. Son
romanticos los cuatro siguientes: Tobias, Judit, Adiciones a Ester y la Historia de Susana.
El contenido de ellos ilustra la justicia de Dios que vindica a su pueblo. Bel y el Dragdn
pertenece a esta misma categoria, y es una adicion espuria al libro de Daniel. La Sabiduria
de Salomén y el Eclesiastico son tratados filosoficos de forma poética algo parecidos al
libro de Proverbios. El Canto de los Tres Santos Jovenes y la Oracion de Manasés,
constituyen expresiones de devocion a Dios y de confianza en sus promesas.

El lenguaje y el estilo de todos estos libros nos recuerdan los de los libros canonicos
del Antiguo Testamento; pero con excepcion de | Macabeos sus alusiones histéricas no son
exactas y tampoco tienen ninguna consistente conexién con personajes que pudieran

(131)

identificarse como sus autores. Fue insignificante el efecto que ejercieron sobre los
escritores del Nuevo Testamento, aunque a veces parece que encontramos referencias a
ellos. Eclesiastico 44:16, “Enoc agradd al Sefior, y fue trasladado”, parece repercutir en
Hebreos 11:5:

Por la fe Enoc fue traspuesto para no ver muerte, y no fue hallado, porque lo
traspuso Dios. Y antes que fuese traspuesto, tuvo testimonio de haber agradado a
Dios.

No corresponden tan exactamente el uno con el otro estos dos pasajes como para
que se pudiera decir que uno es cita del otro. Ambos pudieran haberse originado de
comentarios independientes, hechos sobre la narracién que tenemos en Génesis.

A continuacién damos una lista de obras que nunca se han incluido en las Escrituras
cristianas ni judias. Son escritos que nunca pretendieron pertenecer al canon y que
tampoco se pueden considerar representativos de los puntos de vista de algun individuo o

grupo.

El Libro de Jubileos Entre el 200-150 A.C.
El Testimonio de los Doce Patriarcas

Los Salmos de Salomén Entre el 100-50 A.C.
111 Macabeos

IV Macabeos



La Asuncion de Moisés Entre el 1-50 D.C.
Adany Eva

El Martirio de Isaias

El Libro de Enoc

Il Baruc

Los Oraculos Sibilinos

De los libros de esta lista algunos pueden fecharse con alguna aproximacion, en
tanto que otros no. El libro de Enoc, por ejemplo, parece que esta compuesto de secciones
escritas en diferentes tiempos, secciones que finalmente fueron combinadas poco antes de
la era cristiana. Algunas de sus frases tienen paralelo en el Nuevo Testamento,
especialmente el bien conocido pasaje de Judas 14 y 15, que consiste de una exacta réplica
de Enoc 1:9:

(132)

Y ademads de éstos también Enoc, séptimo desde Adan, que profetizé diciendo:
He aqui, el Sefior es venido con sus santos millares a hacer juicio contra todos, y a
convencer a todos los impios de entre ellos tocante a todas sus obras de impiedad
que han hecho impiamente, y a todas las cosas duras que los pecadores impios han
hablado contra El.

El libro de Enoc, la Asuncién de Moisés, 11 Baruc, Il Esdras, y algunas partes de los
Oréculos Sibilinos pertenecen a la clase denominada, literatura apocaliptica. Esta es de
caracter predicativo, generalmente usa simbolismos que parecen absurdos y a menudo
inconsistentes consigo mismos. La literatura apocaliptica, predice uniformemente que
sobre los malvados vendran juicios espantosos, de los cuales, los justos, por la intervencion
extraordinaria de Dios, seran librados. En estos dramas de caracter apocaliptico
frecuentemente son actores los &ngeles. Muchos escritores apocalipticos esconden su
paternidad literaria bajo seudénimos, o son atribuidos falsamente a personajes eminentes
que desde luego nunca los escribieron. Por ejemplo, el libro de Enoc, no fue escrito por
Enoc, pero se le atribuy6 debido a su reputacion de piedad y sabiduria.

En este estilo y en cuanto a sus metaforas los libros de Ezequiel y Daniel del
Antiguo Testamento han sido clasificados como apocalipticos, aunque no por eso pueden
considerarse acertadamente como seudonimos. El libro de Apocalipsis en el Nuevo
Testamento pertenece también a este tipo de literatura.

Los tiempos de persecucion fueron los mas propicios para la produccién de
literatura apocaliptica, porque en ellos, lo hombres buscaban donde volver sus esperanzas
de redencion. El propdsito de esta literatura era infundir animo a los creyentes para que
persistieran en su unién con Dios, y con sus metaforas desanimar a los ocasionales lectores
que como enemigos trataran de descifrar su significado. El hecho de que algunos de los
libros inspirados sean apocalipticos no les descalifica para considerarlos inspirados ya que
la inspiracion del Espiritu aparece en todas las clases de literatura contenidos en la Biblia
desde el principio hasta el fin.

(133)



Con la destruccion de Jerusalén en el afio 70 D.C., el judaismo dej6 de constituir en
un estado politico independiente convirtiéndose exclusivamente en una comunidad
religiosa. Con la cesacion de los sacrificios en el templo vino la decadencia del sacerdocio
y el surgimiento del rabinado. El estudio de la Ley ocup6 el lugar de los sacrificios, y el
maestro el del sacerdote. A medida que los maestros procuraban interpretar la Ley, iban
codificando las tradiciones que alrededor de ella habian crecido, reduciéndolas finalmente a
la forma escrita. Miraban los fariseos estas tradiciones como si tuvieran la venerable
antigiiedad de la Ley escrita, considerandolas tan obligatorias como la misma Ley, en tanto
que los saduceos las repudiaban por completo.

No cabe duda de que entre el pueblo hebreo imperaban algunas reglas morales
desde antes de que se les diera la Ley en el Sinai. Algunas de esas reglas y observancias
surgieron cuando Noé y Abrahan vivian, segun se recuerda en el Génesis, y dificilmente se
puede explicar que el pueblo haya permanecido unido durante su esclavitud en Egipto si no
hubiera sido por la fuerza de ciertos principios morales y de ciertas formas de culto. Si
tales tradiciones Ilegaron a través de las muchas vicisitudes de la historia de Israel hasta los
siglos primero y segundo después de Cristo, no lo sabemos. Una cosa si sabemos: el
cuerpo de tradiciones contenidas en el Talmud incluye muchas que son mas antiguas que la
formacion de ese libro. La existencia de la ley oral queda comprobada por las referencias
que JesUs hizo a la tradicion de los ancianos (Mar. 7:3).

La coleccion de esas tradiciones juntamente con los comentarios que sobre ellas
hacian los antiguos rabinos es lo que constituye el Talmud. Esta palabra se deriva del
verbo hebreo lammid, que significa “ensefiar”. El Talmud se compone de dos clases de
escritos: La Mishna y la Gemara. La Mishna es la ley oral tal como era conocida en los
finales del siglo 2 D.C. La Gemara es la interpretacion de la misma ley oral segun la daban
los eruditos de Babilonia y de Jerusalén desde principios del siglo 111 D.C., hasta fines del
siglo V D.C. Estas interpretaciones o discusiones eran de dos clases: La Halakah, que se
ocupaba del cddigo legal, y la Haggadah,

(134)

que en general era como una coleccién de sermones y que incluia ademas todo lo que no
fuera Halakah.

La Halakah establecia la regla o estatutos de conducta; definidas costumbres
religiosas en boga. Dice Strack que “cualquier cosa se convierte en Halakah, 1) cuando ha
sido aceptada durante largo tiempo; 2) cuando ha sido aprobada por una reconocida
autoridad; 3) cuando tiene el apoyo irrecusable de la Escritura; y 4) cuando se aprueba por
una votacién mayoritaria. Cualquiera de estas razones por si sola o todas juntas pueden
servir para establecer un principio que forme parte de la ley oral”.3* Ya que no era posible
inventar ningdn principio de la ley, puesto que los que surgian como nuevos debian tener
relacion con un principio ya existente, los rabinos se convirtieron en expertos para
manipular inferencias tomadas de la ley existente, oral y escrita, para poder asi cubrir todo
posible caso que pudiera presentarseles. Los relatos de dichos casos y las razones que cada
uno concernian dieron cuerpo a otra coleccién llamada Halakoth.

31 Hermann L. Strack, Introduction to the Talmud and Midrash (Filadelfia: The Jewish Publication Society of
America, 1945), pp. 5-7.



La Haggadah incluia todas las interpretaciones escriturales que por su caracter no
cabian en la Halakah. Se trataba pues de un empefio para desarrollar el significado de las
implicaciones de la Ley mas bien que para ampliar sus explicitas declaraciones. El
argumento que uso el Sefior Jests a favor de la resurreccion, tomado de Exodo 3:6, sigue
un proceso semejante al que se practica en el Haggadah (Mat. 22: 31-33). La Halakah y la
Haggadah formaban juntas lo que se llama Midrash, palabra derivada del verbo hebreo
darash, que significa “investigar”, o “dirigir una investigacién”. La investigacion que
conducia al significado de la ley oral y escrita se convertia de este modo en parte del
Talmud.

El Talmud contiene sesenta y tres secciones que forman otros tantos tratados, cada
uno de los cuales versa sobre algun aspecto de la Ley. Existen dos Talmudes que
representan respectivamente las escuelas Palestina y Babildnica, patrocinadas por lo
Amoraim o doctores de la ley. El Talmud Palestino es el mas breve de los dos, esta escrito
en arameo occidental y data de finales del siglo

(135)

cuatro. EI Talmud Babildnico fue escrito hacia el fin del siglo quinto en dialecto arameo
oriental. Ambos son incompletos, faltdndoles secciones o partes de ellas. En el siglo XIlII
el Talmud cay6 bajo el interdicto de la iglesia y en consecuencia fueron destruidos o
dafiados tantos ejemplares que se temid su completa desaparicion. Maravilloso es que
todavia sobreviva.

Hoy por hoy el Talmud es la regla de la ortodoxia judaica, la regla de la fe y de la
préctica ritual. Define la interpretacion de la Ley y por lo regular, ejerce mas influencia
sobre las creencias y la vida que el mismo Antiguo Testamento.

Las sectas del judaismo

El judaismo no fue excepcion en la tendencia humana hacia le sectarismo religioso,
aungue su consistencia dentro del sectarismo fue superior a la que tuvieron otras religiones
del mundo romano. Ciertamente todas las sectas se inclinaban a ciertos principios legales,
pero su énfasis fluctuaba desde el liberalismo hasta el racionalismo, y desde el misticismo
hasta el oportunismo politico.

LOoS FARISEOS

La secta mas grande y la de mayor influencia en los tiempos del Nuevo Testamento,
fue la de los Fariseos. Su nombre se deriva del verbo hebreo parash, que significa
“separar”. Eran los separatistas o puritanos del judaismo, que se apartaban de toda
asociacion con el mal y que procuraban obedecer completamente cada uno de los preceptos
de la ley oral y escrita. Como grupo aparte, tuvieron su origen poco después de los tiempos
de los macabeos, y ya por el afio 135 A.C., se encontraban fuertemente establecidos dentro
del judaismo.

Fundaban su teologia sobre todo el canon del Antiguo Testamento compuesto por la
ley de Moisés o Torah, los Profetas y los Escritos. Para interpretarlos usaban el método
alegorico que permitia cierta elasticidad en la aplicacion de los principios de la

(136)



Ley, a nuevas cuestiones que pudieran surgir. Atribuian grande valor a la ley oral o
tradicion, la cual observaban con toda escrupulosidad. Creian en la existencia de angeles y
espiritus, en la inmortalidad del alma y en la resurreccion del cuerpo. Practicaban la
oracion ritual y el ayuno, y diezmaban meticulosamente todas sus propiedades (Mat. 23:23,
Luc. 11:42). Guardaban el sdbado muy estrictamente, tanto que ni siquiera se permitia la
curacién de los enfermos, ni el corte ocasional de espigas tiernas para comer, al pasar a la
vera de los sembrados (Mat. 12:1 y 2).
Kohler presenta una lista de siete tipos farisaicos que considera rigidos:®2

1. El fariseo “espalda”, que exhibia sus buenas obras delante de los hombres
como quien lleva un bulto de hombros.

2. El fariseo “espérame un momento”, que cuando se le buscara por cualquier
motivo, si se hallaba en esos instantes ocupado en alguna buena obra,
rogaria que lo esperaran un momento.

3. El fariseo “ciego”, que andando por la calle chocaria contra la pared, por
llevar cerrados los ojos en un esfuerzo por no ver una mujer.

4. El fariseo “agachado”, que caminaba colgando la cabeza para que no fuera a
descubrir semiocultas tentaciones.

5. El fariseo “calculador permanente”, que siempre estaba contando sus buenas
obras para ver si equilibraban el peso de sus fracasos.

6. El fariseo “temeroso de Dios”, que como Job, era verdaderamente justo.

7. El fariseo “amigo de Dios”, como Abraham.

Aunque muchos de los fariseos eran tan dados a la contemplacion de sus esfuerzos
para obedecer la Ley que a menudo se convirtieron en exaltadamente justos en su propio
concepto, hubo entre ellos mucho que realmente eran virtuosos y [iustosl. No todos eran

[cOmentado [uml] : Perono ante Dios por mérito propio J

hipécritas. Fariseo fue aquel Nicodemo que ardientemente buscé a Cristo cuando Este
estaba en su ministerio terrenal, y que de nuevo lo buscé cuando a la terminacion de ese
ministerio,

(137)

uniéndose a José de Arimatea, compartieron la responsabilidad de sepultar el cuerpo de
Jesus. Aquel apasionado perseguidor de la Iglesia, Saulo de Tarso, con “respecto a la
justicia que es en la Ley fue irreprensible” (Filip. 3:6), concedido que era fariseo e hijo de
fariseo (Hechos 23:6). Las normas morales y espirituales del fariseismo pudieron haber
conducido hacia un sentido de justicia propia y consecuentemente, a la hipocresia pero, a
pesar de todo, eran muy elevadas en comparacion con las del término medio de su época.

De todas las sectas del judaismo solo el fariseismo ha sobrevivido. Sirvié de
fundamento al moderno judaismo ortodoxo que sigue el patron del fariseismo en sus
aspectos morales, ceremoniales y legalistas.

Los SADUCEOS

32 Kaufmann Kohler, “Pharisees”, in Jewish Encyclopedia, X, 661-666.




Segln la tradicién los saduceos tomaron su nombre de Sadoc, que fue sumo
sacerdote en los tiempos de David y Salomén. Los hijos de Sadoc constituyeron la
jerarquia sacerdotal del tiempo de la cautividad (Il Cron. 31:10, Ezeq. 40:46, 44:15,
48:11), y segun parece, en los dias de Cristo, el nombre persistia como denominacion del
partido sacerdotal. Eran menos numerosos que los fariseos, pero poseian el poder politico y
eran el grupo gobernante en la vida civil del judaismo bajo el gobierno de los Herodes.

Considerados como parte del judaismo, los saduceos se adherian estrictamente a la
interpretacion literal de la Torah, la Unica parte de la Escritura que consideraban canénica y
con autoridad superior a la de los Profetas y los Escritos. No quedaba, pues, lugar en su
pensamiento para la tradicion oral que los fariseos estudiaban con delicia. Como
racionalistas y antisupernaturalistas negaban la existencia de angeles y espiritus (Hech.
23:8) y no creian en la inmortalidad personal. Su religion era friamente ética y literal, y
mas abierta que el fariseismo a las influencias helenizantes. En politica eran mas
oportunistas, siempre listos para aliarse con la faccion dominante, si haciéndolo asi podian
conservar su prestigio e influencia.

(138)

A diferencia de los fariseos, los saduceos no sobrevivieron a la destruccion de
Jerusalén. La terminacion del sacerdocio, al que pertenecia la mayor parte de los saduceos,
y la hostilidad con Roma que al principio habia protegido al bando saduceo, tuvieron por
resultado acabar con la existencia de los saduceos como grupo.

Los ESENIOS

Poco se sabe de esta secta, a la cual Josefo en su libro Guerras de los judios,®
describe detalladamente. El significado de su nombre es incierto, pero estaba conectado en
alguna forma con el sentido de la palabra hosios, que en griego significa “santo”.

A diferencia de los fariseos y saduceos, los esenios constituian definidamente una
fraternidad ascética a la que podian entrar Gnicamente aquellos que estuvieran dispuestos a
someterse a las reglas del grupo y a pasar por todas las ceremonias de iniciacién. Se
abstenian del casamiento, y renovaban apretadamente sus filas por medio de la adopcion o
por medio de la recepcion de conversos. En sus comunidades tenian la propiedad en
comun, de modo que entre ellos no habia ricos ni pobres. Se sostenian con el producto del
trabajo manual. Comian con frugalidad y habitualmente usaban ropas blancas, en horas
que no eran de trabajo.

Los esenios eran sobrios y severos en su conducta; no daban lugar a la ira y
tampoco usaban juramentos.  Guardaban el s&bado con mucha rigidez y eran
excepcionalmente cuidadosos de su limpieza personal. A todo el que estuviera en
desacuerdo con las reglas de la orden se le castigaba expulsandolo de la comunidad.

En el aspecto teoldgico, considerando su observancia estricta de la Ley y su apego
al supernaturalismo, los esenios eran parecidos a los fariseos. Ensefiaban que el alma del
hombre es intangible e inmortal, encerrada en un cuerpo mortal. Con la muerte los buenos
pasan a la region donde brilla el sol y soplan las brisas, en tanto que los malvados son
relegados al lugar de la oscuridad y de las tempestades, o del continuo tormento.

33 Josefo, Guerras de los judios I, viii, 2-13.



(139)

Las tendencias ascéticas de los esenios son comparables en muchos aspectos a las
del monasticismo que se desarrolld en la Iglesia Primitiva. Parece que algunas de sus
doctrinas hubieran brotado de su contacto con el pensamiento gentil, porque en sus
actitudes nos recuerdan a los estoicos. Es bastante curioso que nunca se les mencione en
los Evangelios. Algunos escritores han sugerido que Juan Bautista y Jesus eran esenios, de
manera que el cristianismo seria un vastago del esenismo. A pesar de algin parecido
superficial, el legalismo cerrado de los esenios contrasta con el énfasis de los cristianos
sobre la gracia, en tal forma que hace extremendamente improbable cualquier supuesta
relacion.

Se ha iniciado un nuevo capitulo en la historia de los esenios con motivo de las
recientes excavaciones en Qumran, un sitio localizado siete millas al sur de Jerico, sobre las
alturas que dominan el mar Muerto. La existencia de construcciones en este lugar se
conocia desde afios, pero se pensaba que eran ruinas de la fortaleza de algiin destacamento
romano. Al principiar la primavera de 1947 algunos pastores beduinos descubrieron, en
una cueva cercana a Qumran, ocho grandes ollas con antiguos rollos. Tres de estos rollos
fueron adquiridos por el Convento Sirio Ortodoxo de San Marcos en Jerusalén, y
considerando su estilo se les atribuy6 una fecha correspondiente al primer siglo antes o
después de Cristo. Subsecuentes visitas a las cavernas en donde se encontraron estos rollos
y a otras que habia alli cerca produjeron nuevos descubrimientos de rollos. Una gran
cantidad de manuscritos habia sido escondida en estas cuevas, sin duda para preservarlos de
caer en manos extrafias y de que consecuentemente se les destruyera. Las fechas
encontradas indicaban que debieron haber sido llevados a estos escondites muy cerca de la
época en que comenzo la primera revuelta judia, entre los afios 66-70 D.C.

En 1951 comenz6 a excavarse en las ruinas de Qumran. La exploracién demostrd
que no se trataba de una construccion que originalmente hubiera sido fortaleza romana.
Parecia, mas bien, que habian sido residencias de una gran colonia, que contaba con
comedores, dormitorios, cisternas y escritorios comunes. Toda la evidencia material
encontrada en las ruinas indicaba que esta comunidad habia florecido precisamente en la
época precedente a la

(140)

destruccion de Jerusalén en el afio 70 D.C. Ahora se imponia la pregunta: ¢Quiénes eran
los miembros de esta comunidad?

Juntamente con los manuscritos del Antiguo Testamento encontrados en estas
cuevas, aparecieron otros que también pertenecieron a los habitantes de Qumran. Eran el
Manual de Disciplina, el Documento de Damasco, el Himno de Accién de Gracias,
Ordenamientos del Servicio Militar, documentos todos de caréacter religioso, compuestos de
los principios y reglas de la comunidad de Qumran. Del estudio de estas obras se deduce
que la gente de alli, comia, vivia y trabajaba unida sobre una base comin. Se habian
separado del judaismo oficial emprendiendo en el desierto la vida monastica. La
organizacion estaba subordinada al presidente de la congregacion, que actuaba como arbitro
legal, como jefe de disciplina de todo el grupo y como jefe militar en casos de guerra. La
congregacion incluia hombres, mujeres y nifios. EIl consejo de gobierno estaba compuesto
por sacerdotes y laicos. Los que aspiraban voluntariamente a esta orden pasaban por un



periodo de prueba que duraba varios meses, y se purificaban finalmente con el bautismo
para que pudieran ser miembros de la comunidad. La vida interior del grupo se mantenia
independiente de cualquier otro movimiento bastandose por completo a si mismo. Todas
sus energias se encaminaban al estudio de la Ley.

La teologia de la secta de Qumran es préacticamente idéntica a la del judaismo. Hay
un Dios que es el Creador, el que coloco al hombre en este mundo y ante quien el hombre
es responsable de sus acciones. El determina el curso de la Historia y posee toda sabiduria
y todo poder. Su justicia nos otorga el perdon del pecado y su misericordia sostiene toda
vida humana.

Los principios del bien y del mal que controlan la vida estan subordinados a Dios.
Bajo su influencia los hombres se dividen en “hijos de la luz” y en “hijos de las tinieblas”.
La influencia de estas fuerzas guerreras determina dos modos de vida, es a saber, el camino
de la justicia cuyo término es la felicidad personal, y el camino del mal que termina en
desgracia y condenacion. Este dualismo moral no corresponde a un dualismo cosmolégico
porque el mal no es eterno ni tiene plano de igualdad con el bien.

(141)

No se ha puesto perfectamente en claro si esta comunidad es idéntica con los
esenios de que habla Josefo. Ambos movimientos tienen muchos puntos en comdn.
Vivieron aproximadamente en la misma localidad, al poniente del mar Muerto. Tuvieron
sus posesiones en comin y no practicaron el comercio; mantuvieron un alto nivel de
valores morales y siguieron procedimientos rituales en el culto que celebraban en la
comunidad. Por otra parte, la comunidad de Qumran incluia mujeres, y algunos de los
varones se casaban; en tanto que la de los esenios no tenia mujeres y Josefo dice que se
abstenian del matrimonio. Los esenios no enviaban sacrificios al temple; en tanto que el
grupo de Qumran permitia los sacrificios de animales. Surgen, pues, suficientes diferencias
para que algunos sabios duden de la conveniencia de identificar estos grupos en uno solo.**
Pudiera ser que los esenios comprendieran numerosas comunidades con diversas creencias
y practicas, pero que Josefo estuviera describiendo a todo el grupo en términos de una sola
de esas comunidades, la Unica conocida por él. El parecido entre el grupo de la colonia de
Qumran y la descripcion que Josefo hace del grupo de los esenios es bastante fuerte para
servir cuando menos de base a una relacidn entre ambos si es que no puede concluirse que
eran totalmente idénticos.

Los ZELOTES

Los zelotes no eran una secta religiosa al modo que lo eran los fariseos y lo esenios.
Constituian un grupo fanaticamente nacionalista que abogaba por la violencia como medio
para librarse de Roma. En la época del sitio de Jerusalén por Tito, los zelotes formaban
uno de los partidos que habia dentro de la ciudad, y las disensiones causadas por ellos
contribuyeron fuertemente a la caida de la ciudad. Quizas hayan tenido relacién con los
“salteadores” que se mencionan en Hechos 21:38. Simén, uno de los

(142)

34 Véase lo que dice William Sanford LaSor, The Amazing Dead Sea Scrolls (Chicago: Moody Press, 1956),
pp. 177-189; and Millar Burrows, The Dead Sea Scrolls (Nueva York: Viking Press, 1955), p. 294.



discipulos de Jesus, habia pertenecido al grupo de los zelotes como su nombre lo indica
(Luc. 6:15, Hech. 1:13).

La Diaspora

No obstante que Palestina se consideraba el hogar tradicional de la raza judia, el
nimero extraordinariamente mayor de judios que habitaban en el imperio romano, vivian
fuera de los limites de la Tierra Santa. Se conocian como la Didspora o la Dispersion, y se
les encontraba en casi todas las grandes ciudades entre el espacio de Babilonia hasta Roma,
y también en muchas pequefias colonias en lugares donde habia comenzado el comercio o
la colonizacion. Comenzo la dispersion del pueblo judio cuando en 721 A.C., Sargon, rey
de Asiria, deport6 a los habitantes del Reino del Norte de Israel y los estableci6 en colonias
nuevas en Asiria. El Reino del Sur, de Juda, fue conquistado por Babilonia en 597 A.C., y
muchos de las clases aristdcratas fueron transportados a Babilonia. Siguieron una segunda
y una tercera deportacion, dejando en el pais sin molestarlos Gnicamente a los de la clase
més baja del pueblo. Aunque varios millares de ellos volvieron del destierro en la
restauracion que tuvo lugar bajo la jefatura de Esdras y de Nehemias, un gran nimero
prefirié quedarse en la tierra de su cautividad en donde se habian arraigado comenzando a
prosperar.

En el siglo cuatro antes de Cristo, las conquistas de Alejandro abrieron nuevas
oportunidades a la migracion y a la colonizacion. La dominacion del Cercano Oriente por
una gran potencia militar hizo desaparecer temporalmente las insustanciales hostilidades
que entre aquellos reinos habian hecho casi imposible el libre transito. A medida que se
aumentaban las oportunidades y que los sucesores seledcidas y ptolomeos de Alejandro
fomentaban la colonizacién ofreciendo ciudadania y exencidon de impuestos a los que
aprovecharon de la ventaja de estas ofertas y establecieron sus nuevos hogares en las
florecientes colonias helénicas. Algunos de ellos se convirtieron temporalmente en
residentes domiciliados en ciudades

(143)

griegas, en tanto que a otros se les concedié la ciudadania y se establecieron en nuevos
lugares con nuevas ocupaciones. En Alejandria todo un sector de la ciudad era judio y
tenia su gobernador y sus oficiales; lo que los convertia practicamente en auténomos. Su
poblacion en esa ciudad se calculaba en dos millones, y representaba la mas grande de
todas las concentraciones de judios que habia en el mundo de esa época, en una sola ciudad.

Las colonias judias crecieron rapidamente en el seno del imperio romano. Los
esclavos que Pompeyo trajo de Palestina a Roma finalmente fueron declarados libres y
establecieron su colonia en la margen derecha del Tiber, cerca de los diques. El afio 4 A.C.,
habia cerca de ocho mil judios en la ciudad de Roma. En el tiempo de Julio César y de
Augusto se les concedid derecho legal de permanencia en la ciudad, y en otras como en
Corinto fueron librados del servicio militar y de la jurisdiccion de los tribunales gentiles.

Es incuestionable que la influencia griega afectd a los judios de la dispersién, y que
muchos de ellos perdieron las caracteristicas distintivas y la fe que los hacian diferentes de
otros pueblos. Sin embargo, la mayoria de ellos permanecieron judios. Se aferraron
tenazmente a su fe monoteista basada en la ley de Moisés. Conservaron su contacto con el
templo de Jerusalén por medio de peregrinaciones a las fiestas anuales, pagando su



contribucién anual de medio siclo. Observaron el sabado y mantuvieron los servicios de la
sinagoga en cualquier lugar donde habia el nimero suficiente de ellos para constituir una
congregacion religiosa. Dos grupos se destacan en medio de la Diaspora: los hebraistas y
los helenistas.

LOS HEBRAISTAS

Los hebraistas o “hebreos” se mencionan por Pablo, el cual era uno de ellos. Decia
que ¢él fue “circuncidado al octavo dia, del linaje de Israel, de la tribu de Benjamin, hebreo
de hebreos; en cuanto a la ley, fariseo...” (Fil. 3:5). Los hebreos eran aquellos judios que
retenian no solamente la fe religiosa del judaismo, sino

(144)

también el uso del lenguaje hebreo o arameo y las costumbres hebreas. Pablo dijo que él
habia sido ensefiado conforme a la verdad de la ley de la patria” (Hech. 22:3). Las citas
del Antiguo Testamento hechas por él, demuestran que estaba tan familiarizado con la
Biblia hebrea como con la versién griega. Era un judio irreductible aunque habia nacido en
Tarso, ciudad griega, y aunque proclamaba orgullosamente su ciudadania romana (21:39,
22:25-29). Habia sabido mantenerse incorruptible en medio de la ola de paganismo gentil
que lo habia rodeado desde su juventud. Es indudable que habia otros muchos semejantes a
él. Probablemente la mayoria de los hebraistas vivian en la misma Palestina en donde su
culto tenia por centro al templo. EI libro de Los Hechos sugiere que fueron algunos de
estos hebraistas de la Diaspora los que como judios de Asia acusaron a Pablo de haber
profanado el templo, introduciendo a un gentil en los sagrados atrios (21:27-29).

Los Helenistas

Sin embargo, un nimero todavia mayor de judios habian absorbido la cultura greco-
romana y habian dejado de ser judios excepto en asuntos de la fe. Hablaban griego o
cualquiera que fuera la lengua de la tierra donde vivian, adoptaban las costumbres de sus
vecinos y en muchos casos virtualmente era imposible distinguirlos de los judios. En su
culto aparecian elementos sincretistas, como en una sinagoga de Dura-Europos sobre el
Eufrates que contiene representaciones mitoldgicas en los mosaicos y en las pinturas de las
paredes.

Las dos clases de judios se mencionan en Hechos 6, donde la division entre ellos
comenz6 a poner en peligro la unidad de la iglesia. Segun parece los helenistas eran un
poco mas amplios en sus simpatias hacia los hebraistas y quiza también un poco mas listos
para notar las amplias implicaciones de los escritos del Antiguo Testamento. Esteban fue
probablemente uno de ellos.

Contando estas dos clases, los judios de todo el imperio romano llegaban a la
cantidad aproximada de cuatro millones y medio.

(145)

Generalmente no eran muy populares, a causa de sus partidos y también porque no se
juntaban en los cultos publicos celebrados a los dioses de los paganos. Con frecuencia los



tildaban de ateos aquellos que no podian entender que hubiera quien adorara a un Dios
invisible. Por otra parte, su sobriedad, su amor al trabajo y su rectitud moral les hacian
muy recomendables ante el concepto de sus vecinos, los cuales se veian compelidos a
reconocer su habilidad e integridad.

Puede ser que a veces los judios hayan sido turbulentos, sobre todo cuando su
libertad religiosa se hallaba amenazada. En el gobierno de Claudio fueron expulsados de
Roma a causa de un escandalo y a fines de ese mismo siglo hubo graves tumultos en
Alejandria. No hay evidencia de que los judios de la dispersién tomaran parte alguna en la
guerra de los judios, entre los afios 66-70 D.C., o de que presentaran alguna protesta contra
el sitio y caida de Jerusalén. Esa aparente indiferencia a su situacion nacional, a pesar de
que eran desterrados entre los gentiles, es parte de la paradoja de los siglos: los judios.

Otras Lecturas

Bright, John, La historia de Israel. Biblao: Desclée de Brouwer, 1970.
Carlsen, Johan, Israel: Antiguoy moderno. Terrassa: CLIE, 1985.

(146 )



CAPITULO CINCO:

EL TRASFONDO JUDAICO PARA
EL NUEVO TESTAMENTO 200 A.C. - 200 D.C.

La naturaleza del judaismo

Durante los cuatrocientos afios, el surgimiento y desarrollo tanto de partidos como
de movimientos religiosos, asi como la literatura, revelan “la vitalidad del judaismo, su y
multiforme variedad.”®® Esta cultura estaba marcada por un cedo de Dios y por la
determinacion de observar la Torah. Durante los tiempos de las guerras macabras contra
los sirios aparece por vez primera el término “judaismo” en la literatura, como reflejo del
caracter de esto patriotas, esto es “...1os que gloriosamente combatian por el judaismo” (II.
Mac. 2:22; cp. 14:38).

El judaismo estaba basado en la conviccion que se expresa en las palabras
introductorias del tratado Aboth: “Moisés recibio la Ley en el Sinai, y la encomendo a
Josué, y Josué a los ancianos, y los ancianos a los profetas; y los profetas la encomendaron
a los hombres de la Gran Sinagoga”.®® La ley, dada por Dios a Moisés habia sido fielmente
preservada a lo largo de las edades, y era el fundamento de la fe y de la vida del judaismo.
Debido a una notable unidad de creencia y observancia entre los judios (a pesar de las bien
conocidas divergencias) esta religion florecié y sobrevivio a las vicisitudes que derribarona
la mayoria de sus contemporaneas.®’

(147)

Los énfasis teoldgicos clave del judaismo en la época del surgimiento del
cristianismo (véase cap. 4 ante) se reflejan en las ensefianzas de JesUs y de los primeros
discipulos (p. €j., en los discursos y oraciones que se registran en el libro de los Hechos).
Poco es novedoso o nuevo en las principales afirmaciones del Nuevo Testamento (porque
casi todos los primero creyentes eran de extraccion judia), excepto la confesion de que
JesUs era el Mesias prometido por los profetas.

Sin embargo, es de interés e importancia particular la cuestion de las caracteristicas
bésicas de la literatura judaica del periodo del 200 A.C. al 200 D.C., junto con la tradicion
oral que se desarrollaba, y su relacién con el Nuevo Testamento. En particular, la compleja
literatura que se incluye en obras como los Apdcrifos, los Pseudoepigréaficos, los Rollos del
Mar Muerto, y los escritos de Filon de Alejandria y de Flavio Josefo.®® Se tiene que

35 R.H. Pfeiffer, History of New Testament Times (Nueva York: Harper and Brothers, Publishers, 1949), p. 59.
36 The Midrash, ed. H. Danby (Londres: Oxford University Press, 1933), p. 446.

37 G.F. Moore, Judaism (Cambridge: Harvard University Press, 1927), I, 111 “...esta unidad y
universalidad...no se basaba en la ortodoxia de la teologia sino en la uniformidad de la observancia”. L.
Jacobs ve el judaismo como una amalgama de tres ideas: creencia en Dios, la revelacién de Dios en la Torah
a Israel, e Israel como el pueblo que vive por la Torah en obediencia a Dios, y estas ideas, a pesar de unas
variadas interpretaciones de las mismas, han permanecido constantes de época en época (Encyclopaedia
Judaica, ed. C. Roth, X, 378).

38 \Véase M. Hengel, Judaism and Hellenism, (Filadelfia: Fortess Press, 1974), I. 88ss. Para otra literatura del
periodo.



reconocer que esta literatura, ninguna de la cual era considerada sagrada por el pueblo
judio, estaba ante todo basada en las Escrituras, pero incorporando a estas verdades
reveladas muchas especulaciones judaicas, junto con ideas también halladas en las
religiones persa y griega. Esto puede ver en las ensefianzas acerca de Dios y el mundo, la
angeleologia, la naturaleza y relacion del alma y del cuerpo, el origen y la naturaleza del
pecado, el Mesias, y el siglo venidero.

Los Apdcrifos y los Pseudoepigrafos

En tanto que en Capitulo 4 se ha dado ya una breve descripcion de los libros
incluidos en estas colecciones, es preciso considerar algo su contenido y significacion. Por
una parte, algunos de estos libros pueden ser considerados como una imitacién consciente
de ciertos de los libros sagrados de los judios. La Sabiduria de Salomén y Sirac
(Eclesiastico) son similares en forma al libro de Proverbios. Jubileos es esencialmente una
paréafrasis y comentario al libro de Génesis. 2 Esdras incluye rasgos reminiscentes de obras
como Habacuc y Daniel. Otros escritos son adiciones a libros del Antiguo Testamento,
dando detalles adicionales o

(148)

glorificando a personas famosas. Entre ellos estan el Céantico d eAzarias, Susana, Y Bel y
el Dragon, relacionados con el libro de Daniel; la oracion de Manasés (cp. Il Cron. 33:12-
13), y Las Adiciones al Libro de Ester. Libros como los Testamentos de los Doce
Patriarcas contienen reminiscencias quasi-historicas de las vidas de los doce hijos de Jacob,
junto con exhortaciones sapienciales acerca del vicio y de la virtud, modeladas en el
Testamento de Jacob (Gen. 49), mientras que el libro de Enoc (Junto con Il Esd.) esta lleno
de visiones del cielo y de la tierra, pensadas para revelar secretos de cosas presentes y de
eventos del porvenir, especialmente acerca de los Gltimos dias. En el libro de Tobit se
destaca como cosa de primaria importancia la fidelidad a la ley, un relato romantico
enmarcado en los dias del cautiverio asirio. Y los cuatro libros que tratan de los macabeos
reflejan las luchas politicas, militarse y religiosas que se suscitaron en la defensa de la ley,
cuando el rey sirio Antioco IV amenazé la existencia misma de esta institucion. Una
historia apasionante por si misma, constituye el trasfondo de la insistencia en ser fieles a la
ley que aparece tan frecuentemente en las obras y en las acciones de sus defensores en las
paginas del Nuevo Testamento.3®

En un sentido general, estos escritos abarcan dos menajes principales; uno acerca de
la sacralizad de la ley y el llamamiento a la fidelidad a la misma, y el otro acerca de ideas
apocalipticas designadas para dar esperanza para el presente y una razon para creen en una
salvacion futura, eso es, dando una perspectiva escatologica. Parece claro que estos dos
énfasis existieron, porque las obras apocalipticas contienen amabas. Mucho de lo que se
encuentra en el Nuevo Testamento es del mismo género. La Torah tal como era
interpretada por Jests era central para sus seguidores. Por ejemplo: “Cualquiera que
suprima uno de estos mandamientos aun de los mas insignificantes, y ensefia asi a los
hombres, sera Ilamado el menor en el reino de los cielos; mas cualquiera que los cumpla y

39 Para un sumario legible y conciso de esta literatura, véase C.S. Russell, El periodo intertestamentario (El
Paso: Casa Bautista de Publicaciones).



los ensefie, esta sera llamado grande en el reino de los cielos” (Mat. 5:19). Pero no se
trataba de la Tora como un fin en si mismo. Las Escrituras fueron dadas no ara dar la vida
eterna, sino para dar testimonio de Aquel que es el Dador de la Vida (Juan 5:39-40).
“Cristo”, escribia Pablo, “es el fin (telos) de la ley” para todos los que creen (Rom. 10:4),
porque es en El que se cumple todo el propésito de la Torah. Asi, Dios

(149)

envi6 a su Hijo “para que la justicia de la ley se cumpliera” en los que hemos sido
libertados por el Espiritu (Rom. 8:3-4).

Ademads, el fondo apocaliptico del Nuevo Testamento es impresionante. Cosa
interesante, estd exento de “todo una gama de intereses especulativos”, asi como de una
especie de tristeza debido a una “esperanza aplazada”. El interés en calendarios y
cronologia, en especulaciones a largo plazo acerca del futuro, especialmente los
maravillosos detalles de los acontecimientos del fin, todos estos y otros puntos similares
son tratados por encima o no lo son en absoluto en el Nuevo Testamento. Sin embargo, se
hallan grandes temas en ambos: Dios como creador y Juez de la humanidad; al importancia
de Israel y del pacto de Dios con la simiente de Abraham, y el destino de su pueblo; la
expectativa de la Nueva Era con las glorias del reino de Dios (aunque esto es ve a la luz de
la Encarnacion y del acercamiento del Reino de Dios en Jesucristo), y el continuado
conflicto entre la luz y las tinieblas, la carne y el espiritu, el vicio y la virtud, todo lo cual
sera llevado a su conclusion por Dios, que “hara nuevas todas las cosas”.

Los rollos del mar Muerto

Muchos escritores han relatado la historia de los asombrosos descubrimientos de
antiguos rollos en las cuevas que bordean el mar Muerto, particularmente las de las areas
Qumran y Wadi Murabba’at (a unos 20 km. al sudeste de Qumran).*° En tanto que ha
habido muchas discusiones alrededor de las cuestiones de las dataciones de los rollos, de su
autenticidad y origen, se ha declarado que “para el estudio del trasfondo del Nuevo
Testamento, el descubrimiento de los rollos del mar Muerto es el hallazgo de manuscritos
mas significativo jamas hecho”.**

Se han descubierto varios tipos de documentos: (1) Copias de libros canénicos (del
Antiguo Testamento), incluyendo a cada uno de ellos excepto Ester (el libro de Isais fue
descubierto integro); (2) copias de

(150)

los Apocrifos y de los Pseudoepigraficos, escritos no canénicos; y (3) documentos
relacionados con la vida de la comunidad, incluyendo una variedad de tipos.

40 Uno de los relatos mas fiables y legibles esta en F. M. Cross., Jr., The Ancient Library of Qumran, edicién
revisada (Garden City, N.Y.: Anchor Books, 1961), pp. 3-30).

4LF. V. Filson, “The Dead Sea Scrolls and the New Testament” en New Directions in Bible Archaeology, eds.
D. N. Freedman y J. C. Greenfield (Garden City, N.Y.: Doubleday & Company, 1971), p. 142; M. Burrows,
The Dead Sea Scrolls (Nueva York: Viking Press, 1955), p. 327: ‘Todo lo que es importante para el
judaismo en los dos o tres siglos antes de Cristo y en el primer siglo D. C. es importante también para el
cristianismo.”



Aqui venimos a conocer a un grupo que se considera como “la verdadera e ideal
congregacion de Israel”. En virtud de su fidelidad al pacto de Dios, su tierra prometida
seria purificado de la culpa y liberada de la opresién que padecia bajo las fuerzas del mal.
Lo que habia sucedido antes, por ejemplo, en los dias de Moisés, volveria a suceder.
Mientras que “el fin de los dias” estuviera sobre ellos, su fidelidad a Dios y su acto les
asegurarian la liberacion. ;No habia escrito el profeta Habacuc: *...el justo por su fe
vivird”? (Hab. 2:4).

Mucho se ha dicho tanto acerca de las similaridades como de los contrastes entre la
comunidad de Qumran y los primitivos cristianos. Daremos a continuacion algunos
ejemplos de estos fendmenos:

Caracteristicas bascias de la comunidad de Qumran

1. La interpretacion de las Escrituras se hacia mediante un método conocido como
pesher (“interpretacion™) en el que la situacidn historica del pasaje profético era
transferida, o aplicada, a su propio tiempo y situacion. en el comentario sobre Nahum,
el “ledn” del profeta es identificado como Demetrio, rey de Grecia (2:11-12); en el
comentario sobre Habacuc, los “caldeos” son identificados con los Kittim (los romanos)
(1:6).

2. La doctrina de la salvacion incluia la fe en el Maestro de Justicia (o, el Maestro
Justo) y el cumplimiento de la ley como las cosas necesarias para alcanzar la salvacion.
En el comentario de Habacuc (2:4) leemos: “Por causa de sus labores y fe en aquel que
exponia rectamente la ley, Dios les librara de la casa del juicio” (de la traduccion de
Gaster).

3. Una marca distintiva de la comunidad del mar Muerto era un estricto separatismo, y
se libraba una continua batalla contra toda maldad y las fuerzas de las tinieblas; esto
involucraba aborrecer a todos los enemigos, e invocaba la ira de Dios sobre todos los
que no formaran parte de la secta (véase, p. j., Manual de Disciplina, 3:13-4:26).

4. Mediante una vida sumamente disciplinada, hecho que queda reflejado en una gran
cantidad de normas y reglas, se buscaba proteger la pureza de la comunidad. Se
administraban a si mismos unos repetidos

(151)

lavamientos rituales (diferentes de cualquier conocido “bautismo” iniciatorio); practica
solo permitida a miembro sen pleno uso de sus derechos. Un sacerdote administraba
una comun comida de comunion, consistente en pan y vino, y los miembros se sentaban
por orden de rango. Este era un tiempo para “adorar juntos y tomar consejo juntos”
(Manual de Disciplina 6:1-6).

5. Dentro de la comunidad habia una intensa orientacion escatoldgica, sefialando al
amanecer del gobierno regio de Dios. Este gobierno seria establecido mediante una
guerra de cuarenta afios entre las fuerzas de la luz y las fuerzas de las tinieblas, y seria
un conflicto que implicaria tanto a los enemigos humanos (la comunidad contra sus
enemigos) como a fuerzas sobrenaturales (angeles). En el documento La guerra de los
hijos de la luz contra los hijos de las tinieblas se describe esta batalla final (cp. Ez. 38-
39) de una forma enteramente militar, modelandola en base de las tacticas y estragetia
militar romanas. Cerca del final de este documento se encuentran las palabras



(adscritas a Dios): “Tuyo es el poder, y en Tu mano esta [el resultado de la ] guerra, y
nadie hay [que te pueda resistir]” (18:15).

6. Relacionada con esta esperanza escatologica estaba la expectativa de “la venida del
Profeta” (cp. Dt. 18:18), y de los Mesias sacerdotal y laico (de Aardén e Israel,
respectivamente).  Mientras esperaban, estaban ligados a practicar y ensefiar la
verdadera interpretacion de | aley, y recibian entendimiento (revelado) de parte de Dios
ro medio de una sucesion de lideres inspirados, todos ellos conocidos por el titulo de
“El Maestro Justo”, esto es, el ortodoxo exponente de la Palabra” (cp. Dt. 33:9-10).%?
7. En el Documento de Damasco (“Sadoquita”) se describe una sociedad sumamente
estructurada: 1) los sacerdotes; 2) los levitas; 3) los laicos; y 4) los prosélitos. Esta
clasificacion determinaba el orden de asiento en las sesiones publicas, y el orden en el
que se invitaban las opiniones en las cuestiones a discutir. Un sacerdote oficiaba sobre
las masas (debia tener una edad entre 30 y 60 afios, y ser conocedor de todas las
normas), mientras que habia un “supervisor” sobre todos los campamentos (un hombre
entre los 30 y 50 afios, conocedor

(152)

de relaciones humanas y de varios idiomas). En otra declaracion, en el Manual de
Disciplina, refiriéndose a las sesiones publicas, los sacerdotes ocupaban el primer lugar,
seguidos de los ancianos, y luego el resto del pueblo “segun sus rangos respectivos”. A
nadie se le permitia hablar antes que se hubiera llegado a su rango.

8. La santidad era obligatoria, y las infracciones del espiritu o de la letra de las reglas
eran castigadas con varios niveles de accion disciplinaria. Para ciertas faltas graves,
como pronunciar el Nombre Divino, o calumniar a toda la comunidad, el ofensor debia
ser excluido, y nunca podia ser readmitido a una membresia formal en la comunidad
(Manual 6:26, 7:16, 23).

Comparaciones con el Nuevo Testamento

1. En el Nuevo Testamento no es infrecuente el uso del método pesher de
interpretacion del Antiguo Testamento, y uno ve frecuentemente “esto es aquello”
apareciendo en los escritos. Pedro apelé a la profecia de Joel (Hech. 2:16); Pablo a uno
de los Salmos (Ef. 4:8-10) o al libro de Deuteronomio (Rom 10:6-8). Cristo fue
considerado como la “piedra” mencionada por Isaias y el salmista (I Pedro 2:6-9). Sin
embargo, en tanto que los escritores de Qumran entendieron las Escrituras como
prediciendo una serie de lideres para la comunidad, la iglesia primitiva vio a JesUs
como Profeta, Sacerdote y Rey, combinando asi las tres figuras en una sola.

2. Las palabras de Habacuc acerca del justo viviendo por su fe (Hab 2:4) son tomadas
por Pablo como el fundamento para ensefiar la justificacion por la sola fe (Rom. 1:17;
Gal. 3:6). Cristo es el “fin de la ley” para todos los que creen (Rom. 10:4); nadie se

42 La aparicion del Maestro se sefiala en el Documento Sadoquita: “Pero durante veinte afios siguieron como
ciegos andando a tientas, hasta que al final Dios...suscit6 para ellos a uno que ensefiaria la ley
correctamente”; y véase R. E. Brown. “The Teacher of Righteousness and Messiah(s)”, en The Scrolls and
Christianity, ed. M. Black (Londres, S. P. C. K., 1969), p. 38.



justifica delante de Dios por las obras de la ley (Gal. 2:16). Cristo no es simplemente
Maestro, sino también Sefior y Salvador.

3. En el ministerio de JesUs habia una apertura y recepcion de personas de todas clases,
en vez de ascentismo o separatismo. Le llovieron criticas procedentes de ciertos
sectores, especialmente de los fariseos y escribas, por la sensibilidad que tenian acerca
de la “santidad”, por cuanto El se rodeaba de publicanos y “pecadores” (Luc. 15:1-2;
cp. Mar. 2:16; Luc. 7:39). Ademas, El instruia a sus discipulos asi: “Amad a vuestros
enemigos” (Mat. 5:44); Pablo hizo lo mismo (Rom. 12:19-20), dejando la venganza
para Dios.

(153)

4. En tanto que en el Nuevo Testamento se exponen preceptos morales (p. ej., Mat.
5:21-7:12; | Cor. 6:1-20; | Pedro 2:11-17), uno no recibe la sensacion de unas reglas
detalladas y obligatorias como las que aparecen en la literatura de Qumran. Hay desde
luego la consciencia de la necesidad de vivir en rectitud, pero una cierta libertad de
espiritu impregna la ensefianza (Rom. 8:3-4; 14:1ss.; Gal. 5:18-24).

El bautismo era evidentemente un rito iniciatorio en la iglesia primitiva, algo
relacionado con el arrepentimiento e involucrando el perdon de los pecados y la
promesa del Espiritu Santo (Hech. 2:38-42). La préctica fue llevada a cabo pro Juan el
Bautista, por JesUs y sus discipulos, y por los apostoles. Este rito no era, como en
Qumran, repetido por el iniciado.

La comida instituida por Jesus para sus seguidores estaba basada en la familiar

comida de mesa de comunion, pero estaba centrada en si mismo (“mi cuerpo”, y “mi
sangre”), y fue descrita como “el nuevo pacto en mi sangre” (Luc. 22:20), nota ésta
ausente en la comunidad de Qumran. En la iglesia primitiva, la comida no parece haber
sido administrada por un sacerdote excepto en el sentido de que todos los creyentes son
“sacerdotes” (I Pedro 2:5, 9); tampoco habia un orden de rango. Mas bien, mucho es lo
que se dice en contra de buscar lugares de prestigio (Luc. 22:24-27; Juan 13:12-17;
ambos pasajes estan incluidos en la escena de la dltima cena de Jesls con sus
discipulos).
5. Mientras que el Nuevo Testamento dice mucho acerca de “el reino de Dios,”*® es
percibido como que se “ha acercado” (Mar. 1:15), e incluso que “ha llegado” en el
ministerio de Jests (Mat. 12:28; cp. Luc. 17:20:21). Hay, desde luego, conflicto entre
el bien y el mal, incluso ahora. Satanas es el “maligno,” y tiene angeles que le
acompafian (Mat. 25:41). Sin embargo, Satanas ha sido juzgado ya en esta edad
presente (Juan 16:11).

Con todo, el Nuevo Testamento contiene descripciones de un conflicto final. En la
literatura paulina mas interior leemos acerca de “el dia del Sefior” y “destruccion
repentina” (I Tes. 5:2-3), y la retribucion sobre aquellos “que no conocen a Dios...y no
obedecen el evangelio de

(154)

43 Esta frase, “el reino de Dios”, no aparece en los documentos de Qumran, segin M. Burrows, More Light on
the Dead Sea Scrolls (Nueva York: Viking Press, 1958), p. 93; W. S. LaSor, The Dead Sea Scrolls and teh
New Testament (Gran Rapids: Wm. B. Eerdmans Publishing Company, 1972), pp. 156, 218.



nuestro Sefior Jesucristo” (II Tes. 1:7-8). El Apocalipsis no habla de “el reino de
nuestro Sefior y de su Cristo” logrando la victoria sobre el reino del mundo, un triunfo
de Cristo como Rey de reyes y Sefior de sefiores (Apoc. 11:15; 19:11ss.). Satanas y sus
huestes seran lanzados al lago de fuego y azufre, junto con todos aquellos cuyos
nombres no estan escritos en el libro de la vida (Apoc. 20:7-15).

6. La expectativa de la comunidad de “la venida de Profeta y de ambos el Mesias
sacerdotal y laico” (Manual 9:10) se centra en el Nuevo Testamento en la sola figura de
Jesus en Mesias.** Se le considera como un Mesias de tipo davidico (Mat. 1:1), como
sumo sacerdote designado por Dios (Heb. 5:4-5), y como el Profeta de quien habld
Moisés (Hech. 3:22-26; cp. Juan 6:14). Ademas, la figura del Maestro Justo, aunque
posiblemente teniendo su paralelo en Jesis como Maestro de la Ley, no puede ser
considerada como una “copia” de ninguna manera seria. Su teologia asi como su
carrera estan en un gran contraste con Jesds en lo mas fundamental.*® Jests afirmé ser
el Mesias, el Hijo de Dios; vio su muerte como “rescate por muchos”; y predijo su
resurreccion de entre los muertos después de tres dias; todo ello esta en vivido contraste
con las reivindicaciones y la carrera del Maestro de Qumran (véase, p. ej. Mar. 14:61-
62; 10:45; 8:31).

7. La especie de rigida organizacion que se describe en los escritos de Qumran no se
advierte en los de la iglesia primitiva. Descubrimos en estos una flexibilidad mucho
mayor, y en realidad una advertencia en contra de buscar posiciones de superioridad
sobre los demas. Mientras que puedan advertirse unos paralelos basicos en ciertos
rasgos institucionales como, por ejemplo, en la figura del supervisor que se ve en ambas
comunidades, también se dan contrastes. Jesus advirtié a sus discipulos en contra de
buscar posiciones sobre otros (Mar. 10:35-45); él mismo expres6 en términos
dramaticos la idea de ser siervos (Juan 13:1-17). En las reuniones de la iglesia
primitiva, todos eran libres para ejercitar sus dones (I Cor. 14:26ss.); no se predicaba
ninguna jerarquia entre los miembros del grupo. Con el objeto de edificar los miembros
del cuerpo, “Dios ordend el cuerpo, dando mas abundante honor al que le

(155)

faltaba”, para que los miembros se preocupen todos los unos de los otros (I Cor. 12:24-
25).

8. Como en Qumran, de la misma manera en el Nuevo Testamento se pone mucho
énfasis en alcanzar la santidad. En verdad, los creyentes son llamados “santos”, lo que
significa que Dios los ha “puesto aparte” como su pueblo (I Cor. 1:2; I Pedrol:2).
Ademas, estos santos son llamados a ser santos en toda su conducta (I Pedro 1:14-16), y
a seguir “la santidad, sin la cual nadie vera al Sefor” (Heb. 12:14). De la misma
manera se ejercia la disciplina sobre los ofensores, en ocasiones “entregandolos a
Satanas” (pc. I Cor. 5:3-5), 0 pronunciando un juicio divino que resultaba en muerte
(Hecho. 5:1-11). Sin embargo, incluso la mas severa disciplina (excepto la de muerte)
era correctiva, buscando el arrepentimiento y la restauracion a la comunion en el seno

44 K. G. Kuhn, “The Two Messiahs of Aaron and Israel,” en The Scrolls and the New Testament, ed. K.
Stendahl (Nueva York: Harper & Brothers, 1957), pp. 63-64; E. Lohse, The New Testament Environment,
trad. J. Steely (Nashville: Abingdon, 1976), p. 113.

4 Véase R. W. Brown, “The Teacher of Righteousness and the Messiah (s),” en The Scrolls and Christianity,

p. 40.



de la comunidad (Il Cor. 2:5-8). Si un ofensor permanecia contumaz, tenia que ser
considerado como uno de fuera (Mat. 18:17), o ser excluido de la comunion (Il Tes.
3:14-15).

Otras Lectura

Jiménez, M. Y Bonhomme, F. Los documentos de Qumran. Madrid: Editorial Cristiandad,

1976.
Unger, Merrill F. Nuevo manual biblico de Unger. Grand Rapids: Editorial Portavoz, 1987,
pp. 352-360.

Vermer, G. Los manuscritos del mar Muerto. Barcelona: Muchnik, 1981.

(156)



PARTE SEGUNDA:

LOS EVANGELIOS: RELATOS DE
LA VIDA DE CRISTO

El Periodo de iniciacién

6 A.C.al30D.C.



CAPITULO SEIS

EL NUEVO TESTAMENTO:
SU NOMBRE Y SU CONTENIDO

El nombre

El Nuevo Testamento es el nombre castellano que se da a la segunda parte de la
Biblia, y se deriva de las palabras latinas Novum Testamentum, que a su vez son traduccién
de la expresion griega He Kaine Diatheke (castellanizada). El término griego, diatheke, se
usaba generalmente para designar “la Ultima voluntad” o “testamento” que es lo que ya
traducida significa la palabra latina, testamentum; pero esto no es el significado completo
de la palabra. EI término realmente indica un convenio planteado por una de dos partes y
que tiene que ser aceptado o rechazado por la otra, entendido que ésta no puede cambiarlo;
y que habiéndolo aceptado, ambas partes quedan atadas conforme a los términos
formulados en él. Puesto que “la tltima voluntad expresada por escrito” es el mejor
ejemplo de un instrumento publico de esta clase, tiene que seguir en uso la palabra latina
testamentum conservada en el castellano “testamento”.

El término alianza o pacto significa un acuerdo, una estipulacién o contrato que
compromete a las dos partes contratantes. Implica mas que una promesa, porque la
promesa obliga solamente

(159)

a la persona que la hace, en tanto que un convenio obliga a las dos partes interesadas en él.
En este sentido el significado de testamento es muy semejante al de la palabra alianza o
pacto que se usa en Exodo 24:1-8 y que describe la aceptacion de la Ley por el pueblo de
Israel en el monte Sinai. El hecho de que en el citado pasaje el traductor griego del
Antiguo Testamento use diatheke para traducir la palabra hebrea alianza o pacto, indica que
diatheke tenia a veces ese mismo significado, y lo confirmamos por las palabras que
encontramos en Lucas 22:14-20, en donde la antigua alianza de Exodo 24:1-8 se coloca en
contraste con el nuevo pacto celebrado entre Cristo y sus discipulos en la Santa Cena. El
sentido general de la palabra griega debe ser el mismo en ambos casos como lo sugiere el
contraste entre Antiguo y Nuevo. El Nuevo Testamento, pro tanto, es el registro del
caracter y establecimiento de un nuevo trate de Dios con los hombre por medio de Cristo.
Dios propone los términos que el hombre puede aceptar o rechazar, pero no cambiar, y una
vez que el hombre los acepta, tanto él como Dios quedan obligados a cumplir sus
especificaciones. El antiguo pacto incluia la revelacion de la santidad de Dios en una justa
norma de ley, la cual aquellos que la recibian se comprometian solemnemente a guardar.
El nuevo pacto es el cuerpo de la revelacion de la santidad de Dios en su Hijo
admirablemente justo, y que convirtiendo en justos a los que reciben la revelacion los
capacita para que sean hijos de Dios (Juan 1:12).



El contenido

La sustancia del Nuevo Testamento es la revelacion de este nuevo pacto pro medio
de lo que asienta como palabras de Jesus y de sus discipulos. Estd compuesto de veintisiete
distintos libros escritos pro nueve diferentes autores, que tendrian que reducirse a ocho se
admite que Pablo sea el autor de Hebreos. Estos documentos fueron escritos en el breve
espacio de poco mas de cincuenta afios, probablemente desde el principio del afio 45 D.C.
hasta el afio 100 D.C., aproximadamente. Las alusiones histéricas que hay en ellos cubren
todo el primer siglo, y el fondo cultural de su pensamiento retrocede hasta el siglo cuatro o
quinto A.C.

(160)

El contenido del Nuevo Testamento puede clasificarse de tres modos: por su
caracter literario, por sus autores y por sus periodos.

CARACTER LITERARIO

Los primeros cinco libros del Nuevo Testamento, Mateo, Marcos, Lucas, Juan, y los
Hechos son de caracter histérico. Todos narran un acontecimiento. Los primeros cuatro
desde diferentes puntos de vista bosquejan la obra y la vida de Jesis. Los Hechos son la
segunda parte de Lucas y contintan con la historia de los seguidores de Jesus después de
que El termind su vida terrenal, y ponen énfasis especial sobre la carrera de Pablo, el
misionero.

Los siguientes libros son principalmente de caracter doctrinal: Romanos, |y Il de
Corintios, Galatas, Efesios, Filipenses, Colosenses, |1 y Il Tesalonicenses, Hebreos,
Santiago, | y Il Pedro, Judas y I de Juan. La mayor parte de ellos fueron escritos en forma
de cartas dirigidas a las iglesias con el propdsito de instruirlas en los principios de la fe
cristiana y de la préactica de la ética cristiana. Posiblemente ninguno de ellos, con
excepcion de Romanos, fue escrito en forma seriamente argumentativa. Fueron en su
mayor parte planteamientos y soluciones de confianza para las emergencias que se
presentaban entre las congregaciones a las que se dirigieron esas epistolas.

Hay otro grupo de cartas que podemos llamar de correspondencia personal: | y Il
Timoteo, Tito, Filemon, Il y 1l de Juan. Todas éstas fueron escritas como cartas
personales a individuos, no a grupos, con el propésito de que sirvieran como instrucciones
y consejos privados. Sin embargo, por haber sido sus destinatarios dirigentes encargados
de las iglesias estas cartas dirigidas a ellos tuvieron una significacion mas amplia que la que
alcanzan simples cartas particulares, acabandose por considerarlas documentos publicos.

Apocalipsis, el ultimo libro del Nuevo Testamento, es profético; su propdsito es
ocuparse del futuro tanto como del presente. Debido a su estilo elevadamente simbdlico,
compuesto de visiones y de revelaciones sobrenaturales, se le ha clasificado entre la
literatura apocaliptica.

(161)



Esta clasificacion no es final o exclusiva. Hay mucho de doctrinal en los libros
histdricos y no falta profecia en las epistolas doctrinales. Esta clasificacion sirve solamente
para dar una idea general.

AUTORES

También pueden agruparse estos libros por autores. Todos los escritores fueron
judios, con excepcion de Lucas. Tres de ellos, con toda seguridad, Mateo, Pedro y Juan
fueron miembros del grupo apostolico. Marcos, Judas y Santiago desarrollaron actividades
desde la fundacion de la Iglesia, o habian estado relacionados con el grupo apostolico desde
antes de la muerte de Jests. Aungue Lucas y Pablo, no fueron testigos oculares de la vida
de Cristo, eran bien conocidos de quienes lo fueron, y verdaderamente gozaban de
suficiente capacidad para cotejar sus datos con los de que aquellos cuando fuera necesario.
nada sabemos del autor de los Hebreos porque nada al respecto se puede deducir de las
evidencias externas; de aqui que su nombre no aparezca en el siguiente sumario:

AUTOR LIBRO
Mateo Mateo
Marcos Marcos
Lucas

Los Hechos
Juan

I Juan

Juan Il Juan

111 Juan
Apocalipsis
Santiago Santiago
Judas Judas
Romanos

| Corintios

Il Corintios
Galatas
Efesios
Filipenses
Pablo Colosenses

| Tesalonicenses
Il Tesalonicenses
| Timoteo

Il Timoteo
Tito Filemén

Lucas

? Hebreos
| Pedro
Pearo Il Pedro

(162)



Periodos

Los libros del Nuevo Testamento no fueron escritos en el orden en que aparecen en
la Biblia. No debe uno creer que los evangelios necesariamente tengan que ser mas
antiguos porque en su colocacion preceden a las epistolas paulinas. Ademas, debe haber
una considerable diferencia entre la fecha en que un libro se escribié y el periodo histérico
del cual se ocupa. Por ejemplo, Marcos describe los acontecimientos de la vida de JesUs
ocurridos en la dltima parte de la tercera década del primer siglo, pero el evangelio quiz& no
circulé publicamente hasta la época comprendida entre los afios 65-70 D.C.

Para facilitar el estudio de la historia del primer siglo, la dividiremos en tres
periodos desiguales, marcando cada uno de ellos una definida etapa de su desarrollo.

El primero es el de iniciacion, que abarca la duracién de la vida de Cristo desde el
afio 6 A.C., hasta el 30 D.C. Este periodo esta descrito en los cuatro Evangelios, en los
cuales se narran, con diferentes grados de amplitud los hechos sobresalientes en la carrera
del Sefior Jesus haciendo referencias ocasionales a otros acontecimientos historicos.

El segundo periodo es el de extension, que abarca desde el afio 30 D.C. al 60 D.C,,
dando testimonio del desarrollo de la empresa misionera. Recorren los caminos romanos
en todas direcciones diferentes grupos predicadores, evangelizando y fundando nuevas
iglesias en diversos centros importantes. La narracion de Los Hechos proporciona
principalmente informacion sobre la mision paulina a los gentiles, con vistazos ocasionales
nada mas en lo que se refiere a las actividades de otros apostoles y predicadores. Durante
esta época el evangelio progresa de Jerusalén hasta Roma y sin duda en muchas otras
ciudades que no estan consignadas en el relato del autor de Los Hechos. Denro de este
periodo cabe también la mayor parte de las cartas paulinas que fueron escritas durante la
carrera misionera de San Pablo. De ellas se deduce considerable conocimiento acerca del
crecimiento de la iglesia gentil.

(163)

GRAPH

(164)

El tercer periodo que abarca del afio 60 D.C. hasta el 100 D.C., puede considerarse
como de consolidacién. En algunos aspectos este periodo se caracteriza por el misterio,
pues poco se sabe de la historia de la iglesia dentro de esa época. No existe un relato
consecutivo tocante a este periodo, como el que el libro de Los Hechos nos proporciona
respecto a la época precedente, y lo poco que de historia puede reconstruirse se integra
recogiendo y comparando alusiones indirectas de diferentes escritos. A la parte inicial de
esta época pertenecen las epistolas pastorales de San Pablo y los escritos de San Pedro.
Lucas y Hechos considerado como un libro, y Mateo, quizd comenzaron a circular
publicamente entre los afios 60-70 D.C. Marcos pudo haber sido compuesto en una fecha
mas temprana pero si la tradicién es correcta no debe haber circulado ampliamente, sino
también hasta el afio 70 D.C. Los Hebreos y Judas, probablemente, fueron escritos antes



del 70 D.C. Los escritos juaninos, es decir, el cuarto evangelio y las epistolas de San Juan
debieron haber aparecido en una época posterior situada entre el 85 al 90 D.C. El
Apocalipsis debe asignarse con toda probabilidad a la época correspondiente al reinado de
Domiciano por el afio 96 D.C., o a otra fecha cercana a esa.

El examen de toda esta literatura demuestra que en la tercera parte del primer siglo,
la iglesia estaba consolidandose rédpidamente y logrando ser reconocida como una
institucion. Dejando de ser disperso conjunto de aislados bandos de creyentes, comenzaba
a adquirir solidez social y doctrinal siendo considerada como un potente factor en la
sociedad.

Los Evangelios demuestran que la predicacion consistente en narrar la vida dle
Sefior JesUs se habia convertido en el reconocido tipo de evangelismo, cristalizando en un
modelo que se usaba para la instruccion de los creyentes. Los Hechos considerados como
la primera historia de la Iglesia Cristiana, constituyen un intento consciente de explicar la
fusion del judaismo y el gentilismo en un solo cuerpo, por medio de la experiencia
cristiana. Las epistolas de esta época tratan de las herejias que por si mismas implican la
existencia de alguna ortodoxa estructura de fe. El libro de Hebreos y los escritos juaninos
demuestran que la iglesia habia

(165)

tenido necesidad de afrontar las demandas de la ley y las intromisiones de una “creciente”
fe cuyo “progreso” consistia en alejarse de una sana Cristologia. Las amenazas de la
persecucion, también se reflejan en Hebreos, | Pedro y Apocalipsis. Las epistolas
pastorales indican que en el mismo tiempo en que Pablo finalizaba su carrera, muchos de
estos problemas eran de actualidad y que la decadencia de la vida espiritual habia alcanzado
ya a algunas de las iglesias.

No es posible colocar los libros del Nuevo Testamento dentro de una exacta
cronologia. Ninguno esta fechado y solamente algunos contienen alusiones inequivocas al
tiempo en que fueron escritos, las cuales sirven para asignarles un determinado afio de la
era cristiana. Las opiniones de los eruditos varian notablemente con respecto a algunos de
esto libros. Juan, por ejemplo, ha sido colocado en fechas que abarcan desde al quinta
década del primer siglo hasta mediados del segundo. Los eruditos mas moderados lo
colocan muy cerca del 85 D.C., aunque pudiera haber sido antes de esta fecha. Lo mas que
se puede hacer es colocar estos libros en un orden aproximadamente correcto, ya que la
exactitud es imposible en atencion a nuestra presente falta de conocimiento.

El diagrama de la pagina precedente intenta demostrar aproximadamente la relacion
que los libros guardan tonel tiempo que describen y con el afio en que se escribieron. En
relacion con cada uno de estos escritos mas adelante daremos mayor discusion a los
problemas cronoldgicos.

Al tratar de los Evangelios debemos considerar tres relaciones cronolégicas: La
primera, con relacion a la época de que hablan los Evangelios y a la que principalmente se
refiere su relato. La segunda, con relacion al periodo en que su material literario fue
redactado y en el que fue tomando la forma adecuada a las necesidades y al uso de la
iglesia. La composicion pudo haber sido enteramente oral o enteramente escrita o haber
tenido tanto de una como de otra forma. La tercera se refiere a la fecha de su primera
publicacién, cuando la primera copia de cada evangelio vio por primera vez la luz y
comenzé a ser usada por alguna o varias



(166 )

iglesias, como un documento de autoridad. Las epistolas, segun parece, fueron escritas en
ocasion particular y “publicadas” en alguna determinada fecha sin que hubieran tenido
previa conexidn con el material usado para le predicacion, excepto cuando asi se hace notar
en el examen particular de cada libro.

Otras Lecturas

Angus, Joseph y Green, Samuel. Los libros de la Biblia: Nuevo Testamento. Terrassa:
CLIE, 1985.

Harrison, Everett S. Introduccion al Nuevo Testamento. Grand Rapids: Subcomision
Literatura Cristiana, 1960.

Hester, H.l.  Introducicén al estudio del Nuevo Testamento. El Paso: Casa Bautista de
Publicaciones, 1974.

Meras, Henrietta C. Lo que nos dice el Nuevo Testamento. Miami: Editorial Vida.

Robertson, A.T. Estudios en el Nuevo Testamento. Terrassa: CLIE, 1987.

(167)



CAPITULO SIETE

LOS EVANGELIOS COMO
TRABAJOS LITERARIOS

El cristianismo, como un movimiento, tiene su origen en la persona y obra de
Jesucristo, su Fundador y su Jefe. Con excepcién de algunos datos fragmentarios, los
registros auténticos de su vida se conservan Unicamente en los cuatro Evangelios, es decir:
Mateo, Marcos, Lucas y Juan, los cuales han sido reconocidos como canénicos por la
Iglesia Cristiana desde el mero principio de su historia. Aunque hubo numerosos
evangelios diferentes, que pretendian recoger hechos concernientes a la vida del sefior, esos
se les llama los evangelios apdcrifos, caracterizdndose por pertenecer a época posterior y
por no merecer absoluta confianza. Poca informacién contienen que no sea repeticion de lo
que dicen los evangelios canonicos, y de lo que realmente pudiera considerarse adicion, la
mayor parte es notoriamente novelesco y legendario. Ademas, a menudo denuncian por su
lenguaje que fueron escritos para respaldar los punto s de vista de alguna secta particular,
que desde luego no representaba al corriente principal del cristianismo, historico, sino que
era mas bien una divergencia de él o rebelion contra él.

Taciano, un cristiano sirio del siglo Il (170 D.C.), que imagind la primera
armonistica de los Evangelios, de la cual nos quedan

(168)

restos, para hacer su trabajo solamente utiliz6 los Cuatro, aunque debid haber conocido los
otros. Ireneo, obispo de Lyon y de Viena, que vivio alrededor del 180 D.C., propuso una
teoria bastante curiosa respecto los Evangelios:

No es posible que los Evangelios sean ni mas ni menos que los cuatro que son. Porque
asi como tiene cuatro zonas el mundo en que vivimos, y cuatro principales vientos, estando
la iglesia esparcida por todo el mundo, y siendo el Evangelio y el espiritu de vida “columna
y base” de la iglesia, convenia que ésta tuviera cuatro pilares, exhalando inmortalidad por
cada uno de ellos y dando vida a los hombres otra vez.

Las razones de Ireneo para creer que solamente debiera haber cuatro Evangelios
podran parecer demasiado peregrinas, pero aunque no se consideren de valor cientifico su
contexto indica que el contenido del relato evangélico era objeto de debate en los dias de
Ireneo y que él defendid vigorosamente la veracidad de los Evangelios candnicos que
aparecen en la Biblia. En efecto, dice:

Sino que nada més estos Evangelios son verdaderos y dignos de confianza y on se
puede aumentar ni disminuir su ndmero, como ya lo he demostrado por numerosos y
semejantes (argumentos).



Considerados tanto en su base interna como en su evidencia externa estos escritos
inconfundiblemente permanecen por si mismos en un rango dnico.

En este libro nos acercamos a los Evangelios tratdndolos como cuatro obras
separadas escritas en diferentes tiempos, en diferentes lugares y para diferentes
comunidades. Evidentemente, cuando por primera vez se publicaron, mas bien que
haberlos estudiado como partes ensambladas en una armonistica, se leyeron separadamente,
y cada uno de ellos fue considerado, en concepto de

(169)

su autor y de la audiencia, como la obra que contenia un relato completo para su proposito.
desde el principio de la iglesia en Pentecostés hasta la mitad del siglo Il no se sabe que se
haya publicado alguna armonia de la vida de Cristo, y los Evangelios debieron haber
circulado cada uno independientemente del otro en las diferentes regiones del imperio
romano. Existen al respecto, pocos testimonios definidos en los primeros y mas antiguos
padres, referentes al uso y distribucion de estos Evangelios, pero la naturaleza y frecuencia
de las citas tomadas de ellos, ademéas de algunas observaciones casuales que han
sobrevivido a los escritos de esos padres, tienden a confirmar esta impresion.

No pretenden los Evangelios darnos un relato exhaustivo de lo que Jests dijo o
hizo. Por el contrario dos de ellos, cuando menos, niegan explicitamente tal posibilidad, y
los otros dos la niegan por implicacion. Juan declara que “hizo Jesus muchas otras sefiales
en presencia de sus discipulos que no estan escritas en este libro” (Juan 20:30), y Lucas
reconoce que “muchos han intentado poner en orden la historia de las cosas que entre
nosotros han sido ciertisimas” (Lucas 1:1). Mateo anunci6 que iba a escribir “el Libro de la
generacion de Jesucristo” (Mateo 1:1), y Marcos tituld su trabajo como “Principio del
Evangelio de Jesucristo el Hijo de Dios” (Marcos 1:1). Cada evangelio contiene el material
selectivo que a juicio del autor cumple mejor su propoésito, y cada uno se considera
completo en el sentido de que lo realiza.

Las diferencias individuales de los Evangelios estan contrabalanceadas por fuertes
semejanzas de orden, contenido y fraseologia. Numerosos eventos de la vida de Cristo
fueron narrados por los cuatro. Ya que todos tratan de la misma persona resulta natural que
exista entre ellos un acuerdo sustancial en la seleccidon y descripcion de los principales
acontecimientos de la carrera del Sefios Jesus.

El problema sindptico

Sin embargo, existe una mas estrecha relacién, en contenido y forma de expresion,
entre los tres primeros Evangelios. En consecuencia

(170)

se les ha llamado los Evangelios sindpticos, del griego syn, que significa juntos, y
optanoamai, que significa ver, puesto que se colocan en un punto de vista comdn en
relacion con la vida de Cristo. Esta interrelacién ha provocado el surgimiento del problema
sindptico asi llamado, que concretamente es el siguiente: Si los tres evangelios sinopticos
son totalmente independientes uno del otro en origen y desarrollo ¢por qué se parecen tanto
el uno al otro hasta concordar verbalmente con toda exactitud en muchos lugares? Si, por



otra parte, existe entre uno y otro un parentesco literario, ,co6mo pueden considerarse obra
de tres testigos independientes que testifican los hechos y las ensefianzas del Sefior
Jesucristo? Ninguna de las alternativas de este dilema puede con justicia suprimirse o
menospreciarse. Los hechos deben explicarse por medio de las mejores y méas razonables
hipétesis posibles. Sin embargo, nadie debe creerse poseedor de la Gltima palabra en este
asunto cuando todavia nos faltan muchas evidencias, ni satisfacerse con una respuesta de
orden natural que no haria justicia al origen de los evangelio sin a cualquiera otra parte de
la Escritura.

Un ejemplo concreto de la clase de pasajes que crean este problema lo podemos
encontrar en la curacion del leproso descrita en Mateo 8:1-4, Marcos 1:40-45 y Lucas 5:12-
16. Los tres relatan el mismo acontecimiento, puesto que la accion es semejante en los tres
y la conversacion es casi idénticamente verbal. Cada un principia con una frase diferente
que concuerda con el contexto general de la narracion, pero las palabras de JesUs son casi
las mismas.

¢{Como puede explicarse esta concordancia verbal? ¢Como pudo ser que tres
diferentes escritores que escribieron independientemente mostraran tan completo acuerdo
en el lenguaje que usaron? Dos tareas escritas por alumnos de la escuela, que presentaran
semejanza tan grande como la que se encuentra en los sindpticos despertaria
inmediatamente la sospecha en el &nimo del maestro de que aquellos alumnos o se habian
copiado o se habian ayudado. Los autores de los Evangelios ;se copiaron?, ;usaron una
misma fuente informativa? o ;se ayudaron?

(171)
La solucién propuesta

Se han propuesto muchas teorias para explicar todos estos hechos.*® En general,
pueden clasificarse de tres maneras: La teoria de la tradicion oral, la teoria del préstamo
reciproco y la teoria de las fuentes documentales. Cada una de ellas tiene algiin mérito;
pero no puede admitirse que las tres a un tiempo sean verdaderas.

La teoria de la tradicion oral es la mas antigua de las tres, ya que parece que fue la
fundamental suposicién de los padres de la iglesia. Papias insisti6 en que Mateo registro
los dichos de JesUs escribiéndolos en aramaico (dialecto hebreo) y que cada no, segln su
capacidad, los interpretaba.*” Que Marcos habia sido el escribano de Pedro y su intérprete
y que escribi6é cuidadosamente todo lo que recordaba pero que no lo puso necesariamente
en el orden original en que el Sefior hablé o actud Ireneo®® (alrededor del 170) sigui6 la
misma linea de pensamiento llamando al Evangelio de Lucas una reproduccion de la
predicacion paulina y atribuyendo el cuarto evangelio al discipulo de Jesis que se recosto
en su pecho en la noche de la Santa Cena.

Los padres no eran infalibles, y cabe dentro de lo posible que hayan estado
equivocados. En el siglo que corre entre la caida de Jerusalén y el climax de la carrera de
Ireneo, la iglesia estaba demasiado ocupada en el trabajo de la predicacién y en defenderse,

46 \/éase H. G. Thiessen, Introducion to the New Testament (Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans Publishing
Co., 1951), pp. 101-129.

47 Eusebio, Historia Eclesiastica 111, 39.

8 bid, V, 8, ii-vi, II, 1.



para que todavia le quedara tiempo que dedicar a los tecnicismos de paternidad literaria.
Por otra parte, Papias e Ireneo son los mas antiguos testigos directos de la paternidad
literaria de los evangelios y su testimonio no debe rechazarse sin hacer un honrado intento
para interpretarlo.

En cada ejemplo mencionado por ellos, dan por entendido que el escritor del
evangelio poseia conocimiento personal de las obras y ensefianzas de JesUs, o bien, que
estaba reproduciendo el contenido de la repetidamente escuchada predicacion de algun
personaje

(172)

de autoridad apostolica. La teoria asume hechos concernientes a Jesus habian sido
reunidos, luego organizados, en seguida memorizados y finalmente pronunciados en forma
convenientemente fija.

Hay varios factores que le prestan apariencia razonable a este punto de vista. Ante
todo, la seguridad de que el mensaje del evangelio tuvo que ser predicado antes de que
fuera escrito. Si Jesus tenia que ser presentado al pueblo por los que eran sus discipulos,
éstos tenian que relatar la historia concreta compuesta con la principal sustancia de la
carrera de su Maestro, y tenian que repetir esa misma historia cuando encontraron nuevas
audiencias, o cuando instruyeran a los creyentes haciendo que la repitieran. La constante
repeticion contribuye a cristalizar la forma; una historia repetida queda estereotipada.
Pablo se refiere al mensaje que “recibio” (I Cor. 15:3) y que “anunciaba” (Gal. 1:11),
usando términos que implican la existencia de una esencial base de hechos que no podian
ser alterados. Pero no hace mencion de estar utilizando para ello documentos escritos.
Tales documentos pudieron o no haber sido conocidos durante su carrera de predicacion,
aunque en II Timoteo 4:13 habla de “libros” y “pergaminos” en los que probablemente
entraban algunos de los Escritos sagrados. Parece muy probable que antes de la
persecucion neroniana del afio 64 D.C. ya circulaban relatos escritos de la vida de Jesus.

La segunda teoria es la de mutua interdependencia, es decir, que dos de los
evangelios contienen material prestado de un tercero. Seria inGtil que en esta breve resefia
prestaramos atencidon a todas las conjeturas de orden que se han propuesto. Si aceptaramos
semejante teoria quedaria destruida la originalidad de dos evangelios que hubieran copiado
de un tercero. Es cierto que entre los antiguos no habia derechos de autor leyes que les
estorbaran, y que se consideraba cualquier documento escrito como libremente utilizable
para los usos que a cada quien conviniese; sin embargo, parece muy dificil creer que
hubieran copiddose irreflexivamente.

Ademas, si por ejemplo, Mateo copi6 de Lucas ;qué razén tuvo para formar un
orden diferente de sucesos o para haber omitido mucho del material que el segundo
contiene? No hay dos

(173)

eruditos que puedan ponerse de acuerdo en cuanto al orden en que debe colocarse lo escrito
por Mateo y Lucas, 0 que convengan unanimemente en las razones que expliquen las
diferencias entre uno y otro. Estas teorias en conflicto son buena evidencia de lo inseguro
que es aceptar semejante hipotesis.



La teoria mas popular a la fecha es la hipétesis documentaria que pretende que
Mateo y Lucas escribieron sus evangelios, tomando el de Marcos como base, y demas una
coleccion de los dichos de Jesus, a la que llaman “Q”, del aleman “Quelle”, que significa
“fuente”. Los escritores que se ocupan de los evangelios han observado que en tanto que
Mateo y Lucas divergen grandemente el uno del otro en cuanto a su contenido y al orden en
que lo consignan, el material que pertenece a Marcos lo reproduce cada uno, casi en su
totalidad. Aunque Mateo y Marcos ocasionalmente concuerden en contra de Lucas, 0
aungue Lucas y Marcos concuerden en contra de Mateo, y Mateo y Lucas nunca
concuerdan en contra de Marcos. Estos resultados son precisamente los que debiéramos
esperar como consecuencia del uso que del Evangelio de Marcos hubieran hecho
independientemente entre si Mateo y Lucas.

El material de algunos discursos, como el Sermdn del Monte, que se encuentra tanto
en Mateo como en Lucas, no aparece en Marcos. Sobre la base de que los dichos del Sefior
en forma de colecciones se encuentran en los papiros de una época muy temprana, y de que
el uso de tal fuente correria paralelamente con el supuesto uso de Marcos, procedieron a
fabricar la otra fuente denominada “Q”.

Bunett Streeter*® ha propuesto un desarrollo mas amplio de este punto de vista.
sugirid que las fuentes eran cuatro y que incluian un documento “M” compuesto por
material peculiar al relato de Mateo, y otro documento “L” denominado proto-Lucas,
compuesto por los frutos de la investigacion privada de Lucas. De estos cuatro antecesores
descienden el primero y el tercer evangelio, en tanto que Marcos, otra de las fuentes
sobrevivié independientemente.

(174)

La teoria documental, aunque aceptable, tiene uno o dos puntos débiles. El primero
es que pasa por alto la posibilidad de una relacion viva entre los autores durante el periodo
en que pudieron haber estado escribiendo los Evangelios. Juan Marcos vivia en Jerusalén
en los afios postreros de la vida de nuestro Sefior y durante los primeros de la iglesia, hasta
la época de Herodes Agripa I, en el 44 D.C. (Hech. 12:12). Posteriormente visito la iglesia
gentil de Antioquia de Siria y particip6 con Pablo y Bernabé en la evangelizacion de los
gentiles (13:4,5). Estuvo constantemente asociado con los predicadores de la iglesia hasta
el fin de su vida.

No hay datos precisos acerca de la carrera de Mateo. Probablemente vivid en
Jerusalén durante una parte del tiempo en que Marcos estuvo alli, ya que los apostoles no
salieron de Jerusalén sino hasta después de la muerte de Esteban y de la consiguiente
persecucion (8:1).

Es digno de notarse, sin embargo, que las alusiones que los mas antiguos de los
padres hacen de los escritos de los evangelios, concuerdan mejor con el evangelio de
Mateo, e indican que ya era bien conocido en Antioquia desde fecha muy temprana.

Lucas conoci6 a Juan Marcos en una fecha posterior, porque sus nombre se
mencionan juntos en Colosenses (4:10, 14) y en Il Timoteo (4:11). Ambos estuvieron
estrechamente asociados con Pablo por el tiempo de su encarcelamiento en Roma
(alrededor del 60-67 D.C.) Lucas debié haber vivido en Antioguia, porque muestra
considerable interés en esa ciudad, y hay un manuscrito que en el pasaje de Hechos 11:28,

49 B.N. Streeter, The Four Gospels (Nueva York: The Macmillan Co., 1925/1936).



usa la primera persona del plural haciendo asi que el autor (Lucas) aparezca como uno de
los participantes del dialogo.

En tanto que los acontecimientos anteriores no prueban de manera concluyente que
los autores de los sindpticos confirieran entre si acerca de loas acontecimientos que iban a
consignar, hacen razonable la posibildad de que existiera una comun tradicién conocida por
todos ellos, debido a sus relaciones personales, ya que esa comin tradicion era propagada
como el mensaje general de la iglesia. El intercambio y la constante predicacion narrativa
acerca de JesUs explicarian gran parte de ese material comin que hay en los sindpticos, en
tanto que la investigacion personal y los intereses

(175)

particulares de los autores darian la razén de ser a los materiales peculiares de cada uno.
Que existia semejante relato esencial lo corroboran las ocasionales referencias que se
encuentran en el Nuevo Testamento respecto a la predicacion cuyo tema era Cristo.

Con respecto a “Q” se puede decir que nunca se ha logrado descubrir alguna huella
de tan hipotético documento. aun aquellos que abogan por las hip6tesis documentad
admiten que “Q” no era un evangelio. Reconocidas colecciones de los dichos de JesUs
existieron desde fecha temprana, porque muchos han sido encontrados en los papiros, pero
no hay una prueba convincente de que aparte de los papiros haya existido tan nebuloso
rollo “Q”.

En recientes afios se ha hecho el intento de penetrar mas alla de estas fuentes
documentales para llegar hasta los origenes del material del cuale surgieron ellas. La
Escuela Formgeschichte ha sostenido que las fuentes se copilaron reuniendo las anécdotas
acerca de Jesis y los fragmentos que referentes a su ensefianza circulaban
independientemente entre sus seguidores. Esas historias han sido clasificadas en varias
categorias, tales como milagros, epigramas, edificantes relatos de buenas acciones y
recitaciones histéricas como la referente a la Pasion, en los dltimos dias de JesUs.
Conforme a esta teoria se reunieron los asuntos biogréaficos, se colocaron en una trama
trazada por el autor y se tejieron en el cuerpo de una narracién que se convirtid, andando el
tiempo, en la fuente de un evangelio, 0 en un evangelio mismo.

La teoria Formgeschichte nos hace retroceder hasta la tradicion oral, pero considera
a ésta como una masa incoherente de fragmentos mas bien que como una presentacion
organizada de la vida de Jesus. Indudablemente muchos episodios de la vida del Sefior y
porciones de su ensefianza servian como ilustraciones o como textos, llegando a ser
conocidos asi por el publico, separados de todo contexto. Sin embargo, es muy posible que
esas porciones hayan sido separadas de un conjunto histérico y a existente, 0 que también
fueran, colecciones sueltas reunidas accidentalmente. Desde el primer dia de la predicacion
cristiana debio haber existido alguna cadena logica de relatos usados para presentar ante los
hombres la persona y la obre de Jesus.

(176)

Ninguna de todas estas teorias tan rapidamente bosquejadas aqui ha demostrado ser
suficiente para explicar el origen de los Evangelios. Se necesitan mayores evidencias antes
de que se pueda dar respuesta a todas las cuestiones involucradas en este asunto. Sin
embargo, hay algunos cuantos hechos que nos parecen razonablemente ciertos:



1. El evangelio de Mateo nos proporciona los apuntes que Mateo tomé del a
ensefianza de Jesls con un argumento narrativo que con viveza 'y a veces verbalmente nos
recuerda a Marcos. La semejanza puede explicarse satisfactoriamente tomando como base
una comun tradicion y el contacto personal con los hechos, como también por la
apropiacion que se hubieran hecho de una fuente escrita.

2. El evangelio de Marcos representa la linea principal de la predicacion narrativa
acerca de Jesus. Es la creacion literaria de un hombre que tuvo contacto con los ap6stoles
desde muy al principio de la iglesia, y que la escribié cuando algunos de ellos al menos,
todavia vivian. Su contenido se conocid desde época muy temprana en una de dos formas:
€OMO narracién 0 como escrito.

3. El evangelio de Lucas representa el relato independiente, hecho por cierto
viajero que acompafiaba a Pablo, y que lo escribi6 en la séptima década del primer siglo,
utilizando en su relato tanto la estructura narrativa de la predicacion apostdlica como
también los resultados de su propia investigacion. Muchas de las parabolas y milagros
consignados en Lucas no son idénticos con los que consigna Mateo, y aln las ensefianzas
de JesUs se presentan arregladas con diferente orden. Si tanto Lucas como Mateo utilizaron
a “Q” uno de ellos ciertamente lo hizo con bastante libertad. O bien Mateo arreglo el
cuerpo de sus ensefianzas en forma de topicos como se encuentran en el Sermon del Monte
(Mateo 5-7), o bien Lucas las esparcid a discrecion por todo su evangelio. Es mas
razonable aceptar que Lucas y Mateo se hayan conocido personalmente, 0 que Lucas haya
formado su reproduccion de los dichos de Jesis en contacto directo con personas que los
oyeron cuando se pronunciaron por primera vez, o con los apdstoles que los predicaban.

(177)

También merecen consideracion algunos otros aspectos de este asunto. Uno de
ellos es que las fechas de composicion y de publicacién pueden encontrarse bastante
separadas. Mateo, por ejemplo, pudo haber coleccionado sus apuntes durante los afios en
que todavia vivia nuestro Sefior, pero pudieron no haber llegado al publico en forma
organizada hasta mucho tiempo después. Si fue asi, bien pudieron ser utilizados por otros,
en el interin, y de alli que la forma final no necesariamente fuera idéntica con la coleccién
original.

La forma definitiva en la que estas notas individuales quedaron redactadas, debio6
recibir la influencia de la tradicion predominante y de su necesaria aplicacion a las
necesidades individuales. Surgirian diferencias motivadas por las diversas aplicaciones de
las ensefianzas de JesUs a las necesidades locales y por su adaptacién a propositos
individuales. Los mismos episodios pueden usarse con diferente redaccion, y aplicarse con
propiedad a muy diferentes circunstancias. Si se consideran asi, los desacuerdos que
aparecen en los relatos se convierten en insignificantes, ya que no denuncian ninguna
profunda inconsistencia interna en los documentos mismos.

Los evangelios deben considerarse como esfuerzos sinceros para adaptar la vida de
JesGs a los propositos de la ensefianza. Incuestionablemente fueron el alma de la
predicacion apostolica, lo que se ve claramente en el discurso de Pedro en el dia de
Pentecostés (Hech. 2:22-32), en su sermén en la casa de Cornelio (10:36-43) y en el
discurso de Pablo en Antioquia de Pisidia (13:23-33). Los evangelistas sinopticos no
podian ignorar esta “tradicion oral”, como se le llama; en efecto, el prefacio de Lucas



implica que el escritor conocia lo que los creyentes habian recibido por conducto de “los
ministros de la palabra” (Lucas 1:2). Aunque la teoria de la tradiciéon oral no puede
explicar todo el problema sindptico, es digna de mayor atencion que la que se le ha
concedido en recientes afos.

Por Gltimo, se debe tomar en cuenta el proposito de los evangelistas. Concediendo
que poseyeran mucho material en comdn, lo dedicaron a diferentes aplicaciones, y lo
organizaron en diferentes estructuras bajo la direccion del intento del Espiritu. Las

(178)

mas notables diferencias entre los escritores demuestran su independencia; las semejanzas
reflejan un fondo comin de informacion, el mismo tema de desarrollo y la inspiracion de
Dios que fue con cada uno de ellos.*°

Otras Lecturas

Bonnett, L. y Schroeder, A. Los evangelios sindpticos. EIl Paso: Casa Bautista de
Publicaciones, 1970.

Bruce, F.F. ¢Son fidedignos los documentos del Nuevo Testamento? Miami: Editorial
Caribe, 1957.

Carroll, B.H. Los cuatro evangelios. Terrassa: CLIE. 2 tomos, 1986.

Harrison, Everett F. Comentario biblico Moody: Nuevo Testamento. Grand Rapids:
Editorial Portavoz, 1987.

Robertson, A.T. Una armonia de los cuatro evangelios. EIl Paso: Casa Bautista de
Publicaciones, 1954.

Trenchard, Ernesto. Introduccion a los cuatro evangelios. Madrid: Literatura Biblica,
1961.

(179)

50 Puesto que la discusion del problema sinéptico no corresponde propiamente al estudio del Nuevo
Testamento en panorama, las anteriores afirmaciones se refieren al asunto Unicamente como un mero boceto.
Para reconocer un desarrollo mas completo de los puntos de vista del autor, véase la obre de Merrill C.
Tenney, The Genios of the Gospels (Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans Publishing Co., 1951), pp. 1-119. Un
libro pequefio pero magnifico, de caracter mas general es el de F.F. Bruce, ¢Son fidedignos los documentos
del Nuevo Testamento? (Miami: Editorial Caribe, 1957). Es enorme el volumen de la literatura critica al
respecto, y de ella poca, relativamente, ha sido escrita con un concepto fundamentalista.



CAPITULO OCHO:

EL EVANGLEIO DE MATEO

Los Origenes

La tradicion atribuye el primer evangelio a Mateo Levi, un recaudador o publicano a
quien Jests llamo para que fuese uno de sus doce discipulos (Mateo 9:9-13, 10:3).
Practicamente nada se sabe de él, exceptuando su nombre y ocupacion. Después de la lista
de apostoles en Los Hechos (1:3) desaparece de la historia de la iglesia salvo por alusiones
que probablemente se deben a la leyenda. En ninguna parte del primer evangelio se le
reconoces explicitamente como su autor, pero los primeros escritores de la iglesia al
discutir el asunto de la paternidad literaria de ese evangelio se la atribuyeron a Mateo.
Eusebio (alrededor del afio 325 D.C.) cita a Papias (que vivio por el afio 100 D.C.) diciendo
que Mateo habia compuesto en aramaico los oraculos del Sefior que posteriormente fueron
traducidos al griego por cada uno segun su capacidad. Ireneo, aproximadamente siglo y
medio antes que Eusebio, declard que “Mateo también publico un evangelio escrito entre
los hebreos, en su propio dialecto, en tanto que Pedro y Pablo estaban predicando en Roma
y poniendo los fundamentos de la iglesia”.

(180)

Varias inferencias pueden deducirse de estas declaraciones primitivas referentes al
origen del primer evangelio. Primera: La paternidad literaria de Mateo era indisputable.
Puesto que Mateo era un miembro, relativamente ignorado, del grupo apostélico no se ve
ninguna buena razon para convertirlo en autor de una produccién espuria. Cualquier
falsario que hubiese buscado fama para una obra suya habria elegido el nombre de un
renombrado apdstol para publicarla bajo ese nombre. Segunda: El consenso general de los
primitivos escritores concuerda en cuanto al conocido caracter de Mateo. Como publicano
gozaba de buena instruccién y estaba acostumbrado a guardar apuntes como parte de su
negocio. Tercera: La tradicion referente a que este evangelio fue originalmente escrito en
aramaico no excluye la posibilidad de que el autor haya publicado posteriormente una
edicion en griego, y que ésta rapidamente desplazara a la mas antigua.

Fechay lugar

Se ignora la fecha precisa en que fue escrito este evangelio. Dificilmente pudo serlo
antes de la primera dispersioén que sufrié la Iglesia Cristiana en Jerusalén (Hechos 8:4),
porque la iglesia local en Jerusalén no podia necesitar un evangelio escrito estando
personalmente presentes los apostoles para responder a todas las preguntas e impartir la
ensefianza genuina. Es dudoso que haya sido escrito después del afio 70 D.C., porque en la
profecia que se refiere a la destruccion de Jerusalén no hay ninguna alusion que dé a
entender que la ciudad hubiera caido ya (Mateo 24:1-28). el testimonio de Ireneo, ya
citado, colocaria su redaccion en el tiempo de Neron “cuando Pablo y Pedro estuvieron en



Roma.” Si esta tradicion es verdadera, Mateo debid haber compuesto su evangelio
originalmente para convertidos que no hablaban el aramaico de Palestina, y que por eso no
tenian acceso a los ap6stoles, estando consecuentemente necesitados de tener conocimiento
de Jesus por medio de un texto escrito.

El testimonio de Papias ha sido rechazado con frecuencia en

(181)

vista de que no ha sobrevivido en forma alguna un original aramaico y a que el evangelio
no tiene sefial alguna de ser una traduccion griega. Las traducciones promiscuas, como las
que menciona Papias, dificilmente se hubieran producido en el magnifico griego del
evangelio existente. Por otra parte, es posible que viendo la demanda de informacion
escrita acerca de la vida de JesUs, el autor hubiera hecho una edicién griega para las iglesias
gentiles, quizd particularmente para la de Antioquia. Puesto que las iglesias griegas
rapidamente sobrepasaron a las aramaicas en nimero y en influencia, el original aramaico
debié desaparecer desde una época muy temprana. Se han expresado opiniones
contradictorias referentes al lenguaje original de este evangelio. en cualquier caso el texto
griego existente es primitivo y debe considerarse como una edicidn directa en griego mas
bien que como una traduccion del aramaico.

El evangelio de Mateo esta admirablemente adaptado a una iglesia que guardaba
estrechas relaciones con el judaismo, aunque se hacia mas y mas independiente de él.
Respira la atmoésfera del mesionismo, aunque tiene un mensaje para “todo el mundo”. En
él se conserva la esencia del pacto Abrahdmico, en el que se aseguraban las bendiciones de
Dios para Abraham y para su simiente, considerados como un pueblo separado, y aun se
afiadia: “En ti seran benditas todas la s familias de la Tierra” (Gén. 12:3).

Pudo haber sido Antioquia el lugar donde se escribio este evangelio. Las citas
tomadas de los evangelios en los primitivos escritos patristicos, como los de Papias y los de
Ignacio, concuerdan exactamente con el texto de Mateo, demostrando que fue
probablemente este primer evangelio el favorito de la iglesia siro-judia. Ademas, la iglesia
de Antioquia fue la primera que tuvo una comunidad marcadamente gentil y que hablaba
tanto el aramaico como el griego. Aunque nos falta una prueba absoluta de que este
evangelio se redact6 en Antioquia, no existe para ello un lugar tan adecuado como ese. Por
tanto pudo haber sido compuesto en alguno de los afios que van del 50-70 D.C., y colocado
en circulacion por los obreros que iban y venian, tomando a la iglesia de Antioquia como
centro.

(182)
Contenido

El tema del evangelio de Mateo se enuncia desde sus primeras palabras: “Libro de
la generacion de Jesucristo, hijo de David, hijo de Abraham” (Mateo 1:1) Esta fraseologia
nos recuerda la del libro del Génesis, que se divide en secciones separadas pro la misma
frase, “éstas son las generaciones de...” o “los origenes de...” (Gén. 2:4, 5:1, 6:9, etc.). En
cada lugar donde ocurre esta frase se marca una etapa en el desarrollo de la promesa
mesianica. Los eslabones de la historia de pueblo de Dios siguen adelante del Génesis y
encontramos no de ellos en Rut 4:18, en donde la linea mesiénica concluye con David.



Mateo captura la genealogia en este punto y demuestra su cumplimiento en la persona de
Jesus.

Mateo toma su forma alrededor de una doble armazon que puede distinguirse por
las frases que se repiten en el libro. La primera armazon es biografica es casi igual a la
estructura de la biografia de Jesus dada por Marcos y Lucas. Hay dos puntos de division:
El primero estd en Mateo 4:17, “desde aquel tiempo (las cursivas son del autor) comenzo
JesUs a predicar y a decir: Arrepentios, que el reino de los cielos se ah acercado”, y el
segundo lo hallamos en Mateo 16:21, “desde aquel tiempo (las cursivas son del autor)
comenz6 JesUs a declarar a sus discipulos que le convenia ir a Jerusalén y padecer mucho
de los ancianos, y de los principes de los sacerdotes, y de los escribas; y ser muerto, y
resucitar al tercer dia”. El primero de estos dos pasajes indica la iniciacion de la carrera de
nuestro Sefior como predicador, la que le colocd en publica preeminencia. El Gltimo pasaje
sefiala el principio de la declinacién de su popularidad y apunta a la culminacion de su
carrera de la cruz. El hecho de que estos dos puntos decisivos de su vida estén tan
claramente marcados en le evangelio, indica el decidido proposito del autor de presentar
dos aspectos de la biografia de Jesus, demostrando que tenia un concepto unitario de la vida
de su Maestro como un todo. El evangelio no es un mero conjunto de expresiones
fragmentarias o de historias sueltas, sino un bien definido arreglo que sirve para mostrar

(183)

cdmo le Mesias cumplié la vocacion por la cual vino al mundo.

El otro armazon de Mateo es peculiar a este evangelio. En tanto que el primero ya
mencionado se compone de material biogréafico acerca de la vida de Jesus, este segundo es
un temario. Su contenido total se divide en cinco bloques de texto, cada uno de los cuales
cuaja alrededor de un tema dominante, terminando con la frase “Y fue que acabando
Jesus...”. Contando la narracion introductoria y la historia final de la pasion hay siete
divisiones por todas, las cuales se compendian en un epilogo que coloca al lector ante las
consecuencias de las demandas mesianicas de JesUs. El agudo contraste entre la accion
seguida por los sacerdotes al recibir el informe de la guardia que estuvo en la tumba, con la
que los discipulos tomaron al contar con la revelacion de su Sefior resucitado, concierne al
lector a que decida por si mismo cual de estas dos actitudes tomara. Una seria alienarse con
los jefes judios que rechazaron a Jesls y que no atendieron a sus demandas bajo ningunas
circunstancias, y la otra convertirse él mismo en discipulo suyo.

Bosquejo

MATEO: EL EVANGELIO DEL MESIAS
I. Cumplimiento de las Profecias acerca

del Mesias

Su Venida 1:1-4:11
Il.  Exposicion de los Principios del Mesias.

Discurso Inaugural 4:12-7:29

Desafio a Entrar (7:13, 14)

II1.  Revelacién del Poder del Mesias.



Los Milagros 8:1-11:1

Desafio a Seguirlo (10:34-39)
IV. El Mesias Explica su Programa.

Las Parabolas 11:2-13:53

Desafio a Aceptarlo (11:28)

Desafio a Entenderlo (13:51)

(184)

V. El Mesias Declara su Proposito.

La Crisis de la Cruz 13:54-19:1

Desafio a Testificarlo (16:13-15)
VI.  Presentacion de los Problemas del Mesias.

Conflictos con sus Oponentes 19:4-26:1

Desafio al Arrepentimiento (23:37-39)
VII. Cumplimiento de la Pasion del Mesias.

Muerte y Resurreccion 26:3-28:10
VIII. Epilogo.

Rumor y Realidad 28:11-20

Desafio a la Accion (28:16-20)

De estas secciones las tres primeras familiarizan al lector del evangelio con el
trasfondo de la historia del Mesias. En el primer versiculo se declara ante todo, su
genealogia que enraiza con Abraham, el que primero recibié las promesas de Dios, y con
David el divinamente electo fundador de la casa real de Judd, y en los versiculos siguientes
procede a demostrarlo. Sigue el relato del nacimiento virginal junto con el bautismo y la
tentacion que lo prepard para sus trabajos publicos. En esta seccion de tres capitulos y
medio, ocurre no menos de cinco veces la frase “para que se cumpliese lo que fue dicho por
el Sefior, por el profeta que dijo”, o alguna otra semejante. De esta manera, la venida de
JesUs se describe como el cumplimiento del divino propésito que fue revelado en el
Antiguo Testamento, proposito que fue revelado en el Antiguo Testamento, propdsito que
en forma parcial se vino ejecutando en el proceso historico que precedio a su llegada.

La segunda seccion comienza cuando el Sefior JesUs se presento en Galilea después
del encarcelamiento de Juan el Bautista. Esta dedicada en gran parte a hacer la declaracion
de los principios espirituales y éticos del reino mesianico. Jesus convocé a los hombres
llaméandolos al arrepentimiento y a la fe en El, y el paso que les declaraba el reino en el cual
El es Sefior, procuraba describir la naturaleza de ese reino y como se entraria en él.

(185)
Mateo es el tinico que usa treinta y tres veces la frase “el reino de los cielos”. Cinco

veces se refiere al “reino de Dios” (6:33. 12:28. 19:24. 21:31, 21:43). Los otros sindpticos
usan este Gltimo término en muchos pasajes en donde Mateo emplea “el reino de los



cielos”. A la vez que el Sefior Jesus afirmaba inequivocamente que su reino tendria una
manifestacion final de caracter material (8:11, 13:40-43), también declaraba con toda
exactitud que el presente tiene una existencia de caracter espiritual (4:17, 12:28).

Los principios espirituales del reino fueron incorporados en el Sermon del Monte,
del cual Mateo da la méas completa version. En él se define la posicion que Jesus adopta
con relacion a la Ley, porque dijo que “no habia venido a destruirla, sino a cumplirla”
(5:17). Demand6 una justicia que excedia a la norma del legalismo judio, porque era
interna, no externa; espontanea, no legalista; medida por una persona, y no por un codigo.
Su mas alta norma era Dios mismo: “Sed, pues, vosotros perfectos, como vuestro Padre
que esta en los cielos es perfecto” (5:48). En este sentido El fue mucho més alla de la Ley
cuando dijo “Oisteis que fue dicho a los antiguos...mas yo os digo” (5:21,22). El Sermén
del Monte es una afirmacion directa del derecho de JesUs a trascender la Ley. No vino a
abrogar la Ley pero la sobrepasé por medio de la absoluta santidad de su persona.

El criterio de la justicia que se sustenta en el Sermén del Monte no guarda
conformidad con los ideales humanos, sino que consiste en el conocimiento de Cristo, en
escuchar sus palabras y en obedecerlas (7:23,24). El significado completo de la persona de
Cristo y su obra todavia estaba por realizarse, pero la necesidad de hacerlo a EI mismo el
centro de toda su ensefianza y de todo lo relativo a la fe se queda asentado aqui en forma
inequivoca.

Para que estos principios aparecieran validos en el pensamiento de los que habian
de creer fueron necesarias algunas pruebas del poder de JesUs. La tercera seccion de Mateo
(8:1-11:1) se ocupa ante todo con el recuento de varios tipos de milagros en los que JesUs
mostrd su poder sobre la enfermedad (la lepra, 8:1-4; la paralisis temblorosa—palsy en la
version inglesa—8:5-13; la fiebre, 8:14-17; la pardlisis, 9:2-8; flujo de sangre, 9:20-22,
ceguera, 9:27-31);

(186)

sobre los demonios, (8:28-30, 9:32-34); sobre los poderes de la naturaleza (8:23-27) y sobre
la muerte (9:18, 23-26). La comision dada a los Doce, y descrita en Mateo 10 puede
considerarse como la primera vez que Jesus delegd su poder a los hombres y como la
repetida seguridad de que El no les faltaria al salir a ponerlo en obra. La predicacion del
Mesias no era precisamente la proclamacién de un nuevo ideal, pero si tenia que ser la
demostracion de un nuevo poder, un concepto que el libro de Los Hechos afirma que se
convirtié en realidad en la vida posterior de la iglesia: “Y los apdstoles daban testimonio
de la resurreccion del Sefior Jesus con gran esfuerzo; y gran gracia era en todos ellos”
(Hechos 4:33).

Semejantes realizaciones maravillosas, ya fuesen de nuestro Sefior Jesucristo mismo
o0 de sus discipulos, no fueron esporadicos, ni desorientadas muestras de poder. Jesus
procuraba ensefiar a la multitud inaugurando un programa para su reino mas bién que
desconcertar o asombrar a las multitudes.

Desde el principio de la cuarta seccion de Mateo (11:2-13:53) se destacan
prominentemente las parabolas. No todas ellas pertenecen a esta parte del evangelio, pero
el grupo unido mas numeroso de ellas lo tenemos aqui en el capitulo trece. Con figuras
tomadas de la vida diaria retratan la naturaleza y el programa del reino de los cielos,
particularmente con referencia al futuro.



JesUs declard que las parabolas tenian por objeto, tanto revelar como esconder la
verdad, porque cuando los discipulos le preguntaron por qué usaba parabolas para hablar a
las multitudes, les contesto:

Porque a vosotros es concedido saber los misterios del reino de los cielos; mas
a ellos no es concedido.
(Mat. 13:11)

JesUs queria que sus ensefianzas fueran claras para quienes estaban dispuestos para
ellas, y oscuras para aquellas que eran rebeldes.

En esta lista hay ocho parébolas:

1. Los Terrenos 13:1-23

2. ElTrigoy la Cizafa 13:24-30, 36-43

3. La Semilla de Mostaza 13:31, 32

4. La Levadura 13:33

5. El Tesoro 13:44

6. LaPerla 13:45, 46

7. LaRed 13:47-50

8. El Padre de Familia 13:51,52
(187)

La lista se divide en el versiculo 36, en donde se dice que JesUs se retird de las multitudes y
se vino a casa, de modo que cuatro parabolas estuvieron destinadas al gentio y cuatro a los
discipulos.

Las primeras cuatro, por tanto, presentan el reino de los cielos a la multitud. Su
principio, por medio de la siembra de la palabra de Dios; los varios tipos de oyentes que la
reciben: el contraste entre la respuesta verdadera y la falsa, en el trigo y la cizafa; el
asombroso crecimiento del reino, desde su pequefiisimo principio hasta ser un grande arbol;
las dinamicas fuerzas del reino comparadas con la levadura; todos éstos fueron factores que
El quiso que el pueblo conociera.

Las Ultimas cuatro tratan de los aspectos internos del reino: el coste de la
adquisicion—el tesoro y la perla—; los dos destinos, malos y justos, transitoriamente
unidos en la red, y la mezcal de nuevos y antiguos rudimentos en su ensefianza.

Todas las parabolas indican que Jesls no pensaba de si mismo como un simple
reformador judio sino como un soberano de la tierra y personaje de importancia mundial.

Los capitulos once y doce, que preceden a las parabolas, contienen discursos
adicionales en los que se sostiene la naturaleza e importancia de su obra. La pregunta de
Juan el Bautista (11:2-19), el rechazamiento de Jesus por las ciudades de Galilea (11:20-
24), su autoridad sobre el sabado (12:1-14), y su autoridad sobre los demonios (12:22-37),
todo lo cual contribuye a entender su obra como la de un personaje sobrenatural que vino a
la Tierra en cumplimiento de un encargo extraordinario.

En la siguiente seccion de Mateo—Ila V—(13:54-19:2) se anticipa la crisis de aquella
mision. El rechazamiento de JesUs por sus conciudadanos (13:54-58), el prejuicio de



Herodes en la muerte de Juan Bautista (14:1-12), la falta de entendimiento de los
(188)

discipulos (15:1-16, 16:5-12) denuncian fuerzas que obligaron a Jesis a hacer la
declaracion de la inminencia de la cruz, y también la revelacion de si mismo en la
transfiguracion (16:21-17:8). Desde este punto de la narracion en adelante, la cruz adquiere
mas y mas relieve ante Jesus y se convierte en el objetivo inmediato de su carrera terrenal.

La declaracion del propésito mesidnico condujo al conflicto. En los capitulos 19:3-
26:2 se describen los problemas del Mesias, y aparecen en determinados eventos sus
conflictos con sus oponentes, por ejemplo, los debates con los herodianos, con los saduceos
y con los fariseos (22:5-40). Las denunciaciones del capitulo veintitrés y la prediccion de
la desolacién de Jerusalén en los capitulos veinticuatro y veinticinco brotaron de este
conflicto.

El conflicto debe resolverse en una crisis, y en la vida del Mesias aquella crisis fue
la cruz. Desde Mateo 26:3 hasta 28:10 se describen su Pasidn, su muerte y su resurreccion.
Mateo insiste en el caracter mesianico de su muerte destacando su relacion con la profecia.
Cuatro veces Jesus aludié con toda claridad al Antiguo Testamento en lo que se refiere a los
eventos de su Pasion (26:31, 54, 56; 27:9), y al contestar la pregunta de Caifas uso respecto
a si mismo el titulo, Hijo del hombre (26:64), que en Daniel 7:13, 14 se aplicd a un
personaje celestial.

El epilogo es un sumario de todo el evangelio, remachando su ensefiaza al tomar
como ejemplo las dos actitudes hacia Jesus: Rechazarlo a causa de la incredulidad, o
adorarlo como resultado de haberlo aceptado.

Cada una de las secciones contiene un desafio a los discipulos, expresado por Jesus,
y que evidentemente manifiesta la intencién del autor de que sea también un desafio para
quien lea. Al terminar la seccion didactica que contiene al Sermén del Monte, Jesus llamé
a sus discipulos para que dieran el premier paso de entrada al camino que conduce a la vida
(Mateo 7:13, 14). Tan pronto como les hubo probado su poder, les comisioné como
testigos y los reté a que tomaran la cruz y le siguieran (10:34-41). Hay un doble desafio en
la seccidn que trata de la explicacion de su programa: Uno va dirigido a la multitud para
que venga a él a descansar (11:28) y el otro a sus discipulos preguntandoles si han
entendido

(189)

sus palabras (13:51). Queria que entendieran perfectamente que sus demandas exigian una
respuesta tanto de la voluntad como del intelecto. La prediccion de la cruz, en el punto
crucial de su vida, hizo aparecer una pregunta comprometedora: “;Quién decis vosotros
que soy yo?” (16:15). Habiendo sido rechazado por Jerusalén fue constrefiido a invitar a la
rebelde ciudad al arrepentimiento (23:37-39). Con el desenlace de la historia se escucha la
Gran Comision “Por tanto id...,” apelacion final del evangelio considerado como un todo.
De este modo se aplica practicamente cada una de estas secciones para producir la accion
que el lector debe asumir a medida que va adelantando en la lectura del libro.

Enfasis



El evangelio de Mateo fue escrito para que se viera como Jesus de Nazaret amplié y
explico la revelacion que habia comenzado en las profecias mesianicas del Antiguo
Testamento. Aunque su caracter resulta marcadamente judio, fue escrito tamibén para
provecho de los gentiles puesto, que la comision final ordena a los Doce que hagan
discipulos “entre todas las naciones” (28:19). Si fue compuesto originalmente para
beneficio de la iglesia de Antioquia, en donde por primera vez se vieron muy numerosos
convertidos gentiles, aparece con toda claridad la razén de su caracter judio. Mateo
procuré demostrar a esos convertidos el significado del ministerio de JesUs usando términos
del Antiguo Testamento aceptados por sus colegas judios, y en los cuales ellos mismos
habian sido ensefiados.

Hay ciertos incidentes peculiares en Mateo. La vision de José (1:20-24), la visita de
los magos (2:1-12), la huida de Egipto (2:13-15), la matanza de los nifios (2:16), el suefio
de la mujer de Pilato (27:19), la muerte de Judas (27:3-10), la resurreccion de los santos
con motivo de la crucifixion (27:52), el soborno a los soldados (28:12-15), y la comision
para bautizar (28:19, 20) que no aparecen en ningln otro de los evangelios. Entre las
pardbolas, la de la cizafia (13:24-30, 36-43), el tesoro escondido (13:44), la perla
(13:45,46),

(190)

la red de pescar (13:47), el siervo despiadado (18:23-35), los trabajadores de la vifia (20:1-
16), los dos hijos (21:28-32), la boda del hijo del rey (22:1-13), las diez virgenes (25:1-13),
y los talentos (25:14-30) son exclusivos de Mateo.

Solamente hay tres milagros peculiares en Mateo: Los dos ciegos, el endemoniado
mudo (9:32,33), y la moneda en la boca del pez (17:24-27). Parece que Mateo utiliza los
milagros no como un mero enriquecimiento de su narracion, sino con el propésito de que
sirvan para probar el poder de Jesus, y por eso no duda en repetir muchos que aparecen en
Marcos y Lucas.

El evangelio de Mateo es marcadamente didactico. Contiene el mas grande
conjunto de discursos que se encuentran en los evangelios (Caps. 5, 6 y 7), y otros largos
pasajes (Caps. 10, 13, 18, 23, 24 y 25) en los que aparece la ensefianza de JesUs. Estos
discursos abarcan cerca de las tres quintas partes de todo el evangelio. Evidentemente
Mateo quiso dar realce al contenido de la ensefianza de Jesis en relacion con su
extraordinaria personalidad y con la ley, para que resaltaran con claridad todas las
implicaciones de la venida del Mesias.

Personajes

Mateo pone menos énfasis sobre los personajes que actllan en su narrativa que el
que ponen los otros sindpticos, y no son muchos los que introduce como exclusivos de él.
José (1:18-25), Herodes el Grande (2:1-16), y la madre de Santiago y Juan (20:20,21)
ocupan mas espacio que en Marcos y Lucas, pero tanto Marcos como Lucas usan mas
disefios de personajes que Mateo.

En general, los personajes del evangelio de Mateo son idénticos con los de Marcos,
Lucas y Juan. Juan el Bautista, Maria (la madre de Jesus), los Doce discipulos, Caifés, los
principes de los sacerdotes, Pilato, Simén de Cirene, José de Arimatea y muchas



personalidades menores, que tienen su parte en la narracion. Ocurren, sin embargo, en
forma incidental, dentro de la ensefianza.

(191)
Peculiaridades
1. Mateo es el Evangelio de los Discursos.

En cada una de las secciones ya vistas hay lo que podriamos llamar un largo
discurso, segln se ve en la tabla siguiente:

SECCION DISCURsO
I. Las Profecias cumplidas Predicacion de Juan
1:1-4:11 3:1-12
Il.  Proclamacion de los Principios El Sermon del Monte
4:12-7:29 5:1-7:29
I1l.  Manifestacion de Poder La Comision
8:1-11:1 10:1-42
IV. Explicacion del Programa Las Parabolas
11:2-13:53 13:1-52
V. Declaracion del Proposito El significado del Perddn
13:54-19:2 18:1-35
VI. Presentacién de Problemas Denunciacion y Prediccion
19:3-26:2 23:1-25-46
VII.  Cumplimiento de la Pasién (En lugar de un discurso hay accién)
26:3-28:10
VIII. Epilogo La Gran Comisién
28:11-20 28:18-20

2. Mateo es el Evangelio de la Iglesia.

El evangelio de Mateo es el tnico en el que aparece la palabra “iglesia” (16:18,
18:17). Ambos pasajes son palabras habladas por Cristo en las que demuestra que tenia una
idea definida de la iglesia como una institucion futura. El hecho en si de que estas
declaraciones suyas estén incorporadas en Mateo puede ser una indicacion de que este
evangelio fue escrito para una iglesia joven y con dificultades, por lo cual necesitaba
estimulo y disciplina.

3. Mateo es el Evangelio del Rey.

En Mateo no solamente se pone énfasis sobre la doctrina del reino, sino que a través
de todo el Evangelio se concede prominencia

(192)

a la realeza de Cristo. La genealogia del primer capitulo sigue la linea real de Juda. El
terror de Herodes se explica porque el nacimiento de Jesus introducia un rival politico. La
entrada triunfal en Jerusalén destaca su llegada como Rey que cabalga pacificamente sobre
un hijo de asna (21:5,7). En el discurso escatolégico predice que se sentara “sobre el trono



de su gloria” (25:31). La inscripcion colocada por Pilato sobre la cruz, decia: “Este es
Jests el Rey de los Judios” (27:37).

Otras Lecturas

Broadus, J.A. Comentario expositivo del Nuevo Testamento: Mateo. El Paso: Casa
Bautista de Publicaciones, 1959.

Erman, Carlos R. El evangelio de Mateo. Grand Rapids: Editorial T.E.L.L., 1974.

Hendriksen, Guillermo. Comentario del Nuevo Testamento: Mateo. Grand Rapids:
Subcomisidn Literatura Cristiana, 1986.

Henry, Matthew. Comentario exegético devocional a toda la Biblia: Mateo. Terrassa:

CLIE, 1987.

Ryle, C. Los evangelios explicados: Mateo. Terrassa: CLIE, 1977.

Simpson, A.B. Comentario al evangelio de Mateo. Terrassa: CLIE, 1985.

Valdés, Juan de. El evangelio segun San Mateo. Terrassa: CLIE, 1988.

(193)



CAPITULO NUEVE:

EL EVANGELIO DE MARCOS

Los origenes

Se sabe comparativamente poco acerca del autor de este evangelio. En ninguna
parte del libro se le menciona por nombre; contiene relativamente pocos pasajes que
proporcionen algunas indicaciones referentes a sus intereses y a su personalidad, y mucho
menos algo que sirva para identificarlo. La tradicion lo identifica con Juan Marcos,
descendiente de una familia cristiana de Jerusalén, ayudante y suplente de Pablo, de
Bernabé y quiza de Pedro. No se sabe la fecha de su nacimiento, pero probablemente era
diez afios mas joven que los apdstoles. En otras palabras, tenia aproximadamente veinte
cuando la crucifixion. Era hijo de Maria, amiga de los apdstoles, la cual se menciona en
Hechos 12. En casa de ella se celebraba la reunién de oracion para interceder por la
liberacion de Pedro, y es posible que su casa haya sido el cuartel general de los dirigentes
cristianos en Jerusalén. Evidentemente Pedro busc este sitio como el primero que debia
visitar después de ser librado de la prision (Hechos 12:12), lo cual indica que estaba seguro
de encontrar alli a sus colegas, a esa hora. Puede ser que en esta casa haya estado el
“aposento alto” en donde Jesus y sus discipulos celebraron la primera Santa Cena y en
donde siguieron las reuniones de oracién que precedieron al Pentecostés.

(194)

Si esto fue asi, Marcos estuvo bien relacionado con los dirigentes del movimiento cristiano
casi desde al iniciacion de éste.

La familia a la que Marcos pertenecia era de buena posicién, porque su madre tenia
casa propia y sirvientes. Hayes sugiere que Marcos era “el hijo prodigo de una viuda
rica”.>! Bernabé, primo de él, era sin duda poseedor de algunos bienes, porque vendi6 una
heredad, “y trajo el dinero y lo puso a los pies de los apostoles™ (4:37). Su hogar original
probablemente era Chipre; en todo caso Bernabé procedia de alli (4:36). Parece que
Marcos crecié en u medio en el que se combinaba la piedad y la cultura.

Lo introdujo al ministerio su primo Bernabé, el cual, después de la visita que con
Pablo hizo a Jerusalén, segun se recuerda en Hechos 11:30, volvié a Antioquia llevando
consigo a Marcos (12:25). Cuando Bernabé y Pablo fueron al primer viaje misionero,
Marcos los acompafié con el caracter de ayudante o de suplente (13:5). Permaneci6 con
ellos trabajando juntos en Chipre, pero cuando salieron de alli para internarse en Asia, se
aparto6 de ellos y volvid a Jerusalén (13:13). No se nos da la razén de su defeccion, pero la
implicacion indicaria que fue porque no se sentia llamado a ese trabajo o porque sufrid
alguna reaccion emocional. Quiza no le gustaba la compafiia de Pablo; quiza no le
interesaba la mision entre los gentiles. El hecho es que no sigui6 adelante con ellos.

51 Doremus A. Hayes, The Synoptic Gospels and the Book of Acts (Nueva York: The Methodist Book
Concern, s.f.), p. 105.



Después del regreso a Antioquia y del concilio que tuvo lugar en Jerusalén, Bernabé
quiso que Juan Marcos les acompariara en su segundo viaje. Bernabé quiso que Juan
marcos les acompafara en su segundo viaje. Pablo se opuso porque Marcos “no fue con
ellos a la obra” (15:37-39). El desacuerdo entre ellos fue tan manifiesto que tuvieron que
separarse. Bernabé tomd a Marcos y navegd a Chipre, mientras Pablo con un nuevo
ayudante, salié para seguir la mision en Asia.

En este punto, probablemente cerca del afio 50 D.C., Marcos desaparece de la
narracion del Nuevo Testamento y no vuelve a aparecer durante diez afios. Sin embargo,
en la epistola a los Colosenses, Marcos se ha reunido de nuevo al grupo de Pablo en Roma
y el apdstol le recomienda a la iglesia de Colosas. Algun

(195)

tiempo después, Pablo le describe diciendo que “me es util para el ministerio” (II Tim.
4:11). El antiguo desacuerdo ha quedado liquidado; Marcos evidentemente recobro la
estimacion de Pablo. Parece igualmente probable que estuvo asociado con Pedro por esta
misma época (I Pedro 5:13). No cabe duda que estuvo en la iglesia desde muy al principio
y que participo en el testimonio activo desde Jerusalén hasta Roma durante los afios
comprendidos desde el 30 hasta el 65 D.C. Una tradicion, preservada por Eusebio, dice que
marco fue el fundador de las iglesias de Alejandria.5?

Fechay lugar

El primitivo testimonio acerca del evangelio de Marcos generalmente lo relaciona
con la predicacion de Pedro en Roma en la séptima década de la era cristiana.

Papias (alrededor de 115 D.C.), segun lo cita Eusebio (alrededor del 375 D.C.),%
dice:

Y Juan el presbitero también dijo esto—Marcos siendo intérprete de Pedro, escribié con
gran cuidado todo lo que recordaba, sin embargo, no lo hizo en el orden en el que lo habia
hablado o hecho nuestro Sefior—, porque ni oy ni sigui6 a nuestro Sefior; pero, como ya se
dijo, fue compafiero de Pedro, el cual le dio las instrucciones necesarias, pero no para que
hiciera una historia de los discursos de nuestro Sefior: Por lo cual Marcos no ha errado en
cosa alguna escribiendo las cosas que recordaba; puesto que puso cuidadosa atencién en
una cosa, no omitir nada de lo que oyo, ni asentar alguna cosa falsa en sus relatos.

Eusebio® cita también a Clemente de Alejandria (alrededor del 180 D.C.) diciendo
que los que habian escuchado a Pedro le rogaron a Marcos que les dejara un relato escrito
de la doctrina que Pedro les habia comunicado oralmente, y que Pedro autorizé

(196 )

que el evangelio fuera leido en las Iglesias. A Origenes, sucesor de Clemente (alrededor
del 225 D.C.), se atribuye haber dicho que Marcos escribié su evangelio a medida que

52 Eusebio, Historia Ecclesiae 11, 16.
%3 Op. cit., 111, 39.
54 Op. cit., II, 15.



Pedro se lo explicaba.® Ireneo confirma esta tradicion diciendo que “después de la muerte
de Pedro y de Pablo, Marcos nos dejé escritas las cosas que Pedro predico”.%®

La confianza que nos merecen estas tradiciones queda sujeta a duda, puesto que no
nos vienen directamente del siglo primero, pero es digno de notarse que todas estan de
acuerdo en reconocer la paternidad literaria de Marcos en cuanto al Segundo Evangelio y
todas ellas lo relacionan con la predicacion de Pedro. La tradicion no esta de acuerdo en
cuanto a la relacion de este evangelio con la vida de Pedro. Ireneo da a entender que el
evangelio fue escrito después de la muerte de Pedro, presuntativamente entre los afios 65 al
66 D.C., en tanto que Clemente y Origenes dan a entender que la obra se concluyd durante
la vida de Pedro y que fue autorizada por él. No puede haber duda en cuanto a que este
evangelio fue escrito por un hombre que conocio a algunos del grupo apostélico y que tuvo
prolongado y directo contacto con la predicacion de ellos.

De los hechos anteriores podemos sacar algunas deducciones:

1. Marcos crecid en la atmosfera religiosa del judaismo.

2. Pudo haber sido testigo ocular de algunos de los hechos consignados en el
evangelio que lleva su nombre.

3. Fue un intimo asociado de los dirigentes apostolicos de la iglesia primitiva, y
debid haber estado bien informado de la predicacion de Jesus, y de las “buenas nuevas” que
aquéllos propagaban.

4. Fue él mismo participante en el trabajo de predicacion, y testigo del principio del
trabajo misionero entre los gentiles.

A estos hechos se puede afiadir otros dos tomados del mismo evangelio:

1. El autor destaca hechos mas bien que temas o tdpicos.

2. Posiblemente fue él, uno de los testigos del arresto de

(197)

Jesus en el huerto. En Marcos 14:51,52 se menciona un mancebillo que seguia a Jesus. No
se nos da ninguna sefial para identificarlo, ni en el lugar en que se le cita se hace notar qué
relacién haya tenido con el cuerpo del relato. En lo que a la narracién se refiere, si se
omitiera esa mencidn en nada se interrumpiria su continuidad. Resulta dificil resistir la
tentacion de descubrir en este pasaje una reminiscencia vivida del autor, pero que no tiene
importancia en la trama principal de la historia. Tampoco los otros sindpticos recuerdan
ese detalle. Si esto se refiere a Marcos, entonces él fue testigo ocular de las Gltimas horas
de la vida de Jesus, y resulta perfectamente claro que la posteridad debe mucho del
recuerdo de esas horas a Marcos.

3. Ademas, en Marcos 15:21, hay una referencia a Simon en cireneo, “padre de
Alejandro y de Rufo”. Estos dos hombres no tienen parte en la historia; nada mas se les
menciona, pero, ¢por qué? Probablemente porque eran conocidos del autor y de sus lectores
debido a relaciones personales. Si fue asi, la fecha del evangelio de Marcos puede
colocarse dentro de los limites de una generacion a partir de la crucifixion, aun cuando se
conceda que estos dos hombres hayan sido nifios cuando ésta ocurrid.

4. Otro interesante hecho surge de la comparacién entre el discurso de Pedro en
Hechos 10:34-43 y este evangelio. La tradicion afirma que Marcos fue ayudante de Pedro

% Op. cit., VI, 25.
56 Ireneo, Contra los herejes 11, i, 1.



durante alglin tiempo y hay cierta confirmacion de ello en | Pedro 5:13. Es digno de
notarse que el sermén consignado en Hechos esta apegado al bosquejo del contenido de
Marcos. Al escribir su evangelio, ¢recordd Marcos, segin la tradicion lo afirma, la
predicacion oral de Pedro?

Por medio de todas estas consideraciones puede llegarse a la conclusion de que este
evangelio es el producto de uno de los jovenes predicadores de la época apostdlica, que
estuvo perfectamente relacionado con el mensaje referente a Jests y que lo se escribi¢ tal
como lo oy6, sin elaboracion o embellecimientos de ninguna clase. No intenté una
interpretacion biografica; simplemente dejo que los hechos hablaran en lugar de él. Si lo
escribio hacia el fin de su carrera, su experiencia habia profundizado y enriquecido la
presentacion del mensaje de Cristo.

(198)

La anterior discusion acerca del autor ha descubierto ya muchas de las evidencias
existentes con relacion a la fecha del evangelio. Dificilmente pudo haber sido compuesto
después del afio 70 D.C., y si, con mucha anterioridad, si por “compuesto” queremos decir,
hacer la coleccién y usar ese material sin darle precisamente publicacién. EI estrecho
acuerdo que con Marcos guardan Mateo y Lucas, en cuyos evangelios se puede encontrar la
mayor parte del material de Marcos, ha hecho que muchos crean que Mateo y Lucas usaron
a Marcos como fuente informativa, y que el documento escrito (de Marcos) precedio a los
otros dos evangelios. Semejante conclusion nos llevaria a creer o bien que Marcos fue
escrito en época muy temprana, o que los otros se escribieron en época posterior. Sin
embargo, si estos evangelios son tres diferentes presentaciones escritas del mensaje
apostdlico del Sefior JesUs, tal como las inspird el Espiritu Santo, sacadas de entre el
material comin que los apdstoles y sus asociados predicaban, surge una magnifica
posibilidad de que los tres hayan sido producidos simultdneamente. Para una discusion mas
amplia sobre este aspecto, véase la seccion que trata sobre el problema sindptico en el
capitulo 6.

El evangelio de Marcos es terso, claro y certero, con un estilo adecuado para apelar
a la mente romana que se impacientaba con disertaciones abstractas o de indole literaria.
Se encuentran muchos latinismos en Marcos, tales como modius en lugar de “almud” o
“celemin” (4:21), census por “tributo” (12:14), speculator por “uno de la guardia” (6:27),
centurio por “centurion” (15:39, 44, 45) y otros. Para la mayor parte de estos términos
habia equivalentes griegos. Segun parece, Marcos usé estos términos latinos porque eran
mas comunes 0 mas familiares. Este evangelio contiene poco énfasis sobre leyes y
costumbres judias, y cuando las menciona las explicacién mas amplitud que en los otros
sinopticos. La evidencia interna del Evangelio de Marcos satisface perfectamente la
tradicion externa respecto a que el lugar de su publicacién fue Roma. De cualquier modo,
el Evangelio de Marcos tuvo por objeto la evangelizacion del laico dotado con la
mentalidad practica del ciudadano romano.

(199)

Contenido



El Evangelio de Marcos es una narracién histérica que nos pone delante un cuadro
representativo de la persona y obra del Sefior Jesucristo. Fundamentalmente no es una
biografia, porque o discute la parentela, el primitivo medio social, el nacimiento, la
educacion o la familia de su protagonista, ni intenta proporcionar informacion acerca de
alguna fase particular de su vida. Nos da en ininterrumpida sucesion y probablemente en
orden cronolégico general, una serie de episodios de la carrera de cristo con algunos
detalles referentes a la Gltima semana que paso sobre la tierra. Es casi totalmente objetivo
en su desarrollo. Ofrece pocos comentarios; la narrativa constituye su propia historia. Si
los Gltimos doce versiculos de este evangelio, que muchos consideran que no son de
Marcos porque n o aparecen en los mas antiguos manuscritos, tienen que ser desechados,
entonces el evangelio tiene un final singularmente abrupto. EIl evangelio es laconico,
pictorico, cortante, claro y vivaz. Como un album fotografico dedicado a una persona,
Marcos nos proporciona una serie de caracteristicas poses de JesUs sin pretender perfecta
continuidad entre una y otra. Sin embargo, este evangelio proporciona una comprension
satisfactoria de aquella divina Persona y de su obra cuando reunimos la impresion total que
proporcionan los particulares episodios considerados en conjunto.

El tema del evangelio se condensa en forma adecuada en el versiculo inicial,
“principio del evangelio de Jesucristo, Hijo de Dios”.%” Sea que las palabras constituyan un
antiguo encabezado puesto a este evangelio, o que el mismo autos las haya elegido, resultan
una introduccién apropiada para todo su contenido. La persona de Cristo domina la
narracion en todo su curso. Sus obras son la principal fuente de interés, y su muerte y
resurreccion en Jerusalén dan a la historia una emocionante culminacion.

No existe proposito en el Evangelio de esconder o de exagerar el elemento
sobrenatural de la vida de Jests. Los milagros casi

(200)

siempre estan relacionados con alguna definida necesidad humana, y se hacen no por mero
exhibicionismo, sino para el alivio de alguna emergencia. Hay una firme y sereno
desarrollo en la parte que a Jesus le toca hacia la meta que EI mismo se ha propuesto, y en
el sorprendente desenlace de la resurreccion (8:31, 9:31, 10:34) estd presente lo que es
mucho mas que una implicacion. Llegando al final se deja al lector que haga su propia
decision respecto a la personalidad cuyo retrato ha contemplado como el de un hombre y
sin embargo, mucho mas que hombre.

Bosquejo

Es dificil hacer el bosquejo de Marcos debido al caracter impresionista del
evangelio, porque para lograr el efecto que el autor se propone alcanzar sobre sus lectores
parece que se apoya mas sobre el impacto total que producira el evangelio que sobre el
climax de cada una de las secciones. A pesar de todo esperamos que el bosquejo siguiente
proporcione una buena guia para entender la estructura del libro.

MARCOS: EL EVANGELIO DEL H1Jo DE Dios. Marcos 1:1

57 Las palabras “Hijo de Dios”, que aparecen en el texto de la Version Reina-Valera, estn omitidas en el texto
griego de Nestlé y en el de Westcott y Hort, a pesar del apoyo unido que les prestan los manuscritos B y D.



V1.

(Bosquejo por Topicos)

La Preparacion

El Precursor

El Bautismo

La Tentacion

La iniciacion de su Ministerio:
Credenciales

Introduccién:

Trabajos
Continuacion en Galilea:
Trabajo Magisterial
Ministerio Subsecuente:

Su Autoridad

El Ministerio en su Apogeo:
En Medio de Luchas

Incredulidad

Peligro Politico

Demostraciones Populares
de Aprobacién (Retiro)

Tradicionalismo

Sensacionalismo (Retiro)

Comienza el Fin de su Ministerio:

El Reto
Se Manifiesta a sus Discipulos
(Retiro)
El Reto al Publico
El Ultimo Viaje
La Cruz
Insruye a sus Discipulos

Curacion de un Ciego
La Entrada Triunfal
Ministerio en Jerusalén
Prediccion Apocaliptica
La Pasién:

La Catastrofe
El Complot
Intermedio en Betania
La Santa Cena
Getsemani
El Proceso ante Caifas

(Lugar)

De Nazaret
hacia el
Desierto

Galilea

Decéapolis

(201)

Nazaret

En el Desierto

Por las Regiones de

Tiro, Sidon
Decéapolis

Cesarea de Filipo
Judea y Perea

En Camino a
Jerusalén

Jerico
Jerusalén

Betania
Jerusalén

y

1:2-13
1:2-8
1:9-11
1:12, 13
1:14-5:43

1:14-2:12
2:13-4:34

4:35-5:43

6:1-8:26

6:1-6
6:7-29
6:30-56

7:1-23
7:24-8:26

8:27-10:31
8:27-9:50

10:1-31
10:32-13:37

10:32-45

10:46-52
11:1-11
11:12-12:44
13:1-37
14:1-15:47

14:1,2,10, 11
14:3-9
14:12-16
14:27-52
14:53-65



(202)

La Negacion de Pedro 14:66-72
La Audiencia ante Pilato 15:1-20
La Crucifixion 15:21-41
El Entierro 15:42-47
VII. La Resurreccion 16:1-8
La Apertura
El Final 16:9-20

El bosquejo anterior se da en forma un poco mas detallada que el que dimos en
Mateo, para que se puedan descubrir los diversos elementos de la estructura de Marcos. A
diferencia de Mateo que sigue principalmente el tema del Mesias, Marcos se ocupa de la
actividad de Jests como Hijo de Dios, que en este caso es también el Siervo de Dios. El
bosquejo basico se construye con los cambios geograficos de localidad en su ministerio.
Este evangelio dice poco acerca del ministerio que en cualquier época haya tenido Jesus en
Jerusalén antes de su pasion, aunque JeslUs debi6 haber estado en aquella ciudad varias
veces antes de su Gltima visita. No se movid de Galilea y de Decépolis hasta que lleg6 la
crisis de su ministerio. Los viajes a Tiro y a Sidén o a Cesarea de Filipo, tuvieron por
objeto retirarse del tumulto de la lucha ocasionada por su ministerio publico, para que
tuviese oportunidad de orar y de pensar solo, y para instruir a sus discipulos en las verdades
que habian percibido apenas oscuramente.

Este bosquejo muestra también n desarrollo en el pensamiento de Marcos. La
palabra griega euthus o eutheos, que se traduce “luego”, “inmediatamente”, “sin dilacion”,
“al instante”, se usa cuarenta y dos veces, nimero mayor que el total de las veces que se usa
en todo el resto del Nuevo Testamento. Esto proporciona la impresién de que no obstante
lo variado y detallado que haya sido el ministerio de Jests, El se encontraba siempre de
prisa hacia una invisible meta vislumbrada por El; pero escondida para la mayor parte de
sus contemporaneos y solo débilmente percibida por los discipulos en aquellos raros
intervalos en que las palabras de El les iluminaban el entendimiento.

(203)

Nuestro bosquejo pretende clasificar el material encontrado en Marcos. La primera
seccion (1:2-13) podria llamarse introduccion, pero es mas propiamente un abreviado relato
de la preparacion de Jesis para su grande obra. Marcos trata este periodo de la vida de
Jests en forma mucho mas breve que la que encontramos en Mateo o en Lucas. No hay
genealogia, la predicacion de Juan se hace constar en forma rudimentaria, y la tentacion no
se narra con detalles. Toda esta seccion se ocupa de las credenciales de Jesus, puesto que
fue recomendado por Juan, fue ungido por el Espiritu Santo, y fue probado en el desierto.

La segunda seccion (1:14-5:43) nos da la impresion inicial de ser nada mas que una
miscelanea de eventos representativos. Encontramos en ella una seria de demostraciones
de la autoridad de Jesus. El milagro del hombre enfermo de pardlisis (2:1-12), que aparece
al final de una lista de curaciones, ilustra el poder de Jesus para perdonar pecados. El
debate con los fariseos respecto a arrancar espigas en sabado (2:23-38), juntamente con el
de la curacion del hombre que tenia una mano seca (3:1-6) establecié el principio del



sefiorio de JesUs sobre el sdbado. Su autoridad sobre los demonios se menciona en diversos
pasajes (3:11, 20-30, 5:1-20). La tempestad en el Lago de Galilea manifiesta su poder
sobre los elementos de la naturaleza (4:35-41). La resurreccion de la hija de Jairo
demuestra su poder sobre la muerte (5:21-24, 35-43). Junto con estas pruebas de la
superioridad de JesUs, Marcos consigan gran parte de su ensefianza, pero el principal
énfasis en esta primera parte de su narracion lo pone sobre el derecho de Jesus a hablar y a
actuar como el Hijo de Dios y como el Hijo del hombre.

La tercera seccion (6:1-8:26) continda con la ensefianza y milagros de la segunda,
pero dando mayor espacio al elemento de lucha. La incredulidad de sus paisanos (6:6), la
presion politica de Herodes, que habia ejecutado a Juan el Bautista y que por consecuencia
veria a JesUs con sospecha (6:27-29), el peligro de la popularidad que facilmente podia dar
con su divina mision en tierra, convirtiéndola en demagogia, y el tradicionalismo de los
fariseos (7:1-23) crearon presiones que JesUs tuvo que resistir. Finalmente, después de un
inatil intento de retirarse de inoportunas multitudes (6:31-34), llegdé a Tiro y Sidon,
territorio gentil en donde no

(204)

seria tan bien conocido (7:24). Pero aun alli se solicité su ayuda. Esta seccion que nos trae
el apogeo de su ministerio arroja luces y sombras sobre la obra de Jests. Se colocan en
contraste con la aturdida avaricia de las multitudes, su compasion para ellas, su solicitud
para ministrar a los necesitados y su sabiduria para contestar preguntas.

La cuarta seccién (8:27-10:31) comienza con el retiro de Jesus a Cesarea de Filipo.
Marcos, al igual que los otros sindpticos, considera esto como el punto crucial en la carrera
de Jesus. JesUs desafié a sus discipulos para que hicieran una confesion personal de fe en
El (8:27). Descorri6 delante de ellos por primera vez la necesidad de su muerte, y luego en
la escena de la transfiguracion, les revel6 la realidad de su gloria. Unay muchas veces®® les
ensefld que debia morir y resucitar, “pero ellos no entendian esta palabra, y tenian miedo de
preguntarle” (9:32).

La seccion quinta se extiende sobre las consecuencias que esta gira tuvo en los
asuntos del Sefior Jesus, describiendo el viaje final hacia la cruz. En la ensefianza que Jesus
dio a sus discipulos (10:32-40), en la curacién de Bartimeo, a quien se menciona
personalmente por nombre (10:46-52), y en la presentacion popular de la dramética entrada
a la ciudad (11:1-10), demostr6 su actitud pronta para el servicio de Dios y del hombre. En
las controversias con diversos grupos religiosos y en el discurso apocaliptico que dio a sus
discipulos en el Monte de los Olivos, Jesus coloco los principios de pensamiento y de
predicacion del futuro por medio de los cuales se explica mas perfectamente el resultado de
su divina mision. Destacd principalmente el punto de vista divino acerca de la vida
humana, culminando con su regreso al fin de esta era. Marcos no empequefiece en manera
alguna la tragedia de la cruz; pero antes de contar los eventos de la pasion, indica que Jesus
se sobrepondra triunfalmente ante el aparente desastre que tiene que afrontar.

La seccion que trata de la pasion (14:1-15:47) no varia mucho en sus hechos
esenciales de la historia contada por los otros evangelios. Los pocos dias de la vida de
JesUs se dan en riguroso orden

(205)

58 Marcos 9:31, edidaskon, pretérito imperfecto.



cronoldgico como no se hace con otro periodo igual de su vida. Efectivamente éste fue el
periodo més vivido y el mas importante. el estilo concreto y sencillo de Marcos intensifica
el valor de la narracion y hace que uno se pregunta por qué tan maravillosa persona, con tan
tremenda autoridad, tenia que llegar a tan intempestivo fin.

Dos repuestas a esta pregunta aparecen en el mismo evangelio. Una es la
declaracion de JesUs en Marcos 10:45;

Porque el Hijo del hombre tampoco vino para ser servido, mas para servir, y
dar su vida en rescate por muchos.

La tragedia presentada en el evangelio fue parte inevitable de su servicio a los
hombres y de la redencién hecha por El para ellos. La otra respuesta se encuentra en la
Gltima seccion que trata de la resurreccion (16:1-8 [20]). EI descubrimiento de la tumba
vacia fue prueba de que algo habia acontecido en el huerto de José que no podia explicarse
sobre una base meramente natural. el testimonio positivo del angel y el repentino terror de
las mujeres fue prueba de que lo inesperado habia acontecido y de que en realidad Jesus
habia resucitado.

Se ha discutido, sobre base textual, la autenticidad de los Gltimos doce versiculos de
Marcos, porque varios de los mas antiguos y mas fidedignos escritos los omiten por
completo. Existen varios finales de los cuales el que nos es familiar es el mejor de todos.
En cualquier caso, representa una informacién cuyo origen podria encontrarse en los finales
del siglo segundo, y que t9iene marcada afinidad con las otras informaciones acerca de la
resurreccion, de manera que hay buenas razones para creer que la informacioén de Marcos
es auténtica. Si la escribid el mismo Marcos, probablemente la afiadi6 como epilogo,
puesto que comienza con un resumen de lo que ya habia afirmado en los primeros ocho
versiculos. Hace resaltar la incredulidad de los discipulos (16:11, 13, 14, 16), como si
quisiera decir que aun después de la culminante demostracion de la autoridad de JesUs
sobre la muerte, habia muchos que permanecian en la incredulidad y que necesitaban una
exhortacion adicional que ayudara a su fe.

(206)
Enfasis

Como ya hicimos notar, Marcos es el evangelio de la accion. Carece de prélogo, a
menos que se tome como tal el titulo. Tiene muy pocas citas directas al Antiguo
Testamento que pudieran realizar la interpretacion profética, aunque contiene numerosas
alusiones y referencias. De las setenta pardbolas y expresiones parabolicas que se
encuentran en los evangelios, Marcos tiene solamente dieciocho, aunque algunas de ellas se
encuentran ocupando apenas el espacio de una frase cada una. Considerando su tamafio,
Marcos, sin embargo, concede mas espacio a los milagros que el que le dan cualquiera de
los otros evangelios, porque de un total, posiblemente de treinta y cinco, Marcos consigna
dieciocho. Lucas, por ejemplo, en noventa y una paginas de texto griego, narra solamente
veinte milagros; en tanto que Marcos, en cincuenta y tres paginas de la misma clase de
texto, incluye dieciocho. Claro se ve, que Marcos tiene mas interés en hechos que en
teorias.



Marcos es el evangelio de las reacciones personales. A través de todas sus paginas
se hace mencion de las reacciones de los auditorios que escuchaban a Jests. Estaban
“asombrados” (1:27), criticaban (2:7), atemorizados (4:41), intrigados (6:14), “atonitos”
(7:37), decididamente hostiles (14:1). Hay cuando menos veintitrés referencias de esta
clase. La narracion presenta su propia apelacion como si en el reflejo de la mente popular
uno pudiera ver la evaluacion de las actitudes modernas hacia Jesus. Ademas de estas notas
incidentales de la reaccion popular se consignan muchas otras entrevistas de JesUs y hasta
observaciones referentes a su aspecto personal (3:5, 5:41, 7:33, 8:23, 9:27, 10:16).

Todos estos pincelazos y otros mas, hacen de Marcos el evangelio de la vivacidad.
Hay en él ciento cincuenta y una veces en que se usa en forma histdrica el tiempo presente
del verbo y muchas veces en que se usa el pasado imperfecto, pero en una y en otra se
representa la accion en proceso de desarrollo mas que como un simple acontecimiento
Ocurren frecuentemente frases vividas: “El espiritu le impele al desierto” (1:12);
“Descubrieron el techo” (2:4), “los espiritus inmundos... Se postraban delante

(207)

de EI” (3:11); “echaba las olas en el barco de tal manera que ya se anegaba” (4:37);
“mando6 que hiciesen recostar a todos por grupos sobre la hierba verde” (6:39). Las frases
en cursivas son unos cuantos ejemplos tomados del texto al azar, para ilustrar el vigor y la
frescura del estilo de Marcos—estilo que demuestra incuestionablemente el testimonio oral
de un testigo ocular que estaba diciendo con exactitud lo que vio y en qué forma—aquello
le afectd a él y a otros.

El propésito de este evangelio parece ser ante todo de caracter evangelistico.
Constituye un esfuerzo para presentar la persona y la obra de Cristo delante del publico,
como un nuevo mensaje, “el evangelio”, tomando en cuenta que el oyente carece de
conocimientos teologicos o de la ensefianza del Antiguo Testamento. Sus breves
anécdotas, sus sentencias epigramaticas, sus certeras aplicaciones de la verdad son
precisamente las que un predicador al aire libre tendria que usar al contar la historia de
Cristo a una multitud heterogénea. Aunque este evangelio en cuanto a su estilo no puede
considerarse fundamentalmente literario, la persona de quien habla constituye su materia
principal dandonos por eso un Cristo que a la vez resulta de actualidad e inevitable.

Personajes

Marcos no se especializa en bocetos biograficos, aunque muchos de los personajes
de sus paginas estan mas definidamente grabados que los que se presentan en Mateo. el
mancebo que se escapé de los soldados en el huerto (14:51, 52), Alejandro y Rufo (15:21),
Simdn el leproso (14:3) se mencionan como conocidos del autor y posiblemente también de
sus lectores. La referencia a Alejandro y a Rufo es particularmente interesante, puesto que
implica que los lectores de Marcos los conocian y eran sus contemporaneos. Si Rufo se
identifica con el que se menciona en Romanos 16:13, la fecha de Marcos puede colocarse
entre los afios 56-66 D.C., y confirmarse ademas, que originalmente se escribié en Roma.
Sin embargo, Marcos no menciona tantas personas como

(208)



Lucas, ni las usa como modelos con la amplitud con que lo hacen Lucas y Juan. Demuestra
haber estado mas interesado en el desarrollo de su relato que en el andlisis de personajes
individuales. EIl hecho de que nombre algunos sugiere que posteriormente se convirtieron
en celebridades dentro de la comunidad cristiana, antes de que el evangelio se escribiera.

Otras Lecturas

Brown, R.B. Marcos presenta al Salvador. El Paso: Casa Bautista de Publicaciones 1978.

Erdman, Carlos R. El evangelio de Marcos. Grand Rapids: Editorial T.E.L.L. 1981.

Hendriksen, Guillermo. Comentario del Nuevo Testamento: Marcos. Grand Rapids:
Subcomisidn Literatura Cristiana, 1986.

Henry, Matthew. Comentario exegético devocional a todo la Biblia: Marcos y Lucas.
Terrassa: CLIE, 1986.

Trenchard, Ernesto. Evangelio segin Marcos. Madrid: Literatura Biblica, 1981.

(209 )

MAPA

(210)




CAPITULO DIEZ:

EL EVANGELIO DE LUCAS

Los Origenes

De los tres evangelios sindpticos Lucas es el que proporciona mayor cantidad de
informacion referente a su propio origen. Su autor, que omite su nombre, da una
introduccion literaria en la que declara la intencién que tuvo para escribirlo, los métodos
que empled, y su relacidn con sus contemporaneos que habian intentado hacer lo mismo.
Esta introduccion (Lucas 1:1-4) es la clave del libro, y también la del libro de Los Hechos,
si se considera Lucas y Hechos como una unidad.

Varias inferencias pueden deducirse de la introduccién, como sigue:

1. Existian en el mismo tiempo en que vivio este autor diversos escritos que
contenian relatos de la vida de JesUs y de su obra en forma parcial, o posiblemente trunca.
el autor no hubiera encontrado escribo evangelio de su pufio y letra si se hubiera encontrado
satisfecho con cualquiera de los relatos que conocia.

2. Estos relatos habian procurado un arreglo sistematico de hechos
incontrovertibles (“poner en orden la historia”, 1:1).

3. Estos hechos eran bien conocidos del mundo cristiano y aceptados
independientemente de los relatos. Lucas dice que estas cosas “entre nosotros han sido
ciertisimas” (1:1).

(211)

4. El autor sinti6 que él contaba con tan buena informacién cuando menos como
los otros y que era capaz de escribir como ellos un relato bajo su propia responsabilidad
(“me ha parecido también a mi”).

5. Su informacion procedio de competentes fuentes oficiales (“los que desde el
principio lo vieron por sus ojos, y fueron ministros de la palabra”, 1:2).

6. Estaba bien informado de los hechos, fuese por observacion o por
investigacion, e indudablemente fue contemporéaneo de la época cuando la corriente
principal de accion se desarroll6, en el sentido de que él vivié como parte de la generacion
de aquellos que eran testigos. El termino que se traduce “después de haber entendido todas
las cosas™® es el mismo que se usa en Il Timoteo 3:10, 11, en donde Pablo dice que
Timoteo ha “comprendido” su “doctrina, conducta, persecuciones, aflicciones... cuales me
sobrevinieron en Antioquia, en Iconio, en Listra”. Este lenguaje no da a entender que
Timoteo estuviese presenta con Pablo en cada ocasion en estas ciudades, sino que era
contemporaneo de Pablo y que alcanz6 a saber estas cosas de primera mano.

La palbra anoten, que se traduce “desde el principio” (1:3) ha motivado alguna
controversia. Segun se usa en los escritos juaninos y en Santiago (1:7) significa casi
invariablemente “de lo alto”. Lucas usa este término solamente dos veces, una en el

59 En griego: parekolouthekoti



presente pasaje y la otra en Hechos 26:5. En este Ultimo, que pertenece a un discurso de
Pablo, posiblemente no puede significar “de lo alto” sino “de antemano”, “de algiin tiempo
atras”. Knowling dice que Pablo se referia al comienzo de su educacion publica en
Jerusalén.®® Es bastante importante que el nico uso de esa palabra en las epistolas paulinas
(Gal. 4:9) significa “de nuevo”, haciendo referencia a un tiempo anterior. Aunque podria
traducirse “de lo alto” en Lucas 1:3, semejante traduccion no resulta de acuerdo con el
contexto, y ciertamente no tendria uniformidad con el lenguaje que Lucas y Pablo usan en
otros pasajes.
La traduccion de un término ambiguo siempre se determina

(212)

mejor por el predominante uso que de él hace el autor; y puesto que la traduccién Reina
Valera “desde el principio” lo mismo que la revision 1960 “desde su origen”, estan de
acuerdo con aquel uso predominante, nosotros conservaremos esa traduccion.

De acuerdo con lo anterior debe entenderse que el autor afirma que posee un
conocimiento de hechos contemporaneos, y no recientemente adquirido: conocimiento de
Cristo que procedia de bastantes afios atras, en los cuales estuvo asociado con apostoles,
testigos oculares y posiblemente con amigos personales o parientes del Sefior Jesus. La
urgencia que el Espiritu Santo le impuso, para convertirse en autor fue la que lo dirigio en
la seleccion de los incidentes que consigna y del lenguaje en que los escribio.

7. El conocimiento de Lucas alcanza todos los hechos principales. Su evangelio
contiene muchos detalles que no aparecen en los otros, y puede considerarse como el que
mejor representa una vida de Cristo.

8. El autor declara que se propuso escribir condiligencia y en orden légico. El
uso que hace de la expresion “en orden” no presupone necesariamente un orden
cronoldgico, pero mas bien significa que tenia un plan definido para realizarlo y que se
apegoé a él.

9. El destinatario de Lucas fue, probablemente, un hombre de la clase superior a
quien aqui se llama por su nombre de pila, Tedfilo, que literalmente significa “amante de
Dios” o “amado de Dios”. El epiteto “excelentisimo” se aplicaba generalmente a oficiales
0 a miembros de la aristocracia nada mas. Quizas haya sido un convertido de Lucas, o un
benefactor que asumia la responsabilidad por la circulacion de las producciones de Lucas.

10. el destinatario ya habia sido informado oralmente acerca de Cristo, quiza por
medio de predicaciones que habia escuchado; pero necesitaba instruccion adicional para
afirmarse y convencerse de la verdad.

11. El propésito evidente del autor era dar a su amigo un conocimiento completo
de la verdad.

(213)
De las anteriores deducciones puede llegarse a la conclusién de que el autor era un

hombre que poseia dones literarios y que sabia como hacer uso de ellos en la presentacién
del mensaje de Cristo. Pero ¢quién era?

80 R.J. Knowling en Expositor’s Greek Testament (Nueva York: George H. Doran Co., s.f.). VVol. 11, p. 501.



Autor

La identidad del autor depende de la relacion del Tercer Evangelio con el Libro de
Los Hechos. Si Lucas y Hechos fueron escritos por la misma persona, pueden aplicarse a
Lucas aquellas evidencias referentes al autor que se encuentren como evidencias internas de
Los Hechos, y viceversa. En los Hechos el autor fue indudablemente participante en
muchos de los eventos que describe porque frecuentemente usa el pronombre “nosotros”.
Las secciones identificadas con “nosotros” se han convertido en ttiles guias para
determinar los intereses, el caracter y posiblemente la identidad del autor.

La primera de tales secciones aparece en el cddice Beza (D), un manuscrito del
siglo VI, cuya informacion a menudo resulta excepcional, como la siguiente que
encontramos en Hechos 11:28, y que dice:

Y habia grande regocijo, y cuando nos reunimos, uno de ellos, llamado Agabo,
hablo, indicando que una gran hambre iba a venir sobre todo el mundo.

Puesto que esta informacion ocurre solamente en el cddice de Beza, generalmente
se rechaza; pero si es genuina convierte al escritor en miembro de la naciente iglesia de
Antioquia durante el ministerio de Bernabé y de Saulo.

La primera referencia, aceptada por todos comienza con Hechos 16:10, cuando
Pablo parte de Troas en su segundo viaje misionero. El escritor lo acompafid desde Troas
hasta Filipos en donde las referencias a la primera persona del plural terminan con la
discusion provocada por el encarcelamiento de Pablo (16:17, 19-34). Probablemente el
escritor estuvo presente en Filipos pero no fue aprisionado. Las secciones “nosotros”
reaparecen al

(214)

regreso de Pablo a Macedonia conforme se consigna en Hechos 20:6 y siguientes. Desde
aqui en adelante la primera persona del plural sigue por todo el libro aunque el escritor no
aparece durante el encarcelamiento de Pablo en Cesarea. Sin embargo, acompafié a Pablo
en el viaje a Roma (27:1, 2 y siguientes) y permanecid con él hasta el tiempo en que el
relato termina.

La relacion de Lucas con Hechos es estrecha. Ambos documentos estan dirigidos a
la misma persona, Tedfilo. La introduccion a Los Hechos ensambla perfectamente con el
contenido de Lucas refiriendo que “en el primer tratado” se ocup6 de “todas las cosas que
Jesus comenzo a hacer y a ensefiar” (Hechos 1:1). El énfasis puesto sobre la resurreccion y
sobre los cuarenta dias de su ministerio de ensefianza concuerda bien con el contenido de
Lucas 24. El acento que encontramos en Hechos respecto al Espiritu Santo es exactamente
el mismo que se halla en el Evangelio. Harnack ha demostrado que en vocabulario y en
estilo hay un perfecto acuerdo entre los relatos del evangelio y de Los Hechos. EI
argumento es demasiado largo y complicado para que lo repitamos aqui; pero el problema
de la unidad de Lucas y Hechos parece que ha quedado debidamente resuelto. Tales
hechos, pues, en lo que tengan de verdaderos, tratdndose del escritor de los Hechos, seran
igualmente verdaderos tratdndose del escritor del evangelio y pueden usarse legitimamente
para determinar su identidad.



Conforme a lo anterior, el anterior de Lucas y Hechos pudo haber sido un gentil de
Antioquia, convertido en esa ciudad unos quince afios (cuando mucho) después del
Pentecostés. Llegd a ser amigo y asociado de Pablo y viajo con él en su segundo viaje
después de haberse encontrado con él en Troas (Hechos 16:10). Se quedd en Filipos como
pastor de la iglesia, en tanto que Pablo prosiguié su ministerio itinerante por Acaya
visitando, después a Antioquia (18:22) y luego Asia Menor (19:1-41). Cuando Pablo
volvié a Filipos, en el tercer viaje, el autor se reuni6 con él nuevamente (20:6).

(215)

Los acompafié hasta Asia y de alli siguieron juntos hasta Jerusalén.

Los cuatro afios que durd la prisién de Pablo no contienen informacion alguna
respecto a las actividades del escritor, pero al cerrarse aquel periodo, de nuevo aparece
acompafando a Pablo hasta Roma, en donde tenia éste que presentarse a juicio delante de
César.

El escritor, cuyo diario contiene las mejores fuentes de informacion acerca de los
viajes misioneros de Pablo, debi6 haber sido un intimo asociado del gran ap6stol. De los
compafieros de viaje conocidos dentro de este periodo, ninguno llena los requerimientos,
salvo Lucas. La identificacion de él se establece principalmente por un proceso de
eliminacion. El escritor no pudo haber sido Timoteo ni ninguno de los que se mencionan
en Hechos 20:4-6, porque evidentemente el escritor y Pablo no iban con ellos en su viaje de
Filipos a Troas, sino que se fueron después. Si la lista de asociados que se menciona en
Colosenses (4:7-17) y en Filemon (23, 24) se examina, puede eliminarse a Aristarco como
uno de la lista mencionada en Hechos 20; Marcos no puede ser el escritor, puesto que en
Hechos se le menciona siempre en tercera persona; el campo de trabajo de Epafras no era
Filipos, sino las ciudades de Asia Menor; Demas finaliza su carrera con fracaso (Il Timoteo
4:10); Jesus, llamado Justo sin duda fue de descendencia judia, en tanto que el escritor de
Hechos no era judio. Queda pues Lucas como el Gnico posible autor.

La evidencia interna apoya en algo esta conclusion. El autor poseia elevada
capacidad literaria y probablemente habia recibido una magnifica educacion. Su lenguaje
demuestra que su mente funciona como la de un griego. Por ejemplo, al usar la palabra
“barbaros” en Hechos 28:2 no quiere decir que los habitantes de Malta fuesen rudos
salvajes, sino que indica que eran gente que no hablaban el griego. Era un agudo
observador, porque el capitulo veintisiete de Los Hechos nos da el mejor relato acerca de la
antigua navegacion que nos ha llegado desde el remoto pasado. Una comparacion de
Marcos 5:25-26 con Lucas 8:43 demuestra que poseia algin interés en el punto de vista
médico, lo cual confirmaria

(216)

el titulo dado a Lucas en Colosenses 4:14: “Lucas, el médico amado”.

La tradicion externa apoya la conclusion de que Lucas, el médico y amigo de Pablo,
fue el escritor del Tercer Evangelio. Justino Martir, en el siglo 1l, hace uso de este
Evangelio.5! Taciano lo emple6 también en el Diatessaron. Marcion incluyé una forma
revisada de €l en su canon; y desde el final del siglo segundo en adelante se le cita por

61 Compérese Lucas 22:44 con la obra de Justino Martir, Dialogue with Trypho, ciii.



muchos como obra de Lucas. Un solo escritor, Tertuliano, lo cita o hace alusiones del texto
de Lucas mas de quinientas veces.

Puesto que la identidad del autor esta razonablemente bien establecida, deberiamos
dar algunas noticias acerca de su caracter y de su contribucion.

Concisamente, era gentil por nacimiento y hablaba griego, habiendo recibido una
buena educacion y poseyendo notable capacidad intelectual. Fue probablemente uno de los
primeros convertidos de los primeros misioneros que llegaron a Antioquia. Nada se sabe
directamente acerca de su vida hasta que se encuentra con Pablo en Troas, por el afio 51
D.C. De Troas siguié con Pablo a Macedonia, en donde se convirtié en pastor de la iglesia
filipensa, distinguida por su celo y por su lealtad hacia su fundador. Quizas el “hermano”
mencionado en Il Corintios 8:22 sea una referencia a Lucas. Puede ser que haya sido
hermano carnal de Tito, que también estuvo relacionado con Antioquia en fecha muy
temprana (Gal. 2:3). La Carta a los Corintios sugiere que este “hermano” tenia buena
reputacion en Acaya y que en todas las iglesias se le alababa a causa del evangelio (11 Cor.
8:18). Si esta referencia es para Lucas, debid haber actuado como representante de Pablo
por toda Macedonia y Acaya aunque su cuartel general estaba en Filipos.

Cuando Pablo, en su tercer viaje, volvio a Filipos, Lucas se reuni6 con él y lo
acompafi6 hasta Palestina. Durante la estancia de Pablo en Jerusalén y su encarcelamiento
en Cesarea no se hace mencion de Lucas; pero no ha de haber estado lejos, porque particip6
en el viaje a Roma y escribi6 el relato acerca del naufragio

(217)

(Hech. 27). Se le menciona en las cartas escritas en la prision (Col. 4:14, Filemén 24), en
donde se le clasifica entre los “cooperadores”. A partir de aqui los datos son
extremadamente fragmentarios e inciertos. Parece que estuvo con Pablo durante su Gltimo
encarcelamiento inmediatamente antes de su muerte (11 Tim. 4:11).

Lucas no era un mero espectador que mirase de fuera hacia la verdad cristiana, sino
un activo predicador y misionero. Fue el primer gran historiador de la iglesia y apologista
literario del cristianismo. Se puede creer que su trabajo como asociado de Pablo reflejara el
conocimiento de Cristo que caracterizaba la predicacién a los gentiles.

Fechay lugar

Dos extremos marcan los limites del tiempo en que fue escrito el evangelio de
Lucas: Debi6 haber sido antes de que se escribieran Los Hechos, y posteriormente al
desarrollo del cristianismo que habia llegado al grado de atraer la atencién de un
investigador gentil como Tedfilo. El libro de Los Hechos fue compuesto probablemente
antes de que terminara el primer encarcelamiento de Pablo en Roma, ya que el repentin
final del libro indica que el autor no tenia mas que decir. EIl Evangelio fue por tanto, escrito
después del final de la vida de Jesus y su prologo demuestra que ya muchos otros habian
intentado escribir evangelios referentes a los hechos creidos por una muy extensa
comunidad cristiana. Quizés el afio 60 D.C. Serviria como una fecha intermedia, puesto
que para ese tiempo Lucas tendria cuando menos diez afios 0 mas de ser cristiano y habria
viajado por Palestina, en donde podria haber encontrado muchos de los que conocieron a
Cristo en la carne. EIl tiempo que Pablo estuvo en la prisién, Lucas lo ocuparia



investigando los antecedentes de la vida de JesUs respecto al cual mucho habia oido, y de
quien el mismo Lucas habia sido misionero.

Alegando el uso que Lucas pudo haber hecho de Marcos, se le han asignado fechas
posteriores al afio 60 D.C., pero las semejanzas literarias entre los evangelios puedes
explicarse sobre

(218)

la base del uso de un elemento comun referente a Cristo en al predicacion evangelistica,
segln lo que se acostumbraba en la iglesia apost6lica. Lucas y Marcos pudieron conocerse
en Antioquia cuando Juan Marcos visitdé por primera vez aquella ciudad en compafiia de
Bernabé y Saulo. Aunque la fecha del afio 60 D.C. no puede fijarse dogmaticamente, es tan
satisfactoria como podria serlo otra fecha posterior. Ninguna indicacion se da en este
evangelio respecto al lugar en que se escribid. Probablemente haya sido escrito fuera de
Palestina; aunque pudiera haber sido compuesto en Cesarea. Todas aquellas sugestiones
que incluyen a Roma, Cesarea, Acaya, Asia Menor y Alejandria, no pasan de ser
conjeturas. Ni siquiera existe alguna primitiva tradicion relacionada con el lugar de su
origen. Tolo lo que puede decirse es que escribi6 en alguna parte del mundo helénico por
alguien que trabajaba entre los gentiles.

Contenido

En su organizacion general el evangelio de lucas sigue el desarrollo principal de los
acontecimientos como se encuentran consignados en Mateo y en Marcos, con muchas
adiciones exclusivas. La informacién respecto al nacimiento de Juan el Bautista (1:5-25,
57-80) y del nacimiento y nifiez de Jests (1:26-56, 2:1-52), la genealogia (3:23-38), el
sermon en Nazaret (4:16-30), el llamamiento especial a Pedro (5:8-10), seis milagros (5:1-
11, 7:11-17, 13:10-17, 14:1-6, 17:11-19, 22:49-51), diecinueve parabolas (7:41-43, 10:30-
37, 11:5-8, 12:13-21, 12:35-40, 12:41-48, 13:6-9, 14:7-11, 14:16-24, 14:28-30, 14:31-32,
15:8-10, 15:11-32, 16:1-13, 16:19-31, 17:7-10, 18:1-8, 18:9-14, 19:11-27), la historia del
encuentro con Zaqueo (19:1-10), la burla que Herodes hace de Jests (23:8-12), y la
aparicion de JesUs después de la resurreccion en el camino a Emmaus (24:13-35) son las
principales adiciones que hay e este evangelio. hay otros muchos aspectos peculiares a
Lucas que son demasiado detallados y muy numerosos para ser catalogados.

(219)
Bosquejo

El material de Lucas estd organizado alrededor del concepto central que considera a
Jestis como miembro de la humanidad, y que vivio la vida perfecta y representativa del Hijo
del hombre por medio del poder del Espiritu Santo. EI desarrollo de este concepto tiene su
raiz en Lucas 2:11, en donde se anuncia al nifilo como “un Salvador, que es Cristo el
Sefior”. El primero de estos titulos habla de la mision de él; el segundo y el tercero lo
identifican como el Mesias del judaismo.

LucAs: EL EVANGELIO DEL SALVADOR DE LOS HOMBRES



l. El Prefacio 1:1-14

1. La Preparacion para la Venida del Salvador 1:5-2:52
Las Anunciaciones 1:5-56
El Nacimiento de Juan 1:57-80
El Nacimiento y Nifiez de Jesus 2:1-52
IIl.  La Presentacién del Salvador 3:1-4:15
El Ministerio de Juan 3:1-20
El Bautismo 3:21,22
La Genealogia 3:23-38
La Tentacién 4:1-13
El Regreso a Galilea 4:14,15
IV.  El Ministerio del Salvador 4:16-9:50
Anuncia su Propdsito 4:16-44
La Manifestacion de su Poder 5:1-6:11
La Designacion que El hace de sus Ayudantes 6:12-19
Declaracion de sus Principios 6:20-49
Su Ministerio de Compasion 7:1-9:17
Hace la Revelacion de la Cruz 9:18-50
(220)
V. La Mision del Salvador 9:51-18:30
Invitaciones Publicas 9:51-62
La Designacion de los Setenta 10:1-24
La Ensefianza del Reino 10:25-13:21
Comienza el Conflicto Publico 13:22-16:31
Instrucciones para los Discipulos 17:1-18:30
VI.  La Pasién del Salvador 18:31-24:56
Acontecimientos sobre el camino a Jerusalén 18:31-19:27
Llegada a Jerusalén 19:28-44
La Lucha en Jerusalén 19:45-21:4
Predicciones acerca de Jerusalén 21:5-38
La Santa Cena 22:1-38
La Traicion 22:39-53
El Arresto y el Juicio 22:54-23:25
La Crucifixion 23:26-49
El Entierro 23:50-56
VII. La Resurreccién del Salvador 24:1-53
La Tumba Vacia 24:1-12
La Apariciéon en Emmads 24:13-35
Se Presenta Ante los Discipulos 24:36-43

Los Comisiona 24:44-49



La Ascension 24:50-53

La afirmacion inicial del prefacio de Lucas declara que él escribié su Evangelio
para impartir a su ilustre destinatario la seguridad espiritual referente a las cosas en las
cuales habia sido ensefiado oralmente. El verbo “ensefiado”®? se usa generalmente en el
Nuevo Testamento para dar a entender aquella informacion que se proporciona en forma
sistematica mas bien que casual. Evidentemente Lucas quiso dar a Tedfilo una base
auténtica en este evangelio para corregir la ensefianza que ya le era familiar.

Sobre esta presuncién podemos llegar a la conclusion de que Lucas tuvo especial
cuidado de presentar sus datos cuidadosamente,

(221)

y en verdad, asi lo dice (1:3), organizandolos en una estructura que hiciera impresion
acertada en la mente del lector.

La seccién que trata de la preparacion para la venida del Salvador contiene material
que no esta duplicado en los otros evangelios. Mateo declara que Jesis nacié de una
virgen; pero relata la historia desde el punto de vista de José, en tanto que Lucas la cuenta
desde el punto de vista de Maria. Respecto al nacimiento de Juan el Bautista nada se
encuentra en Mateo o en Marcos.

La tercera seccidn, que comienza con la presentacion de Jesus y lo deja en su pleno
ministerio, se inicia haciendo conexién directa con la historia como para demostrar que no
se trata de una figura religiosa idealizada, sino de un muy verdadero participante en la
historia de la humanidad, a quien puede localizarse en el tiempo y en el espacio. La
genealogia comienza desde Adan y pone énfasis en su descendencia humana mas bien que
en la descendencia real. El suceso de la tentacion es muy parecido al que cuenta Mateo,
excepto en el orden. Lucas llama la atencion al hecho de que el diablo habia dejado
“acabada toda tentacion” (4:13), como si quisiese indicar que Jests afrontd todas las
tentaciones caracteristicas de la humanidad.

Comenzando la cuarta seccion del ministerio de nuestro Slavador, Lucas relata el
sermon en Nazaret en el que JesUs anuncio su relacion con las escrituras proféticas. Coloca
la proclamacion de “el afio agradable del Sefior” como la meta de su ministerio. El
subsecuente material biografico es casi igual al que en las secciones correspondientes se
encuentre en los otros sindpticos, aunque Lucas ha agregado muchas entrevistas
individuales.

La quinta seccion es peculiar de Lucas. Con excepcién de algunos cuantos parrafos,
muy poco se encuentra en los otros evangelios de lo que tiene Lucas entre 9:51 hasta el
18:30. Las parabolas de El Buen Samaritano (10:28-37), El Rico Necio (12:13-21), La
Higuera Estéril (13:6-19), Los Asientos en la Fiesta de Bodas (14:7-14), La Gran Cena
(14:15-24), La Dracma Perdida 15:8-10), El Hijo Prodigo (15:11-32), EI Mayordomo
Injusto (16:1-13), El Rico y Lazaro (16:19-31), El Fariseo y el Publicano (18:9-14), se
encuentran solamente en Lucas. Aunque a primera vista parecen ser una colecicén casual
de parébolas de Jesus, en realidad

(222)

62 En griego: katecheo.



son material perfectamente ilustrativo respecto al significado de su divina mision. Cada
parabola o cada narracién es una muestra de como Lucas usa el material inédito tomado de
la vida de Cristo para explicar su importancia a los lectores gentiles.

La narracién de Lucas acerca de la pasiobn no contiene grandes parrafos
caracteristicos que se aparten mucho del patrén general de la narracion de los sinopticos
considerada como un todo. El orden de la Santa Cena (22:19-23), la advertencia de JesUs a
Simdn pedro (21:31, 32), el episodio del sudor como sangre (22:43, 44), el arreglo de los
acontecimientos en la casa de Caifas (22:63-71), la presentacion de Jesls delante de
Herodes (23:4-16), la alocucion de JesUs a las mujeres de Jerusalén (23:27-31), el ladron
arrepentido (23:39-43), enriquecen la cualidad pictdrica de la narracién, pero no alteran ni
su desarrollo ni su significado. Los sufrimientos humanos y las simpatias humanas de Jesus
fueron recalcados por Lucas para demostrar como el Hijo del hombre sobrellevo la cruz en
obediencia al Padre.

Su relato de la resurreccidn es sorprendentemente nuevo y diferente. El hecho
evidente es el mismo que en los otros evangelios pero la aparicion de JesUs a los dos que
iban camino a Emmadus asegura el argumento del evangelio hasta la certeza. La realidad de
la muerte de Jesus, la desesperacion de los discipulos, la inesperada y conveniente
manifestacion de su viviente presencia, su interpretacion de las escrituras referentes a si
mismo y la conviccion espiritual que los sobrecogié a medida que les hablaba, forman un
conjunto de irresistibles evidencias acerca de que en la persona de Cristo algo nunca visto
habia acontecido sobre la tierra. Las palabras finales del evangelio conectan la realidad
histérica con la verdad doctrinal y muestran que la revelacién por medio de Cristo es la
base para la predicacion del arrepentimiento y del perddn de los pecados.

Enfasis

La tradicion dice que Lucas era artista y que pint6 cuadros para la primitiva iglesia
cristiana. Si alguna vez dibujé sobre lona

(223)

resulta incierto; pero incuestionablemente era un artista de la palabra. De él es el mas
literario de los evangelios; sus relatos tal como los tomd de los labios de Jesis o como los
formul6 en sus propias palabras, constituyen gemas de expresion y su vocabulario es rico y
variado. Cuatro bellisimos cantos 0 poemas estan entretejidos en su escrito, los cuales han
llegado hasta nuestros tiempos modernos como himnos de la iglesia: El Magnificat (1:46-
55), canto que Maria entoné cuando fue a visitar a Elisabet; el Benedictus (1:67-79),
pronunciado por Zacarias en el nacimiento de Juan; el Gloria in Excelsis (2:14), de los
gjércitos celestiales con motivo del nacimiento de JesUs; y el Nunc Dimittis, que fue la
oracion de Simedn en el momento en que se hizo la dedicacion del nifio Jesus (2:28-32).

El evangelio de Lucas es predominantemente histérico. Ningln otro escritor da las
fechas de su narracién como lo hace Lucas en 1:5, 2:1 y 3:1,2. Ningln otro intenta un
disefio completo de la carrera de Jests desde el nacimiento hasta la muerte, aun cuando
mucho periodos de su vida no se discutan en detalle. No hay sentido de provincialismo en
su manera de tratar a Cristo, lo mira con ojos de cosmopolita para quien no hay judio ni
gentil, griego ni barbaro, siervo ni libre. Lucas es imparcial en el mejor sentido del
término.  Su historia no es una pesada cronica de acontecimientos, sino una viva



interpretacion escrita, integrada en perfecta unidad bajo la inspiracion del Espiritu Santo.
Sir William Ramsay dijo:

Podéis sujetar las palabras de Lucas a un examen mas riguroso que las de cualquier otro
historiador, y resistiran el mas agudo escrutinio y el mas exigente examen, habida cuenta de
que siempre el critico conozca su asunto y no se sobrepase de los limites de la ciencia y de
la justicia.5®

Si este elogio de Ramsay pareciese exagerado, 0 se necesita mas que contrastar los
escritos de Lucas con los de aquellos que fueron contemporaneos para llegar a la realidad
de que en cuanto a sobriedad, penetracidn y exactitud, los de Lucas resultan

(224)

perfectamente superiores. Lucas y Hechos se escribieron para proporcionar un analisis
espiritual del surgimiento y desarrollo de la iglesia cristiana, y en este concepto deben
ajustarse al método histérico.

El Tercer Evangelio pone énfasis obre le doctrina. Apenas se puede imaginar que
Lucas, que habia viajado con Pablo y que habia servido como pastor y misionero, no
tuviese conciencia de la importancia de la ensefianza doctrinal. Aunque no discute la
teologia en forma sistematica, su vocabulario revela que la conoce y que esta interesado en
ella. Presenta la persona de Cristo, el Hijo de dios, tanto en su deidad como en su
humanidad, reconocida por los angeles (1:35), por los demonios (4:41) y por el Padre
(9:35). La salvacion es una enseflanza prominente de Lucas “...el Hijo del hombre vino
para buscar y salvar lo que se habia perdido” (19:10), es la sentencia clave del libro; y
alunas de la parabolas, especialmente las del capitulo quince, ilustran el significado de la
salvacion. La palabra “justificar”,®* que es de su o tan frecuente en los escritos de Pablo,
aparece varias veces en Lucas y Hechos, aunque no siempre en sentido teol6gico. Hay un
ejemplo, sin embargo, el del Fariseo y el Publicano (18:14), que se emplea
inequivocamente para describir la situacion espiritual del hombre delante de Dios. A
semejanza de los otros evangelios, Lucas coloca los fundamentos para la teologia mas bien
que desarrollarla como tema de su libro, pero la doctrina de la persona de Cristo, la
naturaleza y el significado del arrepentimiento, de la salvacién, del pecado, de la
justificacion, de la redencion y de muchos otros temas se hacen patentes al lector.

Le da especial prominencia a la doctrina del Espiritu Santo; en efecto, en Lucas hay
mas referencias al Espiritu Santo que las que es encuentran en Mateo y Marcos juntos.
Todos los principales protagonistas del evangelio, Juan el Bautista (1:15), Maria (1:35),
Elisabet (1:41), Zaczarias (1:67), Simedn (2:25, 26), y el mismo Sefior Jesucristo (4:1)
fueron capacitados para su obra por el Espiritu Santo. La vida entera del Sefior Jesus fue
vivida por el Espiritu. Fue concebido por el Espiritu (1:35), bautizados por el Espiritu
(3:22),

(225)

63 William Ramsay, The Bearing of Recent Discoveries on the Trustworthiness of the New Testament (42
edicion; Londres: Hodder & Stoughton, Ltd., 1920), p. 89.
64 En griego: dikaioo.



llevado a prueba por el Espiritu (4:1), fortalecido por el Espiritu para su ministerio
(4:14,18), regocijado por el Espiritu (10:21), y confié que sus discipulos completarian el
trabajo comenzado por él, contando también con el poder del Espiritu (24:49). Los Hechos,
por consiguiente, desenvuelven este tema y lo llevan hasta su mas completo desarrollo por
medio de la demostracion de la naturaleza y extension de la obra del Espiritu Santo en la
iglesia.

En este evangelio reciben marcada consideracion algunas clases de personas. Lucas
tiene mucho que decir acerca de las mujeres. La Palabra “mujer” ocurre cuarenta y tres
veces y en Mateo y Marcos juntos cuarenta y nueve. El cardcter de maria, la madre de
JesUs, se trata con mas amplitud en Lucas que en Mateo. Elisabet, la madre de Juan (1.5, 6,
39-45, 57), y Ana la profetisa (2:36-38), el grupo de mujeres que viajaban entre la
compafiia de JesUs y sus discipulos (8:2, 3), las mujeres que lloraron su ejecucion (23:27,
28), y las que estuvieron presentes al pie de la cruz y en la tumba (23:55, 56, 24:1-11) todas
fueron registradas. Los nifios reciben mayor prominencia en Lucas que la que se
acostumbraba darles en los anales de la antigiiedad. El nacimiento y la infancia de Jests y
de Juan fueron omitidos completamente por Marcos; Lucas dedica tres capitulos a ellos.
Tres veces Lucas asienta que Jesus obrd milagros en el caso de hijos jovenes o de nifios
(7:12, 8:24, 9:38). En las paginas de este evangelio Jesus aparece como el campeon de los
pobres y de los oprimidos. Siete u ocho de sus parabolas, o bien se relacionan con el
contraste entre la pobreza y la riqueza, o ponen énfasis sobre necesidades econdmicas
(7:41, 43; 11:5-8, 12:13-21; 15:8-10; 16:1-13; 16:19-31; 18:1-8). Todas estas parabolas
pertenecen exclusivamente a Lucas. El retrato que hace de los ricos, tal como aparece en la
historia del rico y Lézaro y en la pardbola del rico necio, no respira ningunos cumplidos
aunque tampoco amarguras. Aungue Lucas mismo pertenecia a la clase media superior,
voluntariamente se asocié con las clases humildes, y su evangelio fue escrito para que esas
clases encontraran en Cristo la resolucion a sus necesidades.

Debemos decir una palabra respecto a la destreza que Lucas demuestra como
escritor. Muchas de las parabolas del Sefior, tal como Lucas las reproduce se reconocerian
como notables, no Unicamente

(226)

con motivo de su ensefianza espiritual, sino que también a causa de la belleza de su
expresion. La parabola del hijo prodigo, en Lucas quince, es una de las mas grandes
historietas de todos los tiempos, y su composicion en griego es una maravilla en al que se
combina la sencillez con la profundidad. Ningun asunto necesitaba ser expuesto con mayor
delicadeza o simpatia que el relato acerca del nacimiento de Jesus, y Lucas al darnoslo ha
llenado esas condiciones. El cuadro de los dos que van a Emmaus condensa todo el asunto
de la resurreccion en uno o dos parrafos de la interesante narracion incluyendo también la
ensefianza esencial de aquel acontecimiento. Quien quiera que lea los evangelios con
tendencia a la critica literaria tendr& que escoger a Lucas como el mas sobresaliente.

Personajes
Varios nuevos personajes se presentan en este evangelio. Zacarias y Elisabet, su

esposa; Simeon, Ana, Zaqueo y Cleofas, que no se mencionan en ninguna otra parte, siendo
cada uno un tipo distinto. Los personajes literarios de Lucas son tan interesantes como los



histéricos. ¢Quién podra olvidarse del padre amante y paciente, de Lucas quince, y de sus
hijos, uno voluntarioso e irresponsable, el otro altanero e inflexible? (15:11-32). El
samaritano que arriesg6 su vida y dinero para rescatar al desconocido judio golpeado por
ladrones (10:30-37), el rico indolente que contemplaba encantado su prosperidad (12:13-
21), el astuto mayordomo que de en medio del naufragio de su mayordomia recaté para si
mismo una entrada (16:1-13), y el pretencioso fariseo que oraba ostentosamente enlos
recintos del templo (18:9-14), todos son personajes reales de la vida. Pudieron haber sido
tomados por JesUs de entre casos individuales que él habia observado y que nos fueron
preservados por Lucas en su vivida narracion.

El efecto cumulativo del evangelio de Lucas resulta precisamente aquel que esta
expresado en el propdsito declarado del autor. La narracion es tan real y la accién esta tan
bellamente descrita que hace que Jesus se vea como una figura actual de la

(227)

historia y n como el personaje de un ensayo abstracto. Lucas 19:10, “Porque el Hijo del
hombre vino a buscar y a salvar lo que se habia perdido”, queda ilustrado intensamente por
este evangelio. Retrata a Jests como el Hijo del hombre, mostrando la manera como vivié
entre los hombres, como los quiso y cuanto hizo por ellos.

Otras Lecturas

Erdman, Carlos R. El evangelio de Lucas. Grand Rapids: Editorial T.E.L.L. 1974.

Fitzmyer, J.A. El evangelio segln Lucas. Madrid: Editorial Cristiandad. 2 tomos.

Hendriksen, Guillermo. Comentario del Nuevo Testamento: Lucas. Grand Rapids:
Subcomision Literatura Cristiana, 1986.

(228)



CAPITULO ONCE:

EL EVANGELIO DE JUAN

Los origenes

El evangelio de San Juan es el mas extraordinario y quizas el mas valioso de los que
forman el cuarteto de evangelios canénicos. Es muy diferente en estructura y en estilo,
aungue se ocupa del miso amplio desarrollo de acontecimientos que hallamos en las
paginas de los otros. NO contiene parabolas y apenas siete milagros, cinco de los cuales no
se recuerdan en ninguna otra parte. Los discursos de Jesus que hay en él estan relacionados
principalmente con su persona mas bien que con a ensefianza ética del reino. Las
entrevistas personales son multiples, y las relaciones de JesUs con individuos estan mas
acentuadas que su contacto general con el publico. El evangelio es marcadamente
teoldgico, y trata con referencia de la naturaleza de Cristo y del significado de la fe en EI.

A causa de las notables diferencias que existen entre los sindpticos y Juan la
veracidad de éste ha sido puesta en duda. La solucién se encuentra en su origen y
propdsito. Segln la tradicion fue escrito por Juan, el hijo de Zebedeo, el ultimo miembro
sobreviviente del grupo apostdlico, mientras pasaba los afios finales de su vida en Efeso.
Aunque esta opinion ha sido persistentemente atacada, queda todavia como una de las
mejores hipotesis que se

(229)

nos puedan ofrecer. Se sabe tan poquisimo respecto a todas las iglesias cristianas de fines
del primer siglo, que resulta excesivamente dificil encontrar indicios de las causas que
influyeron en la redaccién de este evangelio.

La mas antigua evidencia de su existencia se encuentra en Papias, segln lo cita
Eusebio.%® En este pasaje hace alusion a Juan, como unos de los que fueron discipulos del
Sefior, y también como al anciano Juan, discipulo del Sefior y contemporéneo suyo.
Eusebio dedujo que las dos personas eran individuos diferentes y cit6 la existencia de dos
tumbas en Efeso las cuales en aquel tiempo se consideraban como de Juan. Puesto que a no
existe la obra de Papias no podemos formar un juicio independiente acerca del significado
de esta afirmacién. Posiblemente Eusebio lo haya mal entendido. No hay razén por la que
un apostol no pueda llamarse también un anciano, y Papias pudo simplemente haber dicho
que en tanto que la mayoria de los apostoles no sobrevivieron a su testimonio oral, uno o
dos de ellos permanecieron hasta su época como los Gltimos testigos en la carne de los que
Jesus dijo e hizo.

La teoria de que el Cuarto Evangelio fue el producto de algin desconocido
presbitero conocido tonel nombre de Juan, y no de Juan al Apostol, no puede ser
reconocida como teoria aprobada. Todo el testimonio de los padres desde los tiempos de

65 Eusebio, Historia de la Iglesia, IlI, xxxix, 124, 127.



Ireneo, estd abrumadoramente a favor de la paternidad literaria de Juan. Clemente de
Alejandria (190 D.C.), Origenes (alrededor del 220 D.C.), Hipdlito (alrededor del 225
D.C.), Tertuliano (alrededor del 200 D.C.), y el fragmento de Muratori (alrededor del 170
D.C.), concuerdan en atribuir el cuarto evangelio a Juan, el hijo de Zebedeo.

Autor

Hay algunos hechos referentes al autor que pueden ser deducidos del mismo
evangelio. Primero: Que él era judio y acostumbraba a pensar en aramaico; aunque su
evangelio fue escrito en griego. En su redaccién aparecen muy pocas clausulas
subordinadas;

(230)

pero con frecuencia inserta palabras hebreas o aramaicas que luego explica. El autor estaba
familiarizado con la tradicion judia. En 1:19-28 se refiere a la esperanza de la venida del
Mesias de acuerdo con aquella tradicion. conocia los sentimientos judios hacia los
samaritanos (4:9) y su actitud exclusiva en cuanto al culto (4:20). Conocia las fiestas judias
y las explica cuidadosamente en beneficio de sus lectores.

Segundo: Que era un judio de Paestina y que tenia conocimiento personal del pais y
especialmente de Jerusalén y de sus alrededores (9:7, 11:18, 18:1). Estaba familiarizado
con las ciudades de Glilea (1:44, 2:1) y con el territorio de Samaria (4:5, 6, 21). En
cualquiera de las regiones que describe da la impresidn de encontrarse en su casa.

Ademas era testigo ocular de los acontecimientos que consigna. Tanto en 1:1&s era
testigo ocular de los acontecimientos que consigna. Tanto en 1:14, “vimos su gloria...”
como en 19:35, donde habla en tercera persona, “le que lo vio da testimonio”, declara que
esta diciendo lo que ha sido parte de su experiencia personal. Ligeros toque esparcidos por
todo el evangelio confirman esta impresion. La hora cuando Jesus se sent6 en el brocal del
pozo (4:6), el nimero y tamafio de las tinajas en las bodas de Cana (2:6), el peso y el valor
del ungiiento que Maria derramé sobre Jesls (12:3, 5), los detalles del juicio contra Jesus
(Caps. 18 y 19) son puntos poco relacionados con el asunto principal de la narracion, pero
que denuncian al testigo ocular.

¢Quién fue el autor? Evidentemente estuvo con Jesus desde casi la iniciacion de su
carrera, porque menciona episodios que serian de fecha anterior a la apertura del ministerio
de Cristo segln los Sindpticos. Debi6é haber pertenecido al grupo de discipulos que se
mencionan en la narraciéon. Segun el capitulo final, se le identifica como el “discipulo
amado” asociado intimamente con Pedro, y que estaba muy cerca de Jests en la Santa Cena
(13:23), en el proceso (18:15, 16), y en la cruz (19:26, 27). Solamente uno de los mas
intimos asociados del Sefior llenaria todas estas circunstancias. Santiago fue muerto al
comenzar la historia de la iglesia (Hech. 12:2). Pedro, Tomas y Felipe se mencionan tan
frecuentemente en tercera persona que ninguna de ellos pudo haber sido el autor. Aunque
el autor no se nombra a si mismo, dio

(231)

por entendido que sus lectores conocian quién era y que aceptarian su autoridad en lo s
asuntos de que escribi6. Juan, el hijo de Zebedeo, sigue siendo el que presenta la mejor



posibilidad, y en la presuncion de su paternidad literaria de este evangelio, fundamos las
siguientes conclusiones.

La biografia de Juan es fragmentaria como todas las otras biografias biblicas. Era
uno de los hijos de Zebedeo, pescador de Galilea (Mar. 1:19, 20), y de Salomé, que
probablemente fue hermana de Maria, la madre de Jesus (comparense Mat. 27:56, Marc.
15:40, Juan 19:25). Creci0 hasta la virilidad en Galilea, y se asoci6 en el negocio de la
pesca con su hermano Santiago y con Andrés y Pedro. Debi6 haber pertenecido a los
primeros discipulos de que se menciona en Juan 1:40. De se rasi, acompafié a JesUs en su
primer viaje por Galilea (Juan 2:2), y mas tarde él y sus socios abandonaron el negocio de
la pesca para seguir a Jesus (Mat. 4:21, 22).

Los episodios de la vida de Jesis en los que Juan participé son demasiado
numerosos para catalogarlos y explicarlos por separado. Estuvo con JesUs en Jerusalén
durante su ministerio inicial en Judea. Acaso la entrevista con Nicodemo haya tenido lugar
en la casa de este discipulo. Posteriormente particip6 en la misién de los Doce, tal como se
describe por Mateo (10:1, 2). Necesito el consejo de Jesus tanto como cualquiera de los
Doce, porque €l y Santiago parecian poseer temperamentos extraordinariamente
apasionados. Jests los llamé “hijos de trueno”, o, traducida la frase mas literalmente,
“hijos del tumulto” (Mar. 3:17). Marcos no consigna ninguna razon para darles este
nombre pero el uso de la frase hebreos “hijo de...” generalmente sirve para calificar al
aludido como cundo se dice “hijos de Belial”, que significa “personajes indignos”. Su
intolerancia y crueldad se revelan en su pronta disposicién para regafiar al hombre que
echaba demonios, fundandose en que no andaba con ellos (Luc. 9:49); ademas en su
extraviado deseo de hacer que cayera fuego del cielo sobre las villas de los samaritanos que
no quisieron recibir al Sefior (9:52-54). Los dos, temerariamente, pidieron a su madre que
solicitara de Jesus, que

(232)

les fuera concedido sentarse en los primeros asientos de su reino (Mat. 20:20-28). Estas
crudezas de temperamento fueron rudamente reprendidas por Jesis no obstante de que
pudieron haber sido motivadas por la lealtad a El y a su obra.

En la Santa Cena Juan ocup6 un lugar privilegiado, de intimidad, y cercano a JesUs
(Juan 13:23). Durante el proceso contra Jesus, al autor del evangelio pudo acercarse hasta
el patio del sumo sacerdote porque era conocido de la familia de la casa (18:15, 16).
Posiblemente él haya sido el representante en Jerusalén de la compafia pesquera dirigida
por su padre, y asi pudiera explicarse que fuera conocido de las familias prominentes de la
ciudad. Por lo que parece, fue testigo del juicio muerte de Jesls, pues aceptd la
responsabilidad de proteger a la madre de Este, cuando antes de morir, la encomend6 a su
cuidado (19:26, 27). Estuvo con Pedro durante los negros dias subsiguientes, y los dos
juntos fueron los primeros visitantes que contemplaron el recién abierto sepulcro. Ali, al
contemplar los lienzos en la tumba vacia, “vio y crey6” (20:8).

El epilogo de este evangelio indica que vivié por largo tiempo a partir del principio
de la era cristiana porque de no haber sido asi apenas podria haber sido necesario darlo a
entender. Las epistolas muestran que alcanzé una influyente posicion en la iglesia,
llegando a ser un poderoso expositor del amor de Dios segun fue revelado en Cristo.
Probablemente su muerte haya ocurrido al cerrarse el primer siglo.



Juntando todos estos esparcidos retazos de la biografia de Juan, que se encuentran
entretejidos en la narracion general de la vida de Cristo, se pueden ver algunas de sus
personales experiencias espirituales. De naturaleza apasionada, le dio a Cristo una lealtad
completa que a veces se expreso con crudeza y temeridad. A medida que Cristo templ6 su
temperamento y lo purificé de la desenfrenada violencia, Juan se convirtio en el apéstol del
amor, cuya devocion no fue superada por ningin otro de los escritores del Nuevo
Testamento. El fuego de su naturaleza se descubre en el vigor de su lenguaje. Juan refleja
las censuras de Jests contra los incrédulos (8:44) cuando les llama “hijos del diablo” (I
Juan 3:10). Sin embargo, es ¢l mismo el que dijo: “Amados, amémonos unos

(233)

a otros; Porque el amor es de Dios; y el que ama es engendrado de Dios, y conoce a Dios”
(4:7). Estos dos aspectos no son inconsistentes con un espiritu ardiente. Juan es el caso
ejemplar de un hombre que pudo ser un gran pecador, y del cual Cristo hizo un gran testigo
suyo.

Fechay lugar

La fecha del cuarto evangelio ha sido diversamente calculada, desde el 40 D.C. o
aln més tarde. No puede ser posterior al Diatesaron de Taciano en el que ya se encuentra
incorporado a mediados del siglo segundo. EIl descubrimiento del fragmento de Rylands,
en el que se preserva un trozo de Juan 18:31-33, 37,38 demuestra que el evangelio de Juan
probablemente se encontraba en uso de la primera mitad del siglo segundo.%® Goodenough
arguye que Juan pudo haber sido escrito en fecha tan antigua como el 40 D.C.,%” aunque
pocos eruditos aceptan tan temprana fecha. La mejor solucién parece ser que Juan fue
escrito en Asia Menor, posiblemente en Efeso, hacia el fin del primer siglo, cuando la
iglesia habia alcanzado suficiente madurez, y cuando habia necesidad de avance en la
ensefianza referente a la naturaleza de la fe. Parece que fue escrito este evangelio en un
medio gentil, porque las fiestas y usos de los judios se van explicando para beneficio de
aquellos que no estaban familiarizados con ellos (Juan 2:13, 4:9, 19:31).

Contenido

Sirve de clave al contenido del evangelio de Juan, la propia declaracion del autor en
Juan 20:30, 31:

(234)
Y también hizo Jesus muchas otras sefiales en presencia de sus discipulos que

no estan escritas en este libro. Estas empero son escritas para que creais que Jesds
es el Cristo, el Hijo de Dios; y para que creyendo, tengais vida en su nombre.

66 Frederick Kenyon, Our Bible and the Ancient Manuscripts (Edicion revisada; Nueva York: Harper and
Bros., Publishers, 1940), p. 128.

67 Erwin R. Goodenough, “John a Primitive Gospel”, Journal of Biblical Literature, LXIV. (Filadelfia;
Society of Biblical Literature and Exegesis, 1945), pp. 145-182.



Tres palabras sobresalen en este breve pasaje: Sefiales, creais, y vida. La primera
contiene la clave para descubrir la organizacién del evangelio alrededor de un escogido
nimero de milagros, paralelo en su caracter general a los que se recuerdan en los
evangelios sindpticos, pero llamados aqui sefiales a causa de su especial significado dentro
de este evangelio. Se designan siete que fueron ejecutados publicamente por JesUs en otros,
0 para beneficio de otros. Ilustran diferentes campos de su poder, y colectivamente
proporcionan testimonio a favor de la deidad de Cristo, la doctrina central del Evangelio.

TiTUuLO PASAJE CAMPOS DE PODER
La transformacion del agua en vino 2:1-11 Sobre la cualidad
La curacion del hijo del cortesano 4:46-54 Sobre la distancia
La curacion del paralitico 5:1-9 Sobre el tiempo
La alimentacion de los cinco mil 6:1-4 Sobre la cantidad
La caminata sobre el agua 6:16-21 Sobre la ley natural
La curacion del ciego de nacimiento 9:1-12 Sobre la desventura
La resurreccion de Lazaro 11:1-46 Sobre la muerte

Estos siete milagros se operaron precisamente en campos donde el hombre es
incapaz para efectuar ningin cambio sobre las leyes o condiciones que afectan su vida. En
estos campos en donde el hombre es impotente, Jesis demostro su propia potencia, y las
obras que hizo dan testimonio de su capacidad sobrenatural.

La segunda palabra, creais, es la clave de todo el evangelio, y ocurre noventa y ocho
veces. Generalmente se traduce creer, aunque algunas veces también se traduce como
confiar o confiarse (véase 2:24). Esta palabra da a entender el reconocimiento de un

(235)

derecho personal, o también sirve para designar la completa entrega del individuo a Cristo.
Contiene plenamente el significado de toda la vida cristiana, porque el tiempo verbal usado
en estos pasajes implica el proceso consiguiente al acto de creer, indicando ademas el
desarrollo. Juan define creer en Cristo como recibirlo (1:12), haciéndose él parte de la vida
de aquel que cree en El. Convencido por las sefiales que fueron pruebas del poder de la
divina persona de Jesus, el creyente l6gicamente proseguird sobre una fe bien fundada.

La tercera palabra clave del evangelio es vida, que en el lenguaje de Juan, es la
suma total de todo lo que el creyente recibe en su salvacion. Es la mas elevada experiencia
que puede tocar a un ser humano. “Esta”, dijo Jesus, “es la vida eterna, que te conozcan a
ti, el tnico Dios verdadero, y a Jesucristo al cual has enviado” (17:3). La vida segin Juan
no es el desarrollo de la vitalidad animal en la humana existencia. Incluye una clase de
Naturaleza, una nueva conciencia, relacién viva con el medio ambiente, y un constante
crecimiento. Cristo se presenta como el modelo de esta vida que es don de Dios para el
cristiano y la meta de Dios para los cristianos.

Las tres palabras, sefiales, creer y vida, proporcionan légica organizacion al
evangelio. En las sefales esté la revelacion de Dios; en el creer se indica la reaccion que
aquéllas deben producir; en la vida se encuentra el resultado que trae el creer.

Bosquejo



El desarrollo del tema central que hemos designado como creer, aparece en el bosquejo del
Evangelio.

Juan: El Evangelio escrito para creer

I Proélogo 1:1-18
Declaracion del tema: creer

I1. Etapa de primeras reflexiones 1:19-4:54

(236)

Presentacion del objeto de la fe (creer)
El testimonio de las declaraciones de Juan el Bautista ~ 1:19-51

El testimonio de las obras de JesUs 2:1-22
El testimonio de las palabras de Jesus 2:23-4:54
1. Etapa de controversia 5:1-6:71
Las fuentes de la fe y de la incredulidad
Presentadas en accion 5:1-18
Presentadas en argumentacion 5:19-47
Presentadas en demostracion 6:1-21
Presentadas en peroracion 6:22-71
IV.  Etapa de conflicto 7:1-11:53
El choque entre la fe y la incredulidad
Descripcion del conflicto 7:1-8:59
Con los hermanos de Jesus 7:1-9
Con el populacho 7:10-52
Con los que sorprendieron a la mujer en adulterio 7:53-8:11
Con los fariseos y con los judios 8:12-59
Casos que ilustran el conflicto 9:1-11:53
El ciego de nacimiento 9:1-41
El discurso sobre el Buen Pastor 10:1-21
Argumentaciones 10:22-42
La resurreccion de Lazaro 11:1-53
V. Etapa de crisis 11:54-12:36a
Se declaran los creyentes y los incrédulos
VI.  La etapa de conversaciones intimas 12:36b-17:26
El fortalecimiento de la fe
Arreglos preliminares 12:36b-13:30
Conversacion con sus discipulos 13:31-16:33
Conversacion con el Padre en oracion 17:1-26

VII.  Etapa de consumacion 18:1-20:31



La victoria sobre la incredulidad

(237)
La traicion 18:1-27
El proceso delante de Pilatos 18:28-19:16
La crucifixion 19:17-37
El entierro 19:38-42
La resurreccién 20:1-29
VIII. Epilogo 21:1-25

Las responsabilidades del creyente

Es tan clara la estructura del evangelio de Juan que dificilmente puede un lector
dejar de descubrirla. Desde el principio hasta el fin mantiene consistentemente el creer
como tema. Aln mas, el evangelio no es el intento de colocar sobre los hechos reales una
dominante organizacion artificial. el inspirado escritor ha escogido determinados episodios
ensefianzas que representan el caracter y desarrollo de la revelacion de Dios en Cristo
(1:19), y los ha arreglado de tal manera que pueden arrebatar al lector como en una marea
creciente de caracter espiritual hacia una confesion activa de fe en Cristo.

El prélogo (1:1-18) comienza usando la palabra verbo® para introducir la persona
de Cristo. Este término difiere de los que se usan en los otros evangelios porque no denota
ningun fondo religioso determinado. Cristo es judio; el Sefior es gentil; Jesis es humano;
pero la palabra o el Verbo son filoséficos. De esta manera Juan convierte al personaje de
su evangelio en figura universal, en la encarnacién de la Eterna Razén que es Dios mismo,
que vino de Dios mismo, y que revela a Dios como un hijo revela a su padre. Tiene que ser
comprendido por aquellos que le reciben (1:12), y el conflicto entre quienes le reciben y
quienes lo rechazan se compara con la lucha entre la luz y las tinieblas.

La Etapa de Primeras Reflexiones (1:19-4:54) presenta a la persona del Verbo
hecho carne tal como aparecié a sus contemporaneos y cémo fue recibido por ellos.
Primero se le proclama en el testimonio de su precursor, Juan, y en su trato con los
discipulos de Juan. Su mision esencial, “el Cordero de Dios” (1:29), y

(238)

su método que apela a las necesidades y deseos de los que quisieran ser sus seguidores lo
conecta con la precedente historia y revelacion. Utilizé a la vez la predicacion de Juan
tanto como las escrituras del Antiguo testamento con objeto de establecer su divina
posicion. En las obras que realiz6 demostr6 su poder natural sobre las cosas, sobre los
hombres y sobre las instituciones (2:1-22). Las entrevistas que siguieron fueron otras tantas
manifestaciones plenas de la suficiencia que hay en El para satisfacer a todos los hombres.
El sabio y amable maestro judio, Nicodemo, la mujer samaritana, de caracter ligero y de
lengua lista; el persistente noble de Galilea, probablemente gentil, todos fueron dirigidos
hacia la fe en Jesus por diferentes argumentos y por métodos diferentes.

68 En griego: logos.



La controversia se levant6 tan pronto como JesUs se presentd publicamente, puesto
que cuando apel6 a los hombres para que creyeran en El, muchos rehusaron. Nunca
demandé fe ciega o irracional pero tuvo cuidado siempre de apelar a los hechos, definiendo
claramente los puntos a discusién en cuanto a la fe y en cuanto a la incredulidad.

La curacion del hombre en el estanque de Betesda precipitdé la Etapa de
Controversia (5:1-6:71) por cuanto el milagro habia sido realizado en sdbado. Jesus indico
que su accidn era un sencillo ejemplo de lo que su Padre continuamente estaba haciendo, y
de este modo, tacitamente declar6 la deidad como prerrogativa suya. En al discusion que
siguié (5:19-47) argumentd a favor de la fe que El proclamaba basandose sobre cinco
diferentes testimonios: El suyo propio, el de su precursor, el del padre, el de als maravillas
hechas por él y el de la Escritura. Los milagros del capitulo seis, segin Juan, fueron
dirigidos principalmente al bien de sus discipulos para despertar en ellos su rendicion a la
fe. Estos milagros y los discursos que siguieron estan intimamente ligados entre si, puesto
que el discurso es s6lo la amplificacion de la verdad establecida en los milagros. La
demanda de fe es muy fuerte en lo que abarca esta etapa, como si JesUs tuviera deseos de
que sus discipulos se rindieran completamente a El antes de que el fuego de la controversia
llegara a separarlos.

La Etapa de Conflicto (7:1-11:53) conduce hasta una crisis

(239)

l6gica la tendencia que se habia manifestado en la anterior Etapa de Controversia. La
creciente aunque todavia titubeante fe de los discipulos se coloca en contraste con el rigido
cinismo de los hermano de Jesus; con la fluctuante lealtad del a extraviada multitud y con la
ponzofiosa oposicion de los jerarcas judios. La evaluacion que Jesis mismo hizo de esta
lucha, aparece en la historia del hombre ciego, en donde El expresa la necesidad que tiene
de hacer las obras de Dios entretanto que cuenta con oportunidad, y también a propésito del
a resurreccion de Lézaro, considerada por EI como la prueba suprema de la fe a la vez que
como la demostracién cumbre de su poder. El material discursivo que se incluye entre
estos dos milagros y que se encuentra en el capitulo diez, constituye la declaracion puablica
mas extensa hecha por Jesus acerca de su extraordinaria mision. Alli declara el propoésito
de su muerte con tanta claridad como lo hizo en su declaracion dada a los discipulos en
Cesarea de Filipo segun se consigan en los sindpticos. El resultado del conflicto lo predice
en sus palabras: ‘“Pongo mi vida para volverla a tomar” (10:17).

En la Etapa de Crisis (11:54-12:36a) aparecen las diversas tensiones creadas en esta
lucha. Jesus se retird de Jerusalén y de sus alrededores hacia Efrain para quedar fuera del
centro de la tempestad. Los sentimientos de sus amigos se hacen notoriamente publicos por
la familia de Betania, que sirve una comida en su honor (12:1, 2). La multitud de
peregrinos que se hallaba en Jerusalén con motivo de la fiesta de la pascua, le proclamé
entusiastamente (12:20, 21). Jesus mismo comprendié que la muerte era un hecho, y
suspendi6 su contacto con el publico (12:36). El factor decisivo en su vida no iba a ser el
voto del pueblo sino lo que Dios tenia ya sefialado.

Hasta este punto el ministerio de Jesus fue publico; de aqui en adelante se desarrollo
en forma privada. La Etapa de Conversaciones Intimas (12:36b-17:26) abarca la ensefianza
final dada a los discipulos después de la Santa Cena y también su oracion al Padre. Con la
preparacion de los discipulos para el choque de la cruz y la declaracion ante el Padre de que
habia terminado su obra, concluye el ministerio terrenal del Sefior Jesus.



La Etapa de Consumacion (18:1-20:31) presenta plenamente el
(240)

cumplimiento de los dos opuestos principios de fe y de incredulidad. en al traicion y en la
crucifixion la incredulidad quedd desenmascarada. La debilidad de Pedro, la traicion de
Judas, la rencorosa malicia de los sacerdotes y la cobardia de Pilato muestran de qué modo
alcanza la incredulidad su Gltimo fin. Por otra parte la constancia del discipulo amado y de
las mujeres, y la generosa accion de José y de Nicodemo muestran cémo hasta una
imperfecta y deficientemente instruida fe puede mantener su lealtad no obstante la
turbacion y el peligro. La resurreccion, en consecuencia, fue la justificacion final de la fe,
tanto como la vindicacién suprema de la revelacion hecha por medio de Jesus el Hijo de
Dios.

Enfasis

El evangelio de Juan tiene muchas peculiaridades que dan vigor a la presentacion de
su tema principal. Las demandas de Jesus se presentan en siete principales “YO SOY””:

1. YO SOY el pan de vida 6:35

2. YO SOY la luz del mundo 8:12, 9.5
3. YO SOY la puerta (de las ovejas) 10:7

4, YO SOY el Buen Pastor 10:11, 14
5. YO SOY laresurreccion y la vida 11:25

6. YO SOY el camino la verdady lavida  14:6

7. YO SOY la vid verdadera 15:1

Juan insiste en la relacion personal de Jesus con el hombre. Consigna veintisiete
entrevistas personales, algunas de las cuales son extensas en tanto que otras breves. En esta
lista incluimos algunos pasajes que podrian clasificarse bajo otros encabezados, por
ejemplo, la milagrosa curacion del hijo del noble (4:46-54), o el juicio delante de Pilatos
(18:28-19:16). En ocasiones como estas el interés de JesUs en los individuos se deja ver
mas que la misma accion. En los sindpticos, por ejemplo, el juicio delante de Pilato es un
detalle importante en el desenlace de la vida de Jesus, en tanto que en el Evangelio de Juan
el interés personal de JesUs

(241)

en Pilato y su deseo de traerlo al reconocimiento de sus demandas divinas son mucho mas
evidentes.

El vocabulario juanino es tan singular que hasta un versiculo o dos de ese evangelio,
entresacados de su contexto pueden ser facilmente identificados. Algunas palabras claves
se repiten constantemente, no porque el escritor esté limitado en la amplitud de su
pensamiento, sino porque las verdades centrales del evangelio, como los diamantes,
necesitan contemplarse segun los angulos de cada faceta. Algunos de estos términos, como
“vida”, “luz”, “tinieblas”, “trabajo”, “mundo”, “creer”, “hora” son, o bien figurativos, o
tienen otro especial significado técnico en este evangelio. Otras son abstractas y de



contenido algo filosofico: “verdad”, “verdadero”, “odio”, “recibir” (en el sentido de
aceptar), “amor” (dos diferentes verbos), “llevar”, “enviar”, “principio”, “saber” (dos
diferentes verbos), “gloria”, “glorificar”, “testificar”, “testimonio”, “permanecer”, y “el
Padre”. El evangelio de Juan demuestra por su vocabulario que la ensefianza sobre al vida
cristiana habia cristalizado ya en determinados y definidos conceptos que se expresaban en
frases invariables, las cuales, hasta el dia de hoy, representan un nueva modelo de verdad
espiritual.

El evangelio de Juan insiste en la divinidad de Jesucristo, el Hijo de Dios. Aunque
ninguno de los otros evangelios retrata con mayor claridad su humanidad, como el de Juan,
tampoco ninguno de lo otros afirma tan directamente las prerrogativas de su divinidad: “El
Verbo era Dios” (1:1); “Yo y el Padre somos uno” (10:30); “antes que Abraham fuese soy
Yo” (8:58); “el que me ha visto ha visto al Padre” (14:9); Y la jaculatoria de Tomas, “Sefior
mio y Dios mio” (20:28).

También se pone énfasis sobre la humanidad de Jesis. Se cansé (4:6), tuvo sed
(4:7), impaciente (6:26), pensativo (6:67), severo (8:44), triste (11:35), agradecido (12:7),
atribulado (12:27), carifioso (13:1), leal (18:8), valiente (18:23). Para sus contemporaneos
que incidentalmente se encontraron con El, fue “el hombre que se llama Jesus” (9:11); para
los que vivieron con El se convirtié en “el Hijo de Dios” (6:69).

(242)
Proposito

Como vya dijimos, el proposito de este evangelio es apologético. Todos los
evnagleio tuvieron el designio de inculcar la fe en aquellos que los leyeran o que oyeran
leerlos. Este evangelio se disefio para aquellos que ya tenian algunas inclinaciones
filosoficas, segun el prologo lo demuestra y que buscaban una respuesta para aquella
peticion que Felipe hizo: “Sefior, muéstranos el Padre y nos basta” (14:8).

Es posible que el evangelio de Juan haya sido escrito con el consciente intento de
suplementar los relatos existentes de la vida y obra de Jesis que habian encontrado forma
escrita en los evangelios sindpticos y candnicos. No se puede afirmar dogmaticamente que
Juan conoci6 y leyo a Mateo, 0 a Marcos, 0 a Lucas. Sin embargo, la omision general que
hace del ministerio de Jesus en Galilea, la casi total ausencia de las parabolas, la definida
alusion a un selecto grupo de milagros (20:30), y el acoplamiento de algunos datos
histdricos de Juan con los que tienen los sindpticos, hacen que uno sienta que el autor
procur6 dar al publico nueva informacion que todavia no se habia escrito. Por ejemplo, en
el relato de la Santa Cena, Juan describe la escena del lavatorio y explica como JesUs quiso
dar una leccidn objetiva de humildad a sus discipulos. Fuera de la suposicién de que esa
leccion podria ser de Lucas, sin embargo, dijo que los discipulos estuvieron arguyendo
“quién de ellos tendria que ser el principal” (Luc. 22:24): Los dos relatos por tanto se
entrelazan en significado y uno podria imaginarse que acaso Juan estuviera explicando
como afrontd Jesls al situacion que Lucas describe, y que de esta manera hiciera una
adicion personal al relato de Lucas.

Personajes



Una peculiaridad del evangelio de Juan consiste en el desarrollo que hace del
caracter de sus personajes valiéndose de bocetos intercalados en el texto. Nicodemo (Juan
3:1-15, 7:50-52, 19:39),

(243)

Felipe (1:43-46, 6:5-7, 14:8-11), Tomas (11:16; 14:5, 6; 20:24-29), Maria y Marta (11:1-40,
12:2-8), Maria la madre de Jesus (2:1-5, 19:26, 27), y otros, se mencionan en forma natural
y sencilla al recordarseles en su relacion con la narracion principal, y no obstante, cuando
se combinan esas alusiones sueltas forman un completo retrato fotografico de la persona
aludida. Hasta cierto punto el mismo procedimiento también se utiliza en los otros
evangelios, pero en gran parte se reduce a muy pocos y sobresalientes caracteres como
Pedro o Judas, en tanto que el cuarto evangelio hace lo mismo, ya se trate de sobresalientes
0 de oscuros personajes presentandolos como ejemplos de creyentes o de incrédulos.

Otras Lecturas

Bonnet, L. y Schroeder, A. Juany Hechos. El Paso: Casa Bautista de Publicaciones,
1970.

Erdman, Carlos R. El evangelio de Juan. Grand Rapids: Editorial T.E.L.L., 1974
Harrison, Everett F. Juan: El evangelio de la fe (serie “Comentario Biblico Portavoz”).
Grand Rapids, Editorial Portavoz, 1981.

Hendriksen, Guillermo. Comentario del Nuevo Testamento: Juan. Grand Rapids;
Subcomisién Literatura Cristiana, 1986.

Henry, Matthew. Comentario exegético devocional a toda la Biblia: Juan. Terrasa:
CLIE, 1987.

Hovey, Alvah H. Comentario sobre el evangelio de Juan. El Paso: Casa Bautista de
Publicaciones, 1973.

Ryle, J.C. Los evangelios explicados: Juan. Terrassa: CLIE, 1977.

Simpson, A.B. Comentario al evangelio de Juan. Terrassa: CLIE, 1985.

(244)



CAPITULO DOCE:

LA VIDA DE CRISTO

Todos quisiéramos, naturalmente, que en las producciones literarias de su tiempo, al

Sefior Jesucristo se le hubiera considerado con la debida importancia para hablar de El
ampliamente, de tal manera que tuviéramos a la mano acerca de El, un extenso material
biogréafico. Fue observado por grandes multitudes, sus propios seguidores se contaron por
centenares (I Cor. 15:6), de los cuales a mediados del primer siglo habia testigos
sobrevivientes. Es un hecho innegable que el total de informacion referente a Jesis es
comparativamente escaso. Aparte de los cuatro evangelios y de algunas pocas esparcidas
alusiones en las epistolas, la historia de la época guardada casi completo silencio respecto a

EL

Neron,

Fuentes seculares de informacion

Hay, sin embargo, algunas referencias a Cristo o al cristianismo que podemos citar.
Josefo en su obra, Antigiiedades de los Judios,®® hace la siguiente afirmacion:

(245)

Vivio por este tiempo un hombre sabio, si es que propiamente se le puede considerar
hombre, puesto que obraba maravillas; un maestro para quienes estuviesen dispuestos a
recibir la verdad con alegria. Atrajo a su lado a muchos, tanto de los judios como de los
gentiles. Era el Cristo. Y cuando Pilato, a instancias de nuestros principales jefes, lo
condené a ser crucificado, aquellos que desde el principio lo habian amado no lo
abandonaron; porque El se les aparecié vivo al tercer dia segdn predijeron los profetas de
Dios ésta y otras diez mil semejantes y admirables cosas referentes a EI. Los cristianos asi
Ilamados por el nombre de El, no se han extinguido hasta hoy.

Tacito, un historiador romano del siglo segundo, escribiendo acerca del reinado de
menciond la muerte de Cristo y la existencia de cristianos en Roma:"°

Mas ni con socorros humanos, donativos y liberalidades, ni con las diligencias que se
hacian para aplacar la ira de los dioses era posible libar a Nerén de la infamia de haber sido
él, quien ordeno el incendio. Y asi, el principe para apagar esta voz y justificarse, dio por
culpados del crimen y comenzé a castigar con refinados géneros de tormentos a los que
comUnmente se Ilamaban cristianos, los cuales eran aborrecidos del vulgo preexcesos que
se les atribuian. Su nombre lo tomaron de su fundador llamado Cristo, el cual, imperando

69 Josefo, Antiliedades de los judios XVII1, iii, 3. Véase History of the Christian Church por Philip Schaff
(Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans Publishing Co., 1950), Vol. I, pp. 92 y siguientes, para una evaluacion de
dicho pasaje. Muchos lo consideran como una interpretacion cristiana en el texto de Josefo.

0 T4cito, Annals, xv, 44. The Oxford Translation, Revisada (Nueva York: Harper & Bros., Publishers 1985),

p. 423.



Tiberio, habia sido ajusticiado por orden Poncio Pilato, procurador de Judea. Por entonces
se reprimi6 un tanto aquella perniciosa supersticion; pero torné a reverdecer no solamente
en Judea donde este mal comenzd, sino también en Roma. ..

El testimonio de Suetonio es breve:’*
(Neron) aplicé castigos a los cristianos, una clase de hombres entregados a una nueva y
peligrosa supersticion.

(246)

Plinio, el joven, corresponsal de Trajano, habla en una de sus cartas refiriéndose a los
cristianos segun los habia conocido en Asia:72

Afirmaban, sin embargo, que su completa culpabilidad, o su error, era que tenian el
habito de reunirse en incierto dia fijo, antes del amanecer, dedicAndose a cantar en
alternados versos un himno a Cristo como a un Dios, comprometiéndose entre si, por medio
de un solemne voto, no s6lo a no cometer acciones malvadas, sino a ni siquiera cometer
fraude, hurto o adulterio; a no prometer en falso, ni a negar un encargo cuando se les pidiera
su devolucion...

Luciano, el satirico del siglo segundo, hablé burlonamente refiriéndose a Cristo y a
los cristianos. Los relaciond con las sinagogas de Palestina, y aludié a Cristo como

...el hombre que fue crucificado en Palestina porque introdujo este nuevo culto en el
mundo... Ademas, su primer legislador los persuadié de que todos ellos son hermanos,
unos de los otros, y esto después de haber transgredido sus leyes una vez para siempre
negando la existencia de los dioses griegos, y ahora adorando a aquel sofista crucificado y
viviendo bajo sus leyes.

Estas breves noticias de Cristo y del cristianismo fueron escritas por hombres
ignorantes de la historia del movimiento, y hostiles a sus principios. Dejan ver que el
cristianismo ya se habia extendido ampliamente a mediados del siglo segundo y que la
existencia historica de Cristo se conocia en lo general hasta por sus enemigos. La
naturaleza de estas referencias prueban que se le consideraba como un oscuro fanatico,
cuyo culto habia alcanzado una importancia mas grande de lo que se hubiera podido esperar
en justicia. Hasta el tiempo de Neron y dentro del circulo de la corte,

(247)

el cristianismo se estimaba por los romanos, de manera muy parecida a la que los
americanos considerarian la importacion del shintoismo japonés.

Periodos de la vida del Sefior Jesus

L Suetonio, Vidas de los Césares, Nerén xvi. Loeb Classical Library. Traduccién inglesa por J.C. Rolfe
(Londres: William Heinmemann; Nueva York: G.P. Putnam’s Sons), Vol. I, p. 111.

72 Plinio Letters X, xcvi. Loeb Classical Library. Traduccion inglesa por William Melmoth, revisada por
W.M.L. Hutchinson (Londres: William Heinemann; Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1935),
Vol. Il, p. 403.



Puesto que los datos proporcionados por los cuatro evangelios no son completos en
el sentido de que sean exhaustivos, no puede reconstruirse con ellos una biografia completa
de Jests. De los cuatro, Lucas es quizds el mas representativo, pero no incluye el
ministerio inicial en Judea, aunque debieron los escritores conocer algunos datos referentes
al asunto. Solamente Lucas da un destello de su juventud; de la cual, la mayor parte, hasta
los treinta afios se pasa en silencio. Juan es el Gnico que sigue un esquema definidamente
cronoldgico que se puede descubrir debido a las alusiones que hace a las fiestas a las cuales
concurrio Jesus, y una de ellas resulta ambigua (Juan 5:1). EIl orden de la narracion en
cualquiera de los evangelios no es necesariamente cronoldgico porque cada evangelio tiene
su propio objetivo y organiza su material para alcanzar el efecto propuesto, mas bien que
para seguir el encadenamiento de los hechos. Cada evangelio resulta asi una interpretacion,
no una crénica. Debido a esta razon hay algunas diferencias de opinion en el orden que se
debe preferir para colocar los acontecimientos correspondientes a la vida de Cristo. El
siguiente bosquejo concuerda con el consenso de la mayor parte de los eruditos y se ocupa
de las grandes porciones de material que hay en los evangelios mas bien que de las
pequefias cuyos detalles pertenecen propiamente a un estudio especializado. Los periodos
siguen el arreglo convencional dado por Burton y Goodspeed,’® Huck, y otros.

(248)
ARMONIA DE LA VIDA DE CRISTO
MATEO MARCOS Lucas JUAN
I Parentela e Infancia
Genealogia 1:1-17 3:23-38
Nacimiento de Juan el 1:5-25
Bautista 57-80
La Anunciacion 1:18-25 1:26-38
El Nacimiento de JesUs 2:1 2:1-7
Los Angeles 2:8-20
La Circuncision y la
Presentacion 2:21-39
Los Magos 2:1-12 2:1-12
La Huida a Egipto 2:13-23
La Nifiez y la Visita a
Jerusalén 2:40-50
Los Afios de Silencio 2:51, 52
Il Actividades Preparatorias
El Ministerio de Juan 3:1-12 1:1-8 3:1-20 1:19-37
El Bautismo de JesUs 3:13-17 1:.9-11 3:21, 22
La Tentacion 4:1-11 1:12, 13 4:1-13

11 El Ministerio inicial en

73 E.D. Burton y E.J. Goodspeed, A Harmony of the Synoptic Gospels (Nueva York: Charles Scribner’s Sons,
s.f.), pp. xv, 279.

™ Albert Huck, A. Synopsis of the First Three Gospels (92 edicion revisada por Hans Lietzmann; edicién
inglesa por Frank Leslie Cross. Tubingen, Alemania: J.C.B. Mohr, 1936), pp. xx. 213.



V1.

Galilea

Las Bodas en Cana

El Ministerio inicial en
Judea (La Pascua)

La Purificacion del Templo
Entrevistas con Nicodemo
Rivalidad de los Discipulos
de Juan

Retiro a Través de Samaria
El Regreso a Galilea

La Llegada

Curacion del Hijo del Noble
El Encarcelamiento de Juan
y el Cambio a Capernaum

El Primer Viaje por Galilea
El Llamamiento de los
Primeros Discipulos

Un Dia de Trabajo
En Viajes y en Predicacion

Milagros y Discursos

La Designacion de los Doce
El Sermén del Monte

El Criado del Centurion
El Hijo de la Viuda

La Pregunta de Juan el
Bautista

Ungimiento de Jesus
Otra Gira de Predicacién
La Protesta de la Familia
Paréabolas

Milagros
Tercera Gira:
El Climax de su
Ministerio
La Repulsa en Nazaret
La Gira de los Doce
La Muerte de Juan
El Regreso de los Doce
La Alimentacion de los
Cinco Mil

4:1-12

4:12-16
4:17

4:18-22
(249)

MATEO
8:14-17

8:1-4
9:1-17
12:1-21

5:1-7:29
8:5-13

11:2-30

12:46-50
13:1-53
8:18, 23-34
9:18-26

13:54-58
9:36-11:1
14:1-12
14:13

14:13-21

1:14

1:16-20

MARCOs
1:21-34
1:35-39

1:40-3:12
3:13-19a

3:31-35
4:1-34

4:35-5:43

6:1-6
6:7-13
6:14-29
6:30-32

6:33-44

2:1-12
2:13-25
3:1-21
3:22-36
4:1-42

4:14 4:43-45
4:46-54

Lucas JUAN

4:31-41

4:42-44

5:1-6:19

6:12-16

7:1-10

7:11-17

7:18-35

7:36-50

8:1-3

8:19-21

8:4-18

8:22-56

9:1-6

9:7-9

9:10

9:11-17 6:1-14



VII.

VIIL.

Se Retira hacia el Monte y
Luego Camina sobre el Mar
El Discurso Pronunciado en
al Sinagoga

El Retiro hacia el Norte

En Tiro y en Sidon

En Decapolis

La Alimentacion de los
Cuatro Mil y
Conversaciones Alusivas

Curacion de un Ciego
Revelacion de su Divina
Personalidad

La Transfiguracion

La Curacion del
Endemoniado

Prediccion de su Muerte y
Resurreccién

El Ultimo Ministerio en
Galilea

El Ultimo Ministerio en
Judea

El Viaje a Jerusalén Via
Samaria

La Fiesta de los
Tabernaculos

La Mujer Sorprendida en
Adulterio
Argumentaciones con los
Fariseos

El Ciego de Nacimiento
Discurso acerca del Buen
Pastor

La Mision de los Setenta
La Parabola del Buen
Samaritano

Maria y Marta

La Oracién del Sefior
Controversia con los
Fariseos

Ensefianzas Publicas

La Fiesta de la Dedicacién
El Ministerio en Perea

14:22-33
15:1-20
15:21-28
15:29-31
15:32-16:12
(250)

MATEO
16:12-26
16:27-17:13
17:14-21
17:22, 23
17:24-18:35

19:11y?2
8:19-22

6:45-52
7:1-23

7:24-30
7:31-37

8:1-21

MARCOs
8:22-26

8:27-37
8:38-9:13

9:14-29
9:30, 32

9:33-50

10:1

LucAs

9:18-25

9:26-36

9:37-43

9:43-45

9:46-50

9:51-52

10:1-24

10:25-37
10:38-42
11:1-13

11:14-54
12:1-59

6:15-21

JUAN

7:1-9

7:10
7:11-52
7:53-8:11

8:12-59
9:1-41

10:1-21

10:22-39
(10:40-42)



Xl

XII.

Amonestaciones

La Comida en Casa de un
Fariseo

El Desafio a la Multitud
Ensefia a Publicanos y a
Pecadores

(251)

MATEO
Ensefianzas para los
Discipulos
La Resurreccion de Lazaro
Se Retira a Efrain
El Ultimo Viaje a Jerusalén
Ministerio en Samaria y
Galilea
Ministerio en Perea
Ensefianza Respecto al
Divorcio 19:1-12
Ensefianza Respecto a los
Nifios 19:13-15
El Gobernante Joveny Rico  19:16-20:16
Prediccion Acerca de su

Muerte 20:17-19
Ambicidn de Santiago y
de Juan 20:20-28
Avance hacia Jerusalén 20:29-34

Llegada a Betania
La Semana de Pasién
Domingo
La Entrada Triunfal 21:1-9
Jesus Contempla la
Ciudad 21:110y 11
Lunes
Maldicién sobre la
Higuera 21:18,19
Purificacion del Templo  21:12, 13
Curacién dentro del

Templo 21:14-17
Martes

La Higuera Seca 21:19-22

Controversias 21:23-22:46

Condenacioén de Escribas

y Fariseos 23:1-39

Apreciacion de JesUs

MARCOS

10:1-12

10:13-16
10:17-31

10:32-34

10:35-45

10:46-52

11:1-10

11:11

11:12-14
11:15-19

11:20-25
11:27-12:37

12:38-40
12:41-44

13:22-35

14:1-24
14:25-35

15:1-32

Lucas
16:1-
17:10
11:45-54

17:11-
18:14

18:15-17
18:18-30

18:31-34

18:35-
19:28

19:29-40

19:41-44

19:45-48

20:1-44

20:45-47
21:1-4

JUAN

11:1-44

11:55-12:11

12:12-19



sobre la Ofrenda de la
Viuda

La Visita de los Griegos

Los Judios rechazan a

Jesls

El Discurso Apocaliptico

Prediccion de la

Crucifixién

Ungimiento de JesUs

por Maria

La Traicion
Miércoles—No hay
Registro de
Acontecimientos de ese Dia
Jueves

La Cena de la Pascua

Discurso de Despedida

Discurso en el Camino a

Getsemani

La Oracion Sacerdotal

En el Huerto

Traicion y Arresto

El Juicio Ante Anas
El Juicio Ante Caifas

La Negacion de Pedro

El Juicio Ante el

Sanedrin

Suicidio de Judas
Viernes

El Juicio Ante Pilato

El Escarnio Ante

Herodes

Nuevamente Ante Pilato

La Befa de la Soldadesca

El Camino al Calvario

La Crucifixion

(252)

MATEO

24, 25
26:1-5

26:6-13
26:14-16

26:17-29

26:30, 36-46
26:47-56

26:57, 59-68
26:58, 69-75

27:1
27:3-10

27:2,11-14
27:15-26
27:27-30
27:31-34
(253)

MATEO
27:35-56

MARCOS

13:1-37
14:1,2

14:3-9
14:10, 11

14:12-25

14:26, 32-42
14:43-52

14:53, 55-65
14:54, 66-72

15:1

15:1-5

15:6-15
15:16-19
15:20-23

MARCOS
15:24-41

Lucas

21:5-38

22:1,2

22:3-6

23:7-30

22:39-46
22:47-53

22:54-62
22:54-62

22:66-71

23:1-5

23:6-12
23:13-25

23:26-32

Lucas
23:33-49

JUAN
12:20-36

12:37-50

12:2-8

13:1-38
14:1-31

15, 16

17

18:1

18:2-12

18:12-14,
19-23

18:15-18,
25-27

18:15-18,
25-27

18:28-38

18:39-19:16

19:16,17

JUAN
19:18-30



El Entierro 27:57-60 15:42-46 23:50-54  19:31-42

Sébado
Las Mujeres en la Tumba 27:61 15:47 23:55,56
La Guardia 27:62-66

XIIl. LaResurreccion

Domingo
La Visita de las Mujeres  28:1-8 16:1-8 24:1-12 20:1-10
Las Apariciones de JesUs
A Maria Magdalena 16:9-11 20:11-18
Otras Mujeres 28:9, 10
El Informe de la Guardia 28:11-15
A Dos Discipulos 16:12, 13 24:13-32
A Pedro 24:33-35
A los Diez Apostoles 16:14 24:36-43  20:19-25
A los Once Apostoles 20:26-31
Junto al Mar de Galilea 21:1-12
Conversacion con Pedro 21:15-25
A los Discipulos en
Galilea 28:16-20 16:15-18
A los Once en el Olivar 24:44-49
La Gran Comisiony la
Ascension 28:18-20 16:19, 20 24:50-53

Un examen del material biografico que se encuentra en el esbozo anterior demuestra
que en los cuatro relatos hay una gran cantidad de material repetido. Hay mucho repetido
por los Sindpticos y algunas veces también por Juan. Las secciones en las que trae de ellos
concuerdan son por lo general narrativas referentes a milagros o pardbolas. Algunos
eventos sobresalientes, por ejemplo, el bautismo, la tentacién, la alimentacion de los cinco
mil, la transfiguracién y la semana de Pasion, estan consignados por los tres sindpticos.

(254)

Lucas y Juan tienen la mayor cantidad de contenido no repetido por los otros. La
seccion de Lucas 9:51-18:14 es Unica en su contenido, excepto en cuanto a que ciertas
frases tienen su paralelo en Mateo en cuanto a contenido aunque no necesariamente en
relacién con el mismo contexto. La mayor parte del material juanino es diferente del de los
sindpticos, aunque conservan un paralelismo de caracter historico, bien que no sea en
cuanto al desarrollo.

Los evangelios se preocupan mucho mas de presentar una persona que de describir
una historia. Ni les preocupa tampoco lo completo de la historia en cuanto a su significado.
La diferencia entre las variaciones de los informes indican que son suplementarios y
probablemente sin habérselo propuesto en cuanto a los autores humanos se refiere. El
acuerdo de los relatos garantiza ampliamente la conclusion de que un conocimiento de
incontrovertible contenido respecto a Jesus formaba parte de la ensefianza definida que se
impartia en la iglesia primitiva, y que tenia su base en el valioso testimonio de testigos
oculares.



Mucho dijimos ya al tratar separadamente cada uno de los evangelios, y que ya no
necesitamos repetir. Se percibe en todos ellos, separadamente de su conocimiento personal
de la biografia del Sefior, la voz de la apelacion que El hace al pablico, una crisis en la que
resulta desechado por los dirigentes religiosos, abandonado por las multitudes y mal
entendido por sus discipulos. Cuando después de la muerte de Juan el Bautista regresan los
Doce de su gira de predicacion, se puede ver que el ministerio de Jesus ha traspuesto su
climax en la apelacion al pueblo y que se inicia el lento descenso del cual él estd consiente,
y que le conducird hasta la cruz. EIl retiro hacia el norte y los posteriores trabajos
ministeriales en Judea y en Perea estuvieron mads y mas llenos de controversia. Las
reacciones de JesUs respecto a tales controversias indican que tenia muy poca esperanza de
convencer a sus enemigos acerca de su mensaje, pero que acepto este medio para instruir a
aquellos discipulos que se le adhirieron hasta el fin.

La resurreccion es el evento culminante de la carrera de Jess. La predijo en
diferentes ocasiones. No cabe duda legitima del caracter

(255)

fidedigno de los evangelios y de que se escribieron con el propésito de proclamar que
fisicamente Jesus resucitd de entre los muertos. Todos concuerdan en que la tumba se
encontré vacia en el primer dia de la semana y que El aparecié a sus seguidores en
numerosas ocasiones en forma tangible y conocible.

Ninguno de estos periodos ha sido descrito exhaustivamente, ni siquiera la semana
de la Pasion en la cual el miércoles parece haber sido omitido del relato cronolégico.

Geografia de la vida de Jesus

La vida activa del Sefior pasé dentro de los confines de Palestina, un territorio no
mayor de diez mil millas cuadradas. En su infancia José y Maria lo llevaron a Egipto para
escapar de la amenaza de Herodes (Mat 2:13, 14), y en el apogeo de su ministerio visito
Tiro y Sidon (15:21); pero la mayor parte de sus viajes los hizo sobre los caminos que
entrelazaban a Galilea con Jerusalén. si atravesd el Jordan hacia el Oriente, probablemente
estuvo en las ciudades y villas que bordeaban el rio, de modo que no se internd muy
adentro en el suelo de la Trasjordania.

La tierra de Palestina se localiza en la costa oriental del mar Mediterraneo que bafia
las playas occidentales de todo ese pais. Desde el monte Libano, en el norte, hasta el
extremo sur del mar Muerto, hay una distancia aproximada de ciento setenta y cinco millas.
Desde la costa del mar Mediterraneo hasta el mar de Galilea, en el norte, hay nada mas
veintiocho millas, y desde la misma costa hasta el mar Muerto, en el sur, hay cerca de
cincuenta y cuatro millas. De norte a sur el pais esta dividido por el rio Jordan, que nace en
las fuentes de la base del monte Hermdn corriendo desde alli hacia el sur atravesando el
lago Huleh y el mar de Galilea hasta terminar en el Mar Muerto.

El pais se divide en cuatro secciones principales: La costa llana, que se extiende
hacia el norte desde el desierto a lo largo del Mediterraneo, hasta llegar al monte Carmelo;
la zona montafiosa, escabrosa y muy estéril; el valle del Jordan, una profunda garganta

(256 )



que al llegar al mar Muerto tiene una profundidad de mil doscientos setenta y cinco pies
bajo el nivel del mar; y por ultimo la planicie montafiosa, al oriente del Jordan, que por ese
lado colinda con el desierto.

Estas cuatro divisiones le dan a Palestina variedad de climas y de recursos
materiales. La costa contaba con algunas buenas bahias, pero Jope (la moderna Jafa) y
Ptolemaida, al norte del Carmelo, eran los puntos de embarque para los buques que ejercian
el comercio maritimo en el Mediterraneo oriental. A lo largo de esta costa llana, corria el
camino que desde tiempos inmemoriales habia sido el medio de comunicacion entre Egipto
y los reinos situados al norte y al oriente. El clima de la costa era benigno, apacible, y
siendo la tierra fértil, la agricultura se desarrollaba prosperamente.

El pais montafioso, en donde los israelitas habian vivido desde que con Josué
conquistaron aquella tierra, era rocoso y estéril. Jerusalén, cerca de la orilla del Mar
Muerto, y Samaria cerca de los montes Ebal y Gerizim, eran los dos centros mas
importantes. La elevada altura de esta region montafiosa le daba un clima moderado. La
agricultura en pequefio incluia la vid, granos menudos y los ganados como la principal
ocupacion del pueblo.

Se iniciaba en el monte Carmelo la llanura de Esdrael6n a lo largo del valle de
Cisdn, desde el noroeste hasta el sudeste, al pie del monte Gilboa y alli se enlazaba con el
valle que conducia al Jordan. Por constituir la Unica buena linea de comunicaciones entre
la costa plana y el centro del pais, esta llanura de Esdraledn era una presa militar de gran
valor y con frecuencia sirvidé de campo de batalla para los ejércitos que viniendo del norte
unos, y del sur los otros, se disputaban en lucha armada la posesion de Palestina. Megido
era la ciudad clave de la region y de ella ha tomado nombre el Har-Magedon, que quiere
decir cerro de Megido, o Armagedon, sitio del Gltimo gran conflicto predicho para el fin de
nuestra era (Apocalipsis 16:16).

Dentro de aquella region montafiosa vivia la mayor parte de la poblacion de
Palestina. Al norte estaba Galilea, la tierra de nuestro Sefior. Su terreno era accidentado,
pero aqui y alla los valles

(257)

daban oportunidad paras siembras, en tanto que en el lago prosperaba la industria pesquera.
La llanura de Genezaret, que colindaba con el lado poniente del lago del mismo nombre,
era fértil y rodeaba a éste de un anillo de poblaciones que habian brotado con motivo de los
negocios. Los caminos comerciales de oriente pasaban por Galilea. Nazaret, el hogar de la
infancia de JesUs, estaba sobre una de las rutas de las caravanas. Muchos romanos y
griegos colonizaron alrededor del lago tanto por el clima saludable como por las
oportunidades que brindaban los negocios. Betsaida, Corazin, Capernaum, Magdala, de
donde era originaria Maria Magdalena, y Tiberias, eran algunos de los pueblos riberefios
que JesUs frecuentaba. Nazaret y Cana estaban mas lejos, al poniente del lago.

Al sur de Galilea estaba Samaria la antigua capital del reino norte de Israel. Su
terreno era aspero y montafioso, menos cultivable que el de Galilea. Las montafias gemelas
de Ebal y Gerizim, que fueron centros de adoracion desde la época de la conquista,
dominaban el paisaje. El valle de Siquem, donde habit6 Jacob cavando el pozo de su
nombre (Juan 4:5), daba asiento a una poblacion agricola.

Al sur de Samaria estaba Judea, muy paredcita a Samaria en su orografia. Las
tierras bajas que bordeaban la costa plana estaban regadas por corrientes de temporal que



bajaban desde la region montafiosa y por los vientos que traian la humedad del
Mediterraneo. EI centro de esta region era demasiado montafiosa para la agricultura y la
parte oriental de Judea era casi por completo un estéril desierto. La parte sur o el Negeb,
como todavia se Ilama, era fértil pero seco, muy parecido a la parte occidental de los
Estados Unidos. La irrigacion ha abierto este territorio a la agricultura en afios muy
recientes, a pesar de que en tiempo de Cristo, era practicamente inhabitable.

El valle del jordan es uno de los mas raros accidentes geoldgicos del mundo. Es
parte de una grieta que se extiende desde las montafias del Tauro en el norte y que sigue por
Avrabia y por la lengua oriental del mar Rojo hasta entrar en Africa. Desde su nacimiento
hasta el mar Muerto, que no tiene salida, el Jordan

(258)

tiene un descenso de aproximadamente tres mil pies. En el tiempo de Jesus llegaba primero
al lago Huleh, una extension de agua de cerca de tres millas de ancho, situada en el centro
de un gran pantano poblado de cafias. Con la moderna colonizacion de Palestina los
colonos judios desecaron el Huleh para convertirlo en campos agricolas, de modo que ya no
existe; y el Jordan pasa directamente al mar de Galilea, que en tiempo de los romanos se
llamaba de Tiberias. El lago tiene catorce millas de largo, nueva millas de ancho en sus
partes mas amplias y sus aguas estan a seiscientos ochenta y dos pies bajo el nivel del mar.
Con motivo de los vientos que a menudo soplan sobre él, bajando por el medio de cerros
que forman gargantas que se antojan chimenea, el lago esta sujeto a repentinas y violentas
tormentas. En el lado oriental el lago esta limitado por banco s escalonados y el pais esta
despoblado; en el lado occidental hay amplias laderas cultivables en donde, en los dias de
JesUs, numerosos poblados y ciudades salpicaban la playa.

Desde el mar de Galilea, el Jordan sigue un curso tortuoso hasta llegar la mar
Muerto. La garganta del Jordan es estrecha con orillas escarpadas y con clima tropical. El
rio aumenta su caudal por medio de otros dos afluentes, que se le unen por el oriente, el
Jarmuk, cuatro millas al sur del lago, y el Jabok, como veinte millas antes del mar Muerto.
El cauce actual del rio es regularmente de cien a doscientos pies de ancho, pero en la época
de lluvias toda la garganta interior se inunda, con frecuencia, con aguas lodosas. En
tiempos antiguos no habia ningln puente; pero el rio podia pasarse en los vados de algunos
lugares.

En los tiempos del Antiguo Testamento el mar Muerto se llamaba mar Salado o mar
de Arabah (Josué 3:16, Il Reyes 14:25). Pro no tener salida, realmente es un gigantesco
vaso de evaporacion en el cual los mineraes y las sales se han acumulado durante siglos. El
agua es extremadamente amarga y esta tan impregnada con elementos quimicos que nadie
se puede hundir en ella. Las ciudades de la llanura que perecieron en la destruccion de
Sodoma y Gomorra, yacen probablemente, bajo las aguas del extremo sur del mar Muerto.
El desierto rocalloso hacia el sur y sudeste, en

(259)

donde estaba situado Edom, contiene depositos minerales que a veces eran explotados por
los habitantes.



Se practicaban algunos cultivos en todos aquellos lugares donde la anchura del valle
del Jordan era suficiente para permitir su establecimiento. Su clima tropical permitia el
fomento de frutas y cosec has que no medraban en las altas tierras frias.

Al otro lado del valle del Jordan estd la meseta oriental que se extiende hasta el
desierto de Arabia. Hacia el norte se encuentra la cadena de montafias conocidas como
Antilibano en tanto que hacia el sur, bordeando el Jordan, estan las montafas de Galaad y
de Moab. En la falda del Antilibano yace Damasco, la ciudad mas antigua y continuamente
habitada de que se tiene noticia en el mundo. Al sur de ella estan las tierras de pastos de
Basan, famosas por sus ganados. La seccidn norte de este territorio era conocida en los dias
de Cristo, como Iturea, y la parte sur se llamaba Gaulanitis, por la ciudad de Golan.
Galaad, que se extiende desde el rio Jarmuk hasta donde se inicia el mar Muerto con la
parte alta de Moab entre Galaad y el rio Arnén, fue la Perea del Nuevo Testamento.

En tiempo de Cristo, Palestina y Sirai quedaron estrechamente unidas por el
gobierno romano y por las colonias establecidas por él. La provincia de Sirai incluia a
Fenicia hasta el monte Carmelo y una faja de la costa plana hasta el sur de Jope. Los
gobernadores romanos de Siria vigilaban constantemente los asuntos de Palestina y
ocasionalmente intervenian, cuando les parecia que el gobernante local o el procurador
romano no actuaban sabiamente.

Decépolis, la region situada al sur y al este del mar de Galilea, fue originalmente
una federacion de diez ciudades fundadas por habitantes de habla griega, ciudades que
contenian una gran proporcion de poblacion extranjera. No constituyeron una sola unidad
politica porque estaban sujetas a diferentes gobernantes; algunas de ellas quedaron bajo el
gobierno de Siria y otras bajo el de Felipe. Esas ciudades introdujeron en Palestina un tipo
de civilizacion occidental completamente diferente de la del pueblo hebreo, la que sirvio
para que hasta los habitantes de zonas rurales se

(260)

familiarizaran con las costumbres e instituciones helénicas. Aunque JesUs vivio gran parte
de su vida en Galilea no debié serle desconocido el lenguaje, las costumbres, ni la creencias
de los pueblos gentiles que dominaban el mundo fuera de Palestina.

Las rutas por las que Jesus viajo y los lugares que visito se localizan facilmente en
el mapa de Palestina (pgs. 166 y 167), que debe consultarse al mismo tiempo que se
estudian los evangelios. EIl Sefior y sus discipulos recorrieron a Galilea y segln parece
visitaron la mayor parte de los poblados de esa provincia. La mayoria de las ciudades que
él visitd son todavia identificables. Belén y Nazaret ain son florecientes poblaciones.
Cana, en donde hizo su primer milagro publico (Juan 2:1-11), Nazaret, en donde pasd sus
primeros afios ocupado en el oficio de la carpinteria (Lucas 4:34, Marcos 6:3), Corazon y
Capernaum, en donde predicd con frecuencia (Mateo 11:21, 23), Magdala, el lugar de
origen de Maria Magdalena (27:56), y Nain, en donde Jesus resucito al hijo de la viuda, se
encontraban en un dmbito no mayor de veinticinco millas. No se conoce con certeza el
sitio de Betsadia, pero es muy probable que estuviese en la costa norte del lago de Galilea
por el lado oriente del Jordan. La descripcidn de su situacion en el evangelio de Juan indica
que estaba al lado opuesto del lago, frente a Capernaum y a Tiberias (Juan 6:1, 17, 25).

En el lado oriental de Galilea estaba la region de Gerasa, en donde Jesus curd al
endemoniado (Lucas 8:26, 37). Probablemente deba identificarse con Kersa o Gergesa, que



estaba situada en un sitio un tanto abrupto al borde de una costa acantilada, mas bien que
con Gerasa, la moderna Jerash, al sudeste de Galilea, en Decépolis.

El ministerio de nuestro Sefior en Judea se redujo a la ciudad de Jerusalén y a unas
cuantas villas circunvecinas. Betania, en donde comié con Maria y Marta, estaba al oriente,
a muna milla de la ciudad, en el declive del monte de los Olivos. Efrain, a donde se retird
cuando arreci6 la hostilidad contra El, estaba cerca del desierto (Juan 11:54). Betfagé
(Lucas 19:29), estaba probablemente cerca de Betania. Emmads, a donde llego en
compafiia de dos discipulos, después de la resurreccion, estaba como a siete millas

(261)

y media de Jerusalén, en el camino a Jope. Hay discusidn con respecto al sitio preciso, pero
una referencia hecha por Josefo” afirma que habia un lugar llamado Emmaus a solamente
sesenta estadios de Jerusalén, lo que concuerda exactamente con la descripcion que Lucas
da de la distancia (24:13).

Abundan en los evangelios las referencias que se hacen a la ciudad de Jerusalén. el
templo, los estanques de Siloé y de Betesda con sus pérticos (Juan 5:2); el valle de Cedrén,
entre la ciudad y el monte de los Olivos (18:1); el Huerto de Getsemani, situado en el
costado del monte de los Olivos (Lucas 22:39); el Golgota o “la calavera” (23:33), fueran
los sitios familiares para nuestro Sefior y para escritores de los evangelios.

La ensefianza de JesUs

En la descripcion que Marcos hace de las actividades del Sefior Jesucristo, hay
catorce referencias al hecho de que se ocupaba en ensefiar a la multitud o a sus discipulos.
También Lucas y Mateo con mucha frecuencia hablan de su trabajo magistral. Instruirle
era un deleite, y la eficacia con que lo hacia queda bien atestiguada por la manera en que
sus discipulos recuerdan sus palabras y las repiten a otros.

METODOS

El método que usaba el Sefior Jesls para ensefiar no era enteramente nuevo.
Algunos de los rabinos, contemporaneos suyos, como Hillel, eran famosos por su sabiduria
y por su habilidad para retener la atencion del pueblo. Sin duda todos los recursos
pedagdgicos empleados por ellos, eran conocidos de nuestro Sefior y El también los usd,
pero con mayor efectividad que ellos. El pueblo “se admiraba de su doctrina; porque les
enseflaba como quien tiente potestad, y no como los escribas” (Mateo 1:22). Habia

(262)

un acierto, una originalidad y tan sobresaliente autoridad en la ensefianza del Sefior que por
eso demostré mayor eficiencia que sus contemporaneos. Era un experto maestro cuya
capacidad para instruir al ignorante y al voluntarioso no tenia rival. ¢Cudles eran sus
métodos?

75 Josefo, Guerras de los judios, VII, vi, 6.



El método de ensefianza por el que es mejor conocido nuestro Sefior, es la parabola.
Una parabola es una metafora amplificada; la descripcion de una accion comun u objeto
para ilustrar una verdad espiritual. Es diferente de una alegoria, porque ésta recurre
exclusivamente a la ficcion, en tanto que la parabola siempre se relaciona con
acontecimientos ordinarios aunque quiza no absolutamente reales. Las parabolas de Jesus
referentes a los odres nuevos y viejos (2:22), la semilla que cay6 en diferentes clases de
terreno (4:2-8), la sal (Mat. 5:13), el fruto de los arboles buenos y malos (7:16-20), las
virgenes prudentes y las insensatas (25:1-13) y el mayordomo infiel (Lucas 16:1-8), son
magnificos ejemplos de este tipo de ensefianza. Cada situacion estd tomada de la vida
diaria bien conocida de los oyentes de Jesis. Cada narracion es sencilla y estd presentada
con el minimum de detalles. La intencidn de la pardbola quedaba a la vista y algunas veces
se sabia la aplicacién de ella por medio de una sentencia final, como en la parabola de las
diez virgenes: “Por tanto velad, porque no sabéis el dia ni la hora” (Mat. 25:13).

La pardbola como medio de ensefianza sirvio para varios propositos. El oyente
comun la entenderia de inmediato porque descubriria al instante la relacion de ella con la
vida diaria. Puede ser que Jesus haya tomado algunas de sus parabolas de los sucesos
comunes, de modo que su auditorio creeria poder reconocer a las personas de quienes El
hablaba. Las parabolas podian recordarse con facilidad, tanto por su brevedad como
porque no eran abstractas. En su aplicacion espiritual siempre eran pertinentes para las
necesidades del oyente. A veces las parabolas tenian un encadenamiento conveniente para
presentar diferentes aspectos del mismo asunto, lo que se ve en los de Mateo 13 sobre el
reino de los cielos, o en las de Lucas 15 referentes a la redencion que Dios tiene para los
pecadores.

(263)

El segundo método que us6 Jesus fue el epigrama proverbio—una afirmacion pulida
y penetrante que se hinca en la mente del oyente como flecha barbada—. A esta categoria
pertenecen las Bienaventuranzas (Mat. 5:3-12), o la proposicion: “El que hallare su vida la
perderd, y el que por mi causa la perdiere, la hallara” (10:39). Muchos de estos epigrama
proverbios contienen paradojas que los hacen de mucho mas efecto todavia.

A veces nuestro Sefior se valia de argumentos en su ensefianza; pero cuando lo
hacia, acostumbraba argliir sobre la base de la Escritura mas bien que sobre premisas
abstractas, o suposiciones. En este aspecto diferia de los filésofos griegos, que
acostumbraban establecer alguna verdad axiomética por comdn consentimiento, y luego
desarrollar sus implicaciones en forma de sistema. En Mateo 22:15:45 se consignan los
debates que tuvo JesGs con fariseos y saduceos. En cada ocasién sus adversarios
introdujeron el argumento; cuando por fin El puso sobre el tapete una pregunta suya, fundé
su argumento sobre una afirmacion biblica. Jesis no argumentaba por argumentar.
Cuando se comprometia en un debate, su l6gica era irresistible.

Oro de los métodos favoritos del Experto Maestro era el de preguntas y respuestas.
Nunca eran triviales sus preguntas, sino que se referian generalmente a los mas profundos
problemas humanos. Algunas veces eran sorprendentes: “;Qué es mas facil, decir: Los
pecados te son perdonados; o decir: Levantate, y anda?” (9:5). “;Qué aprovechara el
hombre si ganare todo el mundo y perdiere su alma?” (16:26). las preguntas hacen pensar,
sean directas o retoricas. Las preguntas de Jesls colocaban siempre a sus oyentes ante una
alternativa, especialmente aquellas que se referian a E1 mismo, por ejemplo: “;Quién dicen



los hombre que soy? ...y vosotros ;quién decis que soy?” (Marcos 8:27, 29). Jests animé a
sus discipulos a que también preguntaran. Su ensefianza inclui la libre discusion (Juan
13:31-14-14:24), en la que ellos presentaban sus problemas y El los resolvia.

En algunas ocasiones Jesus ocasiones Jesus dio lecciones objetivas. Tomd a un
nifio para ilustrar la humildad (Mateo 18:1-6), y de la conducta de la viuda que contribuyd
para el tesoro, dedujo una leccién de

(264)

libertad aplicable a nuestras ofrendas (Lucas 21:1-14). Todas las parabolas implicaban
lecciones objetivas, aunque el material del que Jesus hablara no estuviera presente cuando
El hacia las comparaciones.

Estos ejemplos de los métodos de JesUs ilustran su variedad y su éxito. Creo la
parabola como medio de ensefianza, aunque se encuentran aproximaciones del mismo
método en el Antiguo Testamento (Jueces 9:7-15, Isaias 5:1-7), y aunque los rabinos, ahora
como entonces, empleen la misma técnica general. Sabia nuestro Sefior como hacer que la
verdad fuera sencilla y convincente; sus pardbolas han sobrevivido cuando las de otros
quedaron en el olvido.

PROPOSITO

Toda la ensefianza de Jesus tuvo un propoésito moral y espiritual enlazado con la
mision por la que fue enviado del Padre. “Las palabras que yo os hablo, no las hablo de mi
mismo: Mas el padre que esta en mi, El hace las obras” (Juan 14:10). No consider6 su
ensefianza nada mas como un buen consejo 0 como una esperanzada contemplacion de
teorias universales. Para El fue una declaracion de finalidades morales y espirituales.
“Cualquiera pues, que me oye esta palabras las hace, le compararé a un hombre prudente,
que edificod su casa sobre la pefa...” (Mat. 7:24). Jesus ensefid para dar a los hombres la
autorizada palabra de Dios de la que depende el destino de ellos.

CONTENIDO

Todas sus ensefianzas estan esparcidas en los evangelios, y dificil serd poder hallar
una sola pagina en cualquiera de ellos que no contenga alguna declaracion didactica de
nuestro Sefior, Algunas

(265)

de ellas aparecen formando como conjuntos de bloques. La ensefianza ética esta
concentrada en el Sermon del Monte (Mat. caps. 5, 6 y 7). Las parabolas del reino estan
reunidas en Mateo 13; la ensefianza escatoldgica referente al fin de la era se encuentra en su
mayor parte en los capitulos 24 y 25 de Mateo, y en los pasajes paralelos de Marcos 13 y
Lucas 21. Juan esta lleno de discursos: La ensefianza de Jesus acerca de si mismo (Juan
5:19-47), el pan de vida (6:32-59), la naturaleza de su persona y de la propia mision (8:12-
59), el pastor y las ovejas (10:1-30), y la despedida a los discipulos, considerando que iba a
morir y que era necesario prepararlos (13:31-16:33). Algunos de estos discursos, como el
ltimo al que nos hemos referido, fueron pronunciados una vez solamente; otros, como el



sermon del Monte pudieron haberlo sido multiples veces. Jesls hizo muchas giras de
predicacion y no cabe duda de que con frecuencia dio sus parabolas y epigrama proverbios
en diferentes lugares segun la necesidad lo demandaba.

Los temas que nuestro Sefior tratd fueron diversos. Ajustes sociales (Mat. 5:21-26),
moralidad del sexo (5:27-32), juramentos (5:33-37), actitud ante el mal (5:38-42), dadivas
de bondad (6:1-4), oracion (6:5-15, 7:7-12), ayuno (6:16-18), solucién a los problemas
economicos de la vida (6:19-34), matrimonio y divorcio (19:3-12), obligaciones fiscales
(22:15-22), naturaleza de Dios (Juan 4:21-24), y otros, que fueron discutidos en turno. No
hay ninguna indicacion de que El tratara de codificar todas sus ensefianzas en un cuerpo de
ley que demandara obediencia, o en un sistema filosofico que fuera logicamente
inexpugnable. No estuvieron organizadas alrededor de un sistema, sino alrededor de si
mismo, y su valor depende de lo que El es. Notable es la frase del Sermén del Monte:
“Mas yo os digo”, la cual denuncia la autoridad que Jests poseia y que constantemente
afirmaba. A muchos les parecera que sus ensefianza es una coleccién irreductible de dichos
inconexos, pero a la luz su persona sus palabras adquieren un nuevo significado. Son como
deslumbrantes facetas de una personalidad divina.

(266 )
DOCTRINA

A causa de su importancia doctrinal algunas de las ensefianzas de Jests merecen
especial mencidon. Present6 a Dios como el Padre Celestial, cuya paternidad debia definirse
ante todo en términos de relacion de El con Dios. “Todas las cosas me son entregadas de
mi Padre; Y nadie conoci6 al Hijo, sino el Padre; ni al Padre conoci6 alguno sino el Hijo, y
aquel a quien el Hijo lo quisiere revelar” (Mat. 11:27). En ninguna parte de los evangelios
dijo Jesus “Nuestro Padre” incluyéndose El mismo con sus discipulos en el pronombre
personal. Por el contrario le dijo a Maria Magdalena junto al sepulcro: “Subo a mi Padre y
vuestro Padre, a mi Dios y vuestro Dios” (Juan 20:17). En la oracion modelo que dio a sus
discipulos les ensefi6 a orar, “Padre nuestro” (Mat. 6:9), expresando la relacion moral del
hombre con Dios. La paternidad divina significaba mas para El que para ellos, puesto que
El era en un sentido singular el Hijo de Dios. Era Hijo de Dios pro naturaleza; los
discipulos podrian serlo Gnicamente recibiendo a Cristo (Juan 1:12).

El término “padre”, sin embargo, expresa la actitud de Dios hacia los hombres.
Implica su amor vy justicia (Mat. 5:44, 45), su interés y cuidado por su creacion (10:29,30),
su eterno decreto y proposito (20:23), su disposicidn para perdonar (Lucas 15:11-32), y su
determinacion final de que ellos le acompafien a “la casa de mi Padre” (Juan 14:2). El
evangelio de Juan contiene mas referencias a la ensefianza de Jesus acerca de Dios como
nuestro “Padre” que ninguno de los otros, puesto que esta expresion aparece mas de cien
veces como la forma usual en que Jesus se referia a Dios.

Quizas uno de los mas grandes topicos discutidos pro Jesus fue el del reino. Ha
habido un extraordinario volumen de controversia referente a su exacta naturaleza. ¢Es ese
reino lo mismo que el dominio espiritual de Cristo sobre la vida de los hombres? Al
hablar de él daba nuestro Sefior a entender la mera restauracion de la monarquia judia en
forma independiente? (Es este reino idéntico a la iglesia? ¢Debe identificarse con el reino
milenial? ¢O se trata de algtin revolucionario orden econémico que El quiera establecer?

(267)



Todas estas preguntas se han contestado afirmativamente por uno u otro de los bandos en
contencion.

Dejando a un lado toda conjetura, notemos ciertos hechos que se destacan en los
evangelios. Todos mencionan el reino (Mat. 6:33, Marcos 1:15, Lucas 4:43, Juan 3:3),
afirmando que Jesus lo predicd. El evangelio de Juan habla del reino dos veces nada mas:
En la entrevista con Nicodemo (3:3, 5) y en el juicio delante de Pilato (18:36). Para nuestro
Sefior el reino significaba toda la esfera del gobierno de Dios. Incuestionablemente su
naturaleza fundamental es espiritual, no politica; pero su plena manifestacién todavia no
llega, ni llegard, hasta que le Rey vuelva personalmente para reinar (Mat. 25:1, 31).

Cuando se examina la ensefianza de Jesis no se puede apreciar diferencia alguna
entre el significado del “el reino de los cielos”, frase usada exclusivamente por Mateo, y “el
reino de Dios”, usada por los otros evangelistas. JesUs proclamd, usando ambas frases, que
el reino “habia llegado” (3:2, Mar. 1:15); los “misterios (del reino de los cielos y del reino
de Dios) se mencionan en las parabolas (Mat. 13:11, Lucas 8:10); ambos fueron predicados
desde los dias de Juan el Bautista (Mat. 11;12, 13; Lucas 16:16; las dos frases se usan
indistintamente con referencia a los nifios (Mat. 19:14, Marcos 10:14). Si alguna diferencia
se pudiera establecer entre ambos términos, podria decirse que el reino de los cielos es
término judio, usado posiblemente para evitar la irreverente o innecesaria repeticion del
nombre de Dios, y que la ensefianza que se relaciona con este reino se refiere a la
manifestacion visible de él. La mayor parte de los pasajes referentes al aspecto interno del
reino, usan la expresion “el reino de Dios” (Lucas 17:20; Juan 3:3, 5; Lucas22:16, 18,
23:51).

La doctrina del reino estaba ligada con el Antiguo testamento. Su demanda ética
exigia arrepentimiento (Mat. 4:17), obediencia a los mandamientos de la ley (5:19) y la
completa y sincera obediencia a la voluntad de Dios (7:21). Sin embargo, todo esto no era
sindnimo de legalismo, puesto que José de Arimatea, uno de los primeros discipulos, esta
descrito como el que “también esperaba el reino de Dios” (Lucas 23:51). Jesus mismo
considero el

(268)

reino como algo que tenia que venir en plenitud, después de que El hubiese muerto y
resucitado (22:16). El reino, pues, es aquel orden que Dios establecera sobre la tierra
cuando Cristo regrese. Sus principios armonizaran con el mas elevado espiritu de santidad
segun la revelacion hecha por Dios en su ley y su perfecta realizacion seré el cumplimiento
de la obra de Cristo en su caracter de Redentor y Rey.

La ensefianza de JesUs referente a si mismo, es de gran significacion. Siendo nifio
informo a José y a Maria de la peculiar obligacion que tenia con su Padre celestial (2:49).
Pregunt6 a sus discipulos qué opinaban de El (Mat. 16:15) y acepté con aprobacion la
respuesta de Simon, de que El era “el Hijo del Dios viviente” (16:16). Delante de sus
enemigos uso palabras que afirmaban tanto su preexistencia como su deidad (Juan 8:42, 58;
10:30-33, 36; Mateo 22:41-45). Cuando los creyentes lo adoraron no objeté (Juan 9:38;
20:28, 29), como Pablo lo hizo en una ocasion Hech. 14:11-18). Las implicaciones
indirectas de sus ensefianzas son igualmente concluyentes, puesto que El mismo se colocé
sobre la ley (Mat. 5:21, 22), y declard su autoridad para perdonar pecados (Mar. 2:9-11). Si
los relatos de los evangelios son del todo fidedignos nos declaran sin lugar a equivocacion
no s6lo que JesuUs tuvo origen sobrenatural sino que también afirmd su divinidad.



Su evaluacion de la propia mision es importante. Vino a predicar el evangelio del
reino (Luc. 4:43), a llamar pecadores al arrepentimiento (Mat. 9:13), a buscar y a salvar lo
que se habia perdido (Luc. 19:10), a servir y a dar su vida en rescate por muchos (Mar.
10:45). Fue enviado del Padre (Juan 20:21), y precisamente antes de morir le informé que
habia cumplido el encargo que El le confiri6 (17:4). La revelacion y la redencion le fueron
encomendadas a El y cumplié las dos. En muchas ocasiones predijo su muerte y
resurreccion (2:19; 3:14; 6:51; 12:24; Mat. 16:21; Mar. 10:33, 34), lo mismo que su regreso
para fungir como juez (Mat. 25:31-46).

Son demasiado numerosas para tratarse aqui los abundantes tdpicos espirituales y
éticos sobre los que Jesus hizo declaraciones. Hay una caracteristica digna de notarse y que
es comln a todos

(269)

sus discursos: Todos se basan sobre el hecho de que El vino para provclamar la verdad de
Dios, que tenia toda la autoridad para hacerlo y que el hombre estaba obligado a seguir su
ensefianza. Se presentd a si mismo como el Hijo de Dios, y como Hijo de Dios, El tiene la
Gltima palabra.

Otras Lecturas

Edersheim, Alfred. La vida y los tiempos de JesUs el Mesias. Terrassa: CLIE. 2 tomos,
1987.

Kemp de Money, N. La geografia histdrica del mundo biblico. Miami: Editorial Vida.

Ladd, G.E. Creo en la resurreccion. Miami: Editorial Caribe, 1977.

Morison, Frank. ¢Quién movi6 la piedra? Miami: Editorial Caribe.

Stalkere, James. Vida de Jesucristo. Miami: Editorial Caribe.

Thomas, Henry. La vida de Jesucristo. Chicago: Editorial Moody, s.f.

(270)



PARTE TERCERA:

RELATOS ACERCA DE LA IGLESIA PRIMITIVA

El periodo de expancion

30al60d.C.



CAPITULO TRECE:

ESTABLECIMIENTO DE LA IGLESIA:
Hechos 1:1 al 8:3

Hay una tremenda brecha entre el ministerio de Sefior Jesucristo y el surgimiento de
la iglesia como parte del gran rio de la historia. ¢(Como pudo acontecer que los seguidores
de Jesus, que no eran mas que desconocidos provincianos de Galilea y de Judea, se
convirtieran en figuras mundiales? ;Qué fue lo que cambid aquella timidez que los hizo
negarlo y huir de la hora de la crucifixion, cambidndola en una valentia que los convirti6 en
intérpretes apologistas de una nueva fe? ¢Cdémo pudieron aquellos predicadores que eran
reconocidamente “hombres sin letras e ignorantes” (Hech. 4:13) hacer semejante impacto
sobre el mundo, en el cual son considerados como creadores de una cultura enteramente
nueva, que remodeld la faz de toda nuestra civilizacion occidental? ;Donde esta el origen
de las verdades teoldgicas contenidas en el Nuevo Testamento y predicadas por los
primitivos misioneros? ¢Qué relacion guarda la ensefianza que nos dan las epistolas con la
que nos dan los evangelios? ¢Cdmo pudo suceder que un movimiento que comenzo entre
judios, que tuvo por centro a un Mesias judio y que hallé su base en las escrituras judias, se
convirtiera en una religion adoptada por tan gran nimero de gentiles como se ve en el dia
actual?

(273)

Estas y otras preguntas parecidas estan contestadas en el libro de los Hechos, el
Unico eslabdn que existe entre el ministerio y la ensefianza de Cristo por una parte, y el
cristianismo por la otra, tal como aparece en pleno florecimiento de las epistolas de Pablo y
en las de otros escritores del Nuevo Testamento.

Fuente informativa: Los Hechos

Los Hechos no constituye por si sdlo una unidad, puesto que evidentemente fue
concebido como la continuacion de Lucas. El autor habla de “el primer tratado” (Hech.
1:1), y su dedicatoria a Teofilo indica su conexién con el evangelio que esta dedicado a la
misma persona. El sumario de aquel primer tratado, segin se da en Los Hechos (1:1, 2),
esta en perfecto acuerdo con el contenido de Lucas, y reanuda la narracién desde el punto
en que quedo suspensa en Lucas. No cabe ninguna duda razonable de que Los Hecho y
Lucas son dos volimenes correspondientes a la misma obra. Tuvieron por designio
cumplir el mismo propdsito general de confirmar la fe personal proveyendo un relato
histdrico, inteligible, acerca de la revelacion de Dios a los hombres en la obra de Cristo,
tanto por medio de su personal carrera como por la actuacion de su iglesia. Historica y
espiritualmente Los Hechos tienen la respuesta para estos problemas.

BOSQUEJO



Los Hechos pueden dividirse en cinco principales secciones:

I.  Introduccion 1:1-11

Il.  El Origen de la Iglesia: En Jerusalén 1:12-8:3

I1l. El Periodo de Transicion: En Samaria 8:4-11:18

IV. La Expansion Alcanza a Los Gentiles 11:19-21:16
La Mision Paulina: En Antioquia y en el Imperio

V. El Encarcelamiento y la Defensa de Pablo 21:17-28:31

En Cesarea y en Roma
(274)

El libro de Los Hechos estd bosquejado légicamente conforme al desarrollo
geografico sefialado en 1:8: “Me seréis testigos en Jerusalén, y en toda Judea, y Samaria, y
hasta lo ultimo de la tierra”. La primera seccion después de la introduccion se ocupa de los
comienzos en Jerusalén. EIl segundo da un destello del trabajo en Samaria, en la llanura
costera y en Cesarea. Las Ultimas dos secciones se ocupan de relatar el avance del mensaje
del evangelio por las ciudades del mundo Mediterraneo, terminando con Roma, la capital.
La expansion geografica de la iglesia se parecia a las ondas de una marea mas y mas alla de
la playa. El libro de los Hechos puede también bosquejarse fundandose en los datos
referentes al desarrollo de la iglesia. En 2:47, 5:14, 6:7, 9:31, 12:24, 16:5 y 19:20 se
encuentran anotaciones respecto al crecimiento de la vida espiritual en nimero y claridad,
lo que demuestra que el libro de Los Hechos se ocupa del desarrollo progresivo del grupo
cristiano. En la parte final del libro, a partir del 19:20 hasta el fin, el énfasis es mas
personal que general. Da mayor importancia a los acontecimientos de la vida de Pablo
como individuo que a los de la iglesia como institucion.

Hechos puede también bosquejarse tomando como base las personas que aparecen
en él. Los capitulos 1 al 5 tienen por centro a Pedro; los capitulos 6 y 7, a Esteban; los
capitulos 8 al 12 introducen diversas personalidades de entre las cuales se destacan tres:
Bernabé, Felipe y Saulo de Tarso; y desde el capitulo 13 hasta el fin, Pablo se convierte en
la figura dominante. Una comparacién entre Pedro y Pablo surge de los siguientes datos:
Ambos eran dirigentes, uno de los judios, y el otro de los gentiles. Pedro trabajé largo
tiempo en Jerusalén; Pablo, en el mundo gentil. De cada uno de estos dos se nos da la
reproduccién de no menos de un discurso completo, en el que se encuentra el resumen de la
predicacion de cada uno: EIl discurso de Pedro, en el dia de Pentecostés (2:14-40); el de
Pablo, en Antioquia de Pisidai (13:16-42). Ambos ejecutaron milagros: Pedro cur6 a un
cojo (3:1-10), y asi también Pablo (14:8-10). Pedro sentencié a repentino juicio a los
esposos de Ananias y Safira (5:1-11), y Pablo hiri6 a Elimas con ceguedad (13:6-11).

(275)

Pedro fue librado de la prision en Jerusalén (5:19-21, 12:1-11), Pablo fue librado de la
prision en Filipos por la divina intervencion (16:19-30). Ambos insitieron sobre la obra del
Espiritu Santo (2:38, 19:2-6), y ambos hicieron de la resurrecicon la principal doctrina de
su predicacion (Pedro: Hech. 2:24-36; 3:15, 26; 4:2; 5:30; 10:40, 41; Pablo: 13:30-37;
17:3, 18, 31; 24:15, 21; 25:19; 26:8, 23). Asi como el primero fue el caudillo de al
naciente iglesia en Jerusalén, el otro fue fundador de las primeras iglesias gentiles. No hay,
sin embargo, indicacion de que existiera antagonismo entre ellos, ni se redujo el trabajo de



cada uno de ellos a una sola clase de oyentes. Pedro trajo el evangelio a la casa del gentil
Cornelio, y Pablo hablé a los judios en cada ocasion que se le presento.

La credibilidad de Hechos, frecuentemente ha sido disputada, pero nunca ha podido
ser combatida exitosamente. Hay dificultades que tienen que ser resueltas para armonizar
su cronologia con la de las epistolas y no todas las alusiones histéricas que se hallan en
Hechos pueden ser confirmadas, debido a que en muchos casos nos hacen faltalos
necesarios datos. En estos casos, sin embargo, siempre que se han encontrado datos
arqueoldgicos favorables, y los datos literarios correspondientes, Hechos ha quedado
vindicado. Juan Knox, que piensa que “hay bastante razon para dudar de algunos detalles”
de los Hechos, admite que “hay suficiente razon para confiar en la esencia historica de los

Giltimos capitulos™.”®

CONTENIDO

El hecho incuestionable de que Lucas deseaba escribir un tratado explicatorio sobre
el desarrollo de la ensefianza y de la mision cristianas, implica que tenia conocimiento de al
amplisima importancia del cristianismo. No era un mero cronista que aburridamente
consignara sobre el papel eventos insustanciales. Tenia los instintos del historiador, y
presentaba sus datos, ordenandolos de

(276)

acuerdo con el desarrollo y continuidad del tema que le absorbia. Aquel tema era el
crecimiento de la iglesia, particularmente en su transicion del judaismo hacia la gentilidad
cristiana. En esta transicion el historiador tuvo parte activa, como lo indica el uso que hace
de “nosotros”, y estaba bien capacitado para ocuparse del tema sobre el que escribio.

Los Hechos, pues, no pretende ser una narracion exhaustiva de todos los
acontecimientos que tuvieron lugar en el crecimiento de la iglesia primitiva. Ni una sola
palabra se dice de su expansion hacia el sur o hacia el oriente de Palestina, aunque tibio
haber habido cristianos en Egipto y en Siria desde la mas temprana fecha. Habia creyentes
en Damasco desde antes de la conversion de Pablo, pero ninguna informacién se nos da
sobre el desarrollo de la iglesia en esa ciudad. La corriente narrativa de Los Hechos se
ocupa principalmente de la obra misionera que llevo el evangelio rumbo al norte pasando
por Antioquia a Asia Menor y de alli a Macedonia, Acaya y Roma.

La razon probable para una limitacion puede deberse a dos razones. Primero, el
escritor mismo estaba mejor relacionado con los aspectos del desarrollo del cristianismo en
esas regiones, en consecuencia podia hacer uso de ello para ilustrar su tema fundamental.
Segundo, ese propdsito fundamental consistia en instruir al noble Tedfilo sobre la veracidad
del evangelio. La continuidad de ese evangelio desde Jesus, pasando por los discipulos
hasta la hora en la cual él escribia, era lo que tenia que demostrarse. Puesto que Pablo era
el dirigente de la misidn gentil, merecia fundamental atencion en tanto que la explicacion
respecto a la transicién de los judios a los gentiles, de al ley a la gracia, y de Palestina al
imperio, no reclamaba un conocimiento completo de todo lo que acontecid durante al etapa
de crecimiento misionero de la iglesia cristiana. Porque la etapa de crecimiento misionero

76 John Knox, Chapters in a Life of Paul (Nueva York: Abingdon-Cokesbury Press, s.f.), p. 43.



de la iglesia cristiana. Porque para el proposito de Lucas la presentacion de ese Unico
aspecto era suficiente.

El periodo cronolégico cubierto por Hechos se extiende desde la crucifixion de
Cristo, por el 29 D.C. hasta el fin del encarcelamiento de Pablo en Roma en el afio 60 D.C:
Diferentes eruditos han fijado de diversa manera las fechas de los acontecimientos
consignados

(277)

mapa

(278)

en los Hechos, pero las cifras que aqui damos representan un aceptable promedio de
aquellas conclusiones. Los escritores antiguos no fechaban los acontecimientos por medio
de un calendario sino por la elevacion, o el principio de gobierno, de los gobernantes.
Resulta imposible algunas veces precisar con absoluta exactitud el mes y el dia. En el libro
de Los Hechos permanecen fijas algunas fechas cronoldgicas.

1. La muerte de Herodes Agripa | Hechos 12:20-23

2. El hambre del tiempo de Claudio 11:28

3. El proconsulado de Sergio Paulo 13:7

4. Expulsion de los judios de Roma, por Claudio 18:2

5. El proconsulado de Galién 18:12

6. El proconsulado de Félix 23:26, 24:27
7. Laelevacion de Festo, sucesor de Félix 24:27

De esta estructura bastante débil depende al arreglo de Hechos. Las alusiones son
incidentales, como si el autor diera por hecho su distinguido lector conociera el tiempo,
bastante bien, para situar los eventos dentro de su respectivo lugar sin necesidad de mas
detalladas referencias. Su equivalencia con afios del primer siglo es como sigue:



Muerte de Herodes Primavera del afio 44 D.C.

El hambre del tiempo de Claudio 44-48 D.C.
Proconsulado de Sergio Paulo Antes del 51 D.C.
Expulsion de los judios, de Roma Probablemente el 49 D.C.
Proconsulado de Galion Probablemente del 52-53 D.C.
Proconsulado de Félix 52-56 D.C.
Elevacion de Festo 57-60 D.C.

El punto més dudoso de los anteriores en la elevacion de Festo. Eusebio lo coloca
en el reinado de Neron, y con este arreglo concuerdan la mayor parte de las fuentes
disponibles.”” Félix fue juzgado en Roma por malos manejos, pero no pudo haberlo sido
antes de al elevacion de Nerdn. En tal caso, Festo no pudo haber sido

(279)

nombrado sino hasta después de que habia comenzado el reinado de Nerdn. el verano del
afio 57 es la fecha mas probable del arribo d efecto a Palestina y a poco siguié la
presentacion de Pablo ante Nerén. Si dejamos el tiempo necesario para el viaje de Pablo,
éste debe haber llegado a Roma cerca del verano del afio 58 D.C., por tanto la narracion de
Los Hechos se concluyd el afio 60 D.C.

Los eventos ayudan a situar algunos de los mas importantes periodos del libro de
Hechos (Plana para mapa). La muerte de Herodes concuerda con el surgimiento de la
iglesia gentil, porque en Hechos 12:1 se asienta, después de describir el principio del
trabajo en Antioquia que, “en el mismo tiempo del rey Herodes eché mano a maltratar
algunos de la iglesia”, y no mucho después de comenzar esta persecucion tuvo lugar su
muerte. EI hambre de los tiempos de Claudio (11:28) ocurrié cerca del mismo tiempo,
entre el 44y el 48 D.C.

Si el proconsulado de Sergio Paulo en Chipre fue antes del afio 51, significa que
Bernbé y Saulo comenzaron su cometido no mas tarde del 50 D.C., y probablemente un
poco antes.

La elevacién de Galion proporciona un punto de referencia perfectamente correcto
para el ministerio de Pablo en Corinto. El lenguaje de Hechos 18:12 sefiala no solamente la
fecha del arresto de Pablo y su audiencia ante el proconsul, sino también parece indicar que
los judios se aprovecharon de la reciente toma de posesion del proconsulado de Galion para
solicitar su favor. De haber sido asi, el ministerio de Pablo debi6 preceder a la llegada de
Galidn a la ciudad, y aunque no salié de Corinto inmediatamente (18:18), si salié cuando
termino su permanencia de afio y medio (18:11). EI ministerio en Efeso, de dos afios y tres
meses (19:8, 10) y el tiempo necesario para el viaje hasta Jerusalén traerian a Pablo hasta
este Ultimo punto cerca del verano del 55 o del 56 D.C., terminando sus dos afios de
prisionero en Cesarea por el tiempo en que Festo terminaba también su administracion.

El interés de Lucas no era fundamentalmente cronoldgico aunque concede mas
atencion a estos detalles que el que le prestan otros escritores del Nuevo Testamento. En
Los Hechos se insiste

(280)

77 Eusebio, Historia Eclesiastica, segundo



en la declinacion paulatina de la iglesia judia y en el surgimiento de la cristiandad gentilica.

La primera pregunta que los discipulos hicieron al Sefior resucitado, referente a su
programa, fue: “;Restituiras el reino a Israel en este tiempo?” (1:6). La reunién de
Pentecostés fue judia (2:5), y la predicacion estuvo dirigida a los “Varones Israelitas”
(2:22). La iglesia de Jerusalén fue predominantemente judia, aunque habia dos grupos
entre ellos, los hebreos de Palestina y los helenistas de al Dispersion (6:1). La predicacion
se hacia en términos judios y consistia en presentar a Jesis como el Mesias que habia
resucitado de entre los muertos.

A través de este primer periodo de la misién apostolica, la iglesia quedo establecida
en Jerusalén. Desde su principio se caracterizd como “el Camino” (19:9, 23) o “la secta de
los Nazarenos” (24:5), un grupo subordinado al judaismo, quizds en una categoria
semejante a la de los esenios. La predicacion de Esteban, que produjo una violenta
reaccion en el grupo de dirigentes judios y la consecuente dispersion de los discipulos, hizo
que éstos salieran en busca do otros caminos. En consecuencia comenz6 en grande la
evangelizacion de Samaria, de Antioquia y del mundo gentil.

El periodo de transicion (8:4-11:18) no se relata con detalles. Se da Unicamente el
trabajo de algunos cuantos refugiados; pero eso es bastante para demostrar cuan
espontaneamente se inicid la corriente gentil y de cuanto éxito fue. Las conversiones del
eunuco etiope y de Cornelio, ambos quiz, prosélitos gentiles, y la entusiasta respuesta de
los samaritanos a la predicacion de Felipe marcaron la nueva corriente que partio del
establecimiento del reino mesiénico hacia lo que se convirti6 en el crecimiento de la iglesia
visible.

La mision de los gentiles (11:19-28:31) comenzd con el establecimiento de la
iglesia de Antioquia. Alli recibieron los discipulos el nombre de cristianos ocupando un
nuevo lugar en el mundo. Alli fueron conocidos no precisamente como una secta del
judaismo, sino como un cuerpo independiente que mantenia una diferente clase de fe
(11:26). La iglesia de Antiogquia se convirtié en centro de ensefianza, y de alli salio la
primera mision para los gentiles.

(281)

En Antioquia se libro la batalla por la libertad de los gentiles, la cual culmind en la
resolucion del concilio de Jerusalén que eximio a los conversos gentiles de la observancia
de la ley ceremonial.

El programa paulino que ese describe en Hechos 15:35-21:14 sirve para ilustrar el
desarrollo de la iglesia. Aunque Pablo generalmente apelaba “al judio primeramente”
(Rom. 1:16), a respuesta mayor venia de los prosélitos gentiles y de los paganos; y las
iglesias que surgian como resultado de esta actividad misionera incluian tanto a judios
como a gentiles. En diversas ocasiones Pablo declar6 sin lugar a equivocacion que se
volvia a los gentiles (Hech. 13:46; 18:6; 19:9, 10; 21:19; 26:20, 23; 28:28). El
rechazamiento general del mensaje por los judios confirmé la designacion de un apdstol
para los gentiles (26:16-18), aceler6 el crecimiento de la iglesia libertada de la sinagoga, y
trajo la separacion definitiva entre el judaismo y el cristianismo.

Este examen del crecimiento del cristianismo revela el pat'ron de vida de la iglesia:
Su poder, su objeto, sus métodos, su organizacion fundamental y disciplinaria, y su
expansion misionera. Los Hechos, no solamente es la historia de un determinado peiodo de
la vida de la iglesia, sino también el manual de los cristianos. Este libro ilustra el método y



la efectividad de una iglesia que se funda sobre los principios de administracion dictados
por el Espiritu Santo.

Otro aspecto de Los Hechos es su caracter apologético. La relacion del cristianismo
con el gobierno romano se descubre desde sus origenes hasta la época del juicio contra
Pablo en roma. Puesto que el escritor era amigo de Pablo y compafiero suyo en el viaje
final hacia Roma, uno no puede dejar de preguntarse si acaso no estaria procurando probar
al distinguido Tedfilo que el cristianismo no era una fuente de amenazas politicas, sino un
movimiento de caracter completamente espiritual. J. Ironside Still, en su obra, St. Paul on
Trial, arguye que Hechos fue escrito como un resumen para la defensa de Pablo cuando se
presentara ante el tribunal de César. Aunque su teoria generalmente no se acepta,

(282)

su reconocimiento del caracter apologético de Lucas y Hechos, merece consideracion.
Teofilo, a quien estan dedicados los libros de Lucas y Hechos, en verdad no los hubiera
necesitado de no existir condiciones que le colocaran en alguna incertidumbre. Quizés el
manifiesto desprecio que por igual judios y gentiles profesaban hacia el cristianismo, habia
hecho que él también lo mirara con sospecha. En cualquier caso Lucas-Hechos venia a
demostrar que una nueva y sobrenatural revelacion habia hecho su entrada al campo de la
historia. Esa nueva religion no se limitaba a particular grupo o nacionalidad, y ni siquiera a
alguna confesion religiosa ya existente. Nutrida dentro del judaismo, perpetuaba la verdad
que en él se contenia; pero lo trascendia proclamando que el Mesias habia venido. Puesto
que su caracter no era politico, merecia el trato concedido a una religion licita, cuando
menos en el mismo plano de tolerancia concedido dentro del imperio a las otras religiones.
En el caso de Teofilo, por consiguiente la apelacion apologética era aln mas directa,
pudiendo considerarse debidamente en las palabras en Hechos 4:12:

Y en ningln otro hay salvacion; porque no hay otro nombre debajo del cielo,
dado a los hombres, en que podamos ser salvos.

La fundacion de la Iglesia: Hechos I:1 al 8:3

El primer periodo en la historia de la iglesia primitiva puede definirse como el de su
establecimiento. Al principio no se ve indicacién alguna de que los creyentes quisieran
romper terminantemente con el judaismo. el Pentecostés era una fiesta judia antes de
convertirse en un aniversario cristiano. La predicacion de los apostoles interpretaba las
escrituras del Antiguo Testamento insistiendo en el oficio mesianico de Jesls, hasta
declarar que si la nacion procedia al arrepentimiento, Jesus el Mesias, volveria (3:19, 20).
Los discursos de Pedro pronunciados en diferentes ocasiones estuvieron calculados para su
auditorio judio, y asimismo el gran desafio de Esteban. Cuando los apdstoles iban al culto,
era el templo (3:1),

(283)
y Esteban discutia en las sinagogas (6:9, 10) de los extranjeros residentes en Jerusalén.

Sin embargo, la iglesia no era simplemente un brote natural del judaismo, un nuevo
movimiento profético centrado en la persona de Jesls de Galilea. El evangelio de Lucas



establece sin lugar a equivocacién, que la carrera de JesUs desde el nacimiento hasta la
muerte fue sobrenatural, pues vino a los hombre como el Hijo de Dios (Luc. 1:35). Las
palabras iniciales de Hechos declaran que “...El... se present vivo con muchas pruebas
indubitables, apareciéndoseles por cuarenta dias, y hablandoles del reino de Dios” (1:3). La
resurreccion tiene lugar principalisimo a través de todo el libro de Los Hechos y es el
fundamento de la predicacion doctrinal. La iglesia, segin Lucas es algo del todo nuevo
entre los hombres.

Dentro de los siguientes cinco afios aproximadamente, que corren desde la muerte
de Cristo hasta la persecucion levantada contra Esteban, la iglesia se transform6 en una
distinta agrupacion con su organizacion y finalidades peculiares.

EL PENTECOSTES

Pentecostés fue el dia del nacimiento de la iglesia. Estaban reunidos en oracion,
conforme a la orden de Cristo, los once Discipulos, Maria la madre de JesUs, sus hermanos,
un buen nimero de mujeres que habian seguido al Sefior y un grupo numeroso de creyentes
cuyos nombres no sabemos y que sumaban por todos ciento veinte. Judas, que ya habia
muerto fue reemplazado por Matias. En el dia de Pentecostés, estando reunidos en un solo
lugar, el Espiritu Santo cayo sobre ellos con signos visibles y audibles. Hablaron con
nuevas lenguas, tanto que sus oyentes pudieron entender en sus propios dialectos “las
maravillas de Dios” (2:5-13) que habian sido hechas en Cristo.

La venida del Espiritu fue el cumplimiento de la prediccion de Juan (Luc. 3:15, 16)
y de la promesa de Jesus (24:49). Pedro declar6 que esto era el cumplimento de la profecia
de Joel (Hech. 2:16-21)

(284)

y una prueba de la resurreccion de Cristo (2:32-36). Fundié a los discipulos en un solo
grupo, dandoles la unidad que anteriormente les habia faltado, y los llend de valor para
desafiar los peligros de la persecucion (2:4; 4:8, 31; 6:8-15).

LA PREDICACION PRIMITIVA

La predicacion, en este primer periodo de la vida de la iglesia tuvo su centor en la
vida y persona de Cristo. A diferencia de la moderna predicacion que generalmente se
convierte, o en el desarrollo l6gico de algun asunto, o en la elaboracién de un sencillo texto,
la predicacion apostélica fue la narracion de la vida y obra de Jesus, incluyendo la defensa
de su resurreccion, y esa predicacion culminaba con un llamamiento al arrepentimiento y a
la fe en su nombre. Los sermones de Pedro y de Esteban que se consignan en esta parte de
Los Hechos fueron de caracter apologético porque eran la respuesta al desafio lanzado por
una curiosa y hostil audiencia contra los predicadores.

La predicacion apostdlica tenia un fuerte contenido biblico. El Nuevo Testamento
aun no se escribia por esta época; pero los sermones estaban saturados con citas y profecias
del Antiguo Testamento. Pedro introdujo el suyo en Pentecostés con una larga cita de Joel
e hizo otra larga cita de los Salmos para demostrar la promesa mesiéanica de la resurreccion.
El discurso d Esteban fue un repaso histérico acerca de la incrédula nacién, que acabd por



rechazar al Sefior JesUs. Tanto los preceptos como los anuncios contenidos en la Santa
Escritura constituyeron el fundamento del mensaje apostolico.

El peso de la predicacion se hacia sentir sobre la necesidad de creer en el resucitado
Mesias, sobre la urgencia del arrepentimiento personal y nacional, en consecuencia de lo
cual se recibiria el Espiritu Santo (2:38). Iba la predicacion acompafiada de instruccion, lo
que hacia que el namero de los creyentes aumentara; permanecian estrechamente unidos en
el mismo conocimiento y en la misma accion (2:42).

(285)

MAPA

(286)

LA ORGANIZACION Y SUS DIRIGENTES

La primera iglesia en Jerusalén no era un cuerpo de complicada organizacién, con
propiedades y con un fuerte sistema eclesiastico. Los apoéstoles, con motivo de sus
funciones de predicacion y de ensefianza, eran naturalmente los dirigentes; pero el gobierno
de la iglesia era esencialmente democratico. Cuando se levantaron quejas acerca de que las
viudas de los judios helenistas eran menospreciadas en la distribucion del alimento diario,
los ap6stoles surgieron la designacion de hombres capacitados para administrar este aspecto
de las actividades de la iglesia. La eleccion fue hecha por la “multitud” (6:5), y los nuevos
oficiales fueron debidamente instalados.

Mucho se ah dicho del asi llamado comunismo de la iglesia primitiva, gracias al
cual se lograba una redistribucién de bienes en beneficio de los pobres (2:45; 4:32, 34, 35).
Cierto es que la multitud “tenia todas las cosas en comn”, pero los que donaban sus bienes
0 no lo hacian bajo la violencia, y al parecer, esta practica fue adecuada a las necesidades
de Jerusalén en donde habia muchos “pobres entre los santos (Rom. 15:26). No hay
noticias de un sistema semejante se haya establecido en otras iglesias, aunque en todas ellas
la practica general era el auxilio de los pobres.

Las reuniones se tenian tanto en el templo como en las casas particulares (Hech.
2:46), y daban lugar a la ensefianza juntamente con el partimiento del pan y las oraciones
(2:42).

Los dirigentes de la época inicial fueron Pedro, Juan y Esteban. De los tres, Juan
era el menos prominente, y se le menciona Unicamente en compafiia de Pedro que era el



predicador que dominaba la escena. EIl pronuncié el discurso de apertura en el dia de
Pentecostés y defendio la posicion de los creyentes cristianos delante del Sanedrin cuando
él y Juan fueron acusados (4:5-8). La valentia de pedro y su poder espiritual constituian un
asombroso contraste con su inconstancia de aquellos dias cuando neg6 a Jesus.

Esteban, uno de los siete designados para el trabaje de beneficencia

(287)

y que se convirtio en el mas notable apologista de la primitiva iglesia cristiana, no
pertenecia al grupo de los doce primeros apdstoles. Si su nombre tiene alguna relacion con
su pasado debid ser él un judio helenista que probablemente llegé a Jerusalén como
peregrino y que después de su conversion se quedo con la iglesia. No tenia su igual como
controversista en las sinagogas de los extranjeros (6:9, 10). No limité sus actividades al
trabajo social, antes bien se convirtio en apologista y evangelista a la vez que primer martir
de la iglesia.

La primera dispersion

Con la tumultuosa muerte que alcanzd Estaban y como resultado de las severas y
represivas medidas tomadas por los dirigentes judios para aplastar el nuevo movimiento, la
mayoria de los cristianos de Jerusalén fueron esparcidos al exterior por toda Judea y
Samaria. Desde este punto hasta los Gltimos capitulos de Hechos muy poco se dice de la
iglesia de Jerusalén. Era de caracter fuertemente judaico y mantenia en buen grado la
observancia de la ley, como lo demostraron las posteriores controversias (15:1; 21:17-26).
Sin embargo, la desbandada de sus adherentes, dio por resultado numerosos trabajos
misioneros, de los cuales unos cuantos se narran en la siguiente seccion que trata de la
transicion (8:4-11:18).

Otras Lecturas

Erman, Carlos R. Los Hechos de los Apostoles. Grand Rapids: Editorial T.E.L.L., 1974.

Gutzke, M.G. Los Hechos de los Apdstoles. Miami: Logoi, 1979.

Ryrie, Charles C. Los Hechos de los Apdstoles (serie “Comentario Biblico Portavoz”).
Grand Rapids: Editorial Portavoz, 1981.

Stalker, James. Vida de Pablo. Miami: Editorial Caribe.

Trenchard, Ernesto. Los Hechos de los Apostoles (serie “Cursos de Estudio Biblico”).
Grand Rapids: Editorial Portavoz, 1989.

(288)



CAPITULO CATORCE:

LA TRANSICION:
Hechos 8:4 al 11:18

La repentina persecucion que estalldé como tormenta tras la muerte de Esteban,
marcO un cambio en los asuntos de la iglesia. Hasta entonces los creyentes habian sido
tolerados, 0 a lo mas, los arrestos, los interrogatorios y encarcelamientos habian sido
espasmodicos. La genuinidad de los milagros que se habian realizado (4:15, 16) y el favor
popular que alcanzaron (2:47) evitaron que los sacerdotes gobernantes trataran demasiado
dréasticamente a la iglesia. Pero la acusacion de Esteban de que la nacion habia rechazado a
Cristo, los enfurecid de tal manera que no esperaron el curso de la accion legal sino que al
instante determinaron apedrearlo (7:54-60). De no haber sido por la intervencion de Dios,
la muerte de Esteban y la cruda hostilidad de los magistrados judios hubiera puesto fin a la
iglesia desde entonces.

La predicacion en Samaria

Bien se ha visto que los siete designado para el cuidado de las viudas de la iglesia
no se habian contentado con ser nada mas que servidores de las mesas. Esteban se
convirtié en apologista;

(289)

Felipe en evangelista. Arrojado de Jerusalén, Felipe hizo viaje a Samaria en donde empezé
una camparfia de predicacion.

Samaria estaba habitada por una poblacion resultante de la mezcla de antepasados
judios y gentiles. Cuando el Reino del Norte—Israel—cay¢ delante de los ejércitos asirios
en 721 A.C., deportaron a Asiria numeroso pueblo israelita, sustituyéndolo por
colonizadores procedentes de otras tierras. Con la mezcla resultante de poblacion se
afectaron tanto la sangre como el culto judios. Los samaritanos eran medio gentiles por
descendencia y retenian n tanto de la fisonomia de la religiéon pagana, aunque también se
encomendaban a Jehova (Il Reyes 17:24-33). En el tiempo de la restauracion encabezada
por Esdras y Nehemias, los samaritanos constituyeron una comunidad separada (Neh. 4:1,
2, 7, 8) que fue serio rival del grupo que vivia en Judea. Mantuvieron un templo en el
monte Gerizim, considerado por los judios como cismatico (Juan 4:20, 22). La tirantez
entre los dos pueblos fue tan fuerte que los judios viajaban de Judea a Galilea
acostumbraban evitar el paso por Samaria, y para ello atravesaban al otro lado del Jordan y
transitaban por caminos que habia sobre el borde oriental.

Por lo tanto la predicacion de Felipe entre los samaritanos era sorprendente para
cualquier judio. Demostrd que Felipe tenia vision de las posibilidades que su mensaje tenia
para otros pueblos que no fueran el suyo. El resultado fue sorprendente. Los samaritanos
abandonaron las supersticiones y creyeron en Cristo. La mision de Felipe fue reforzada



mediante la ayuda de Pedro y de Juan, quienes visitaron a Samaria para ver lo que se habia
logrado y asegurar la recepcion del Espiritu Santo a los samaritanos. El libro de los Hechos
menciona cuatro ocasiones en las que el Espiritu Santo descendié sobre los hombres en
forma espectacular: Sobre los discipulos en Pentecostés (2:1-4); sobre los samaritanos
(8:17); sobre los gentiles en la casa de Cornelio (10:44-46), y sobre los discipulos de Juan
el Bautista en la ciudad de Efeso (19:6). Cada uno de estos ejemplos nos presenta la
introduccion del Espiritu Santo a una diferente clase de pueblo. Colectivamente marcan el
principio del trabajo del Espiritu en las vidas de los creyentes,

(290 )

en la iniciacion de la era de la iglesia. El don del Espiritu Santo era la prueba de la
conversion (Rom. 8:9) y el sello de la aprobacién divina sobre el trabajo apostélico.

El eunuco etiope

El eunuco era un oficial de la corte etidpica y probablemente un prosélito que volvia
de su peregrinacion a Jerusalén. La entrevista de Felipe con este hombre sirve para ilustrar
los diferentes principios que actdan en el crecimiento de la iglesia. Como en el caso de los
samaritanos, el viejo fondo racista y los prejuicios fueron vencidos, el ministerio
encaminado a un solo individuo demostré ser tan importante a los ojos de Dios como el que
tiende al avivamiento de masas, y el método de predicar a JesUs desde el escenario del
Antiguo Testamento probd resultados efectivos. Los Hechos no relata las consecuencias de
esta entrevista ni hace alusiones al resultado del evangelio en Etiopia. Indica si que el
periodo de transicién, de Jerusalén como centro del cristianismo hacia el mundo gentil,
incluyé un gran nimero de contactos y que el mensaje evangélico se esparcié en muchas
direcciones.

La conversion de Saulo

El ministerio de Felipe ilustra la prolongacion de la iglesia hacia nuevas localidades
y grupos; la conversion de Saulo de Tarso fue el reclutamiento de un nuevo dirigente.
Después del trabajo que Cristo mismo ejecutd, probablemente el acontecimiento mas
importante en la historia del cristianismo sea la conversién de Saulo, porque no solamente
quité del frente a un activo enemigo del evangelio, sino que ademas lo transformé en uno
de sus principales propagandistas.

Saulo de Tarso aparece primero en las paginas de Los Hechos como un joven que
cuida las ropas de los que apedrean a Esteban, y se afiade que él “consentia en su muerte”
(8:1). Tres relatos

(291)

separados, acerca de su conversion, se encuentran en Los Hechos: Uno dado por Lucas en
el capitulo 9, como parte integrante de todo el relato histérico, y dos que se incluyen en
otros tantos discursos de Pablo (22:1-21, 26:2-23). Cada uno tuvo diferente énfasis. El
primer relato es histérico, como parte del movimiento de la iglesia, los Gltimos dos son
personales y fueron dados en defensa de la vida y doctrina de Pablo ante audiencias hostiles



0 investigadoras. Tomados en conjunto con algunos pasajes de sus epistolas,’
proporcionan la suma total de datos disponibles referentes a la gran crisis de su vida.

Saulo, o Pablo, como generalmente se le conoce, nacié dentro de una estricta
familia hebrea, cerca del principio del primer siglo. Tarso fue su ciudad nativa, era la
agitada metropoli de Cilicia, y estaba situada en la esquina noreste del mar Mediterraneo.
Desde Tarso un camino de tierra seguia por el norte y luego al poniente por entre el paso
montafioso conocido como las Puertas de Cilicia; los muelles de la ciudad eran un centro
naval. La universidad de Tarso era conocida por sus cursos en filosofia y medicina, y el
templo de Esculapio, el dios de la salud, servia como hospital y clinica para el uso de los
estudiantes de la ciencia médica. Si Pablo alguna vez concurri6 a la universidad, no lo
podemos afirmar; pero dificilmente pudo haberse escapado de la influencia que aquélla
ejercia sobre el pensamiento y la vida de la ciudad. Fue educando estrictamente conforma a
las buenas costumbres judias; aprendié la lengua y las escrituras hebreas, y también el
oficio de hacer tiendas (18:3). Conocia el aramaico, el que probablemente se hablaba en
casa y también el griego, que era la lengua dominante de Tarso. Posiblemente conociera
también un poco de latin, aunque nos faltan pruebas de ello.

A la edad de doce afios lo mandaron a Jerusalén a estudiar con Gamaliel (22:3), y
segln su propio testimonio hizo buenos adelantos en sus estudios (Gal. 1:14). Pro
conviccion era fariseo, y su celo puede medirse por la intensidad con que persigui6 a la
iglesia

(292)

(Hech. 26:9-11). Por la época en que lle'go a al virilidad, era ya un dirigente en el
judaismo. El lenguaje de Hechos 26:10, “...Yo di mi voto contra ellos”, si se toma
literalmente, implica que era un miembro del Sanedrin. De ser esto cierto, debié haber
tenido treinta afios 0 mas de edad, en la fecha del martirio de Esteban, puesto que ningln
hombre podia ser elegido para formar parte de aquel concilio sino hasta que llegaba a la
madurez.

Los antecedentes morales de su conversidn estan insinuados en el relato de su vida
privada que se encuentra en Romanos 7. Perseguido pr la conciencia de su pecado, como
resultado del conocimiento de la ley, encont’ro que el bien que queria hacer, no podia
hacerlo; y que el mal que queria evitar, estaba siempre presente con él (Rom. 7:19). Si
Romanos 7 tiene aplicacion al convertido o al inconverso, es “putno muy debatido entre los
tedlogos, pero casi no cabe duda que se refiere al hombre que es’ta bajo la ley, como Pablo
estaba. Ciertamente, la ley misma puede producir conciencia de pecado sin ayuda del
evangelio. EI celop manifestado por Pablo en la persecucion pudo haber sido, pues, el
esfuerzo de una desencaminada conciencia para hacer algo que fuera agradable a Dios
como compensacion por el mal que sentia en su alma.

La muerte de Esteban produjo también una enorme desgarradura en la mente de
Pablo. Segun el criterio de éste, Esteban era un blasfemo y caia bajo la condenacion de la
ley. Sin embargo, el argumento de Esteban fue esencialmente correcto y no admitia
refutacion. Ademas, la vision del Cristo resucitado que Esteban declar6 tener, y el gozo
que ilumino su faz a pesar de la muerte que le amenazaba, dieron a la vida del martir una

78 Para datos completes véase Frank J. Goodwin, A Harmony of the Life of Paul (Grand Rapids: Baker Book
House s.f.), pp. 19-25.



realidad que los argumentos legalistas de Saulo no pudieron conmover. Pablo mencioné
esto en su discurso pronunciado desde el castillo de Antonia (Hech. 22:19-20) como una
experiencia para él inolvidable. Puede ser que su conversion no haya sido motivada por
ello, pero fue parte de la base para la transformacion que tuvo lugar en el camino de
Damasco.

La conversion misma fue una clarisima y sobrenatural revelacién del Cristo
resucitado a su implacable perseguidor. Pablo la

(293)

cataloga entre las apariciones de Cristo posteriores a su resurreccion (I Cor. 15:8). Ninguna
teoria de enfermedad o de alucinacion pueden explicar correctamente esta aparicion. Lucas
refiere que tuvo lugar en un punto cercano a Damasco (Hech. 9:3), que la aparicion fue
acompafiada de una gran luz (9:3) la cual Pablo dice que sobre pasaba el resplandor del sol
del mediodia (26:13); que se oy6 una voz que le hablaba a Pablo, la cual oyeron también
los hombres que iban con él (9:7), aunque ellos no entendieron lo que decia (22:9). Pablo
mismo sufrio efectos fisicos (9:8) que pudieron ser observados por sus acompafiantes. El
caracter objetivo de su conversion queda por encima de toda duda.

También merece atencion el factor subjetivo. Cuando la desconocida voz le hablo a
Saulo desde la deslumbrante luz de la gloria celestial, su natural pregunta fue, “;Quién eres
Seflor?” (9:5). La respuesta, “Yo soy Jesus” (9:5), hubiera sido increible para él, si su
anterior experiencia con Esteban no le hubiera preparado para escucharla. En
relampagueante revelacion vio que Esteban tenia razon, que todo s los argumentos del
judaismo contra Esteban y los discipulos, habian estado equivocados y que un nuevo
mundo de revelacion se acababa de abrir delante de él. Paralelamente con la reversion de
su pensamiento teologico le llegd el llamamiento para servir en el mundo gentil Accedio y
fue lleno del Espiritu Santo para hacer su nuevo trabajo (9:10-19).

El ministerio de Pablo comenzé inmediatamente en Damasco. En Gélatas refiere
que visitd por este tiempo a Arabia (G&l. 1:17). Probablemente hizo esto entre su
testimonio inicial en las sinagogas (Hech. 9:22) y su partida final de la ciudad de Damasco
(9:23-25). Es perfectamente posible que la conmocidn de su pensamiento haya sido tan
grande, que tuvo que retirarse por un tiempo para hacer un reajuste de sus creencias bajo la
nueva luz que habia recibido en Cristo. Su repentina reversion de posicién fue tan
desconcertante para él como para sus asociados.

La nueva de de Pablo en Jesis como el Mesias lo condujo al choque con sus
antiguos colegas judios en Damasco (9:23), y por su propia seguridad se vio obligado a huir
de la ciudad. En Jerusalén le vieron con fria suspicacia los discipulos, quienes con
suficiente

(294 )

I6gica le miraron como el lobo que vestido de oveja se introducia para hostilizar al rebafio.
Sin embargo, al amparo de Bernabé fue aceptado dentro del circulo apostdlico (9:27).
Mantuvo un agresivo programa de predicacion, especialmente entre los judios helenistas,
muy parecido al trabajo que Esteban habia hecho. Tan grande fue su éxito y tan violenta la
reaccion contra él que la iglesia lo despachd a Tarso (9:30) en donde la oposicién que él
habia provocado le resultaria menos peligrosa.



Pablo, de acuerdo con todo el testimonio de que disponemos (9:15; 22:21; 26:17,
Rom. 15:16; Gal. 1:16; 2:7; 8; Efs. 3:1-7), fue elegido de Dios como apostol para los
gentiles. Su conversion fue parte de la transicion operada desde la iglesia de Jerusalén,
centrada en el judaismo, hacia la iglesia gentil del mundo romano.

La predicacion de Pedro

La conversion de Pablo introdujo en la iglesia una nueva personalidad destinada a
convertirse en el eminente apostol de los gentiles; pero el Espiritu de Dios también estaba
trabajando con loas personalidades que ya estaban dentro de la iglesia, entre las cuales la
principal era de Pedro. Desde el principio del periodo de transicion, Pedro comenzo
ampliando su campo ministerial, yendo a predicar a la costa plana de Saron, en donde sus
actividades se concentraron en las ciudades de Lida y de Jope (Hech. 9:32-43).

El acontecimiento importante de este periodo fue la conversion de Cornelio,
centurion romano, que estaba encargado de un destacamento militar en Cesarea.
Evidentemente ya habia estado interesado en el judaismo, porque ese le llama “devoto, y
temeroso de Dios con toda su casa” (10:2). Probablemente era un adherente e la fe judia
que todavia no se habia convertido formalmente en prosélito; pero que habia apuesto su
confianza en Jehova, el Unico Dios, y que se habia afiliado a la sinagoga. Representaba al
tipo que abundaba entre los gentiles de aquel tiempo, que disgustados con las
inconsecuencias y excesos del paganismo, buscaban cualquiera

(295)

cosa que fuera mejor. En el judaismo encontr6 elevacion teoldgica y pureza de ética que no
habia hallado en sus previas experiencias, por lo cual lo abrazé con entusiasmo.

La direcci”on divina que condujo a Pedro a la casa de Cornelio, segin la historia de
Los Hechos, resulta importante por varias razones: Primero, porque indica que la dadiva de
la salvacion de Dios no estaba reducida a una sola raza o pueblo. cornelio, el gentil
romano, tenia tanto derecho a oir el mensaje de Cristo como cualquier judio de las inagogas
de Palestina.

Segundo, porque la conversion de Cornelio fue la penetrante cufia que sirvié para
introducir a los gentiles a la iglesia. La primera reaccion de Pedro ante el divini mandato
fue rehusarse a participar en cualquiera cosa que no fuera limpia (10:14, 11:7-12). En
obediencia al mandato de Dios fue un hogar gentil, predicd, y subsecuentemente
permanecié en él por unos dias (10:48). La conversion de estos gentiles fue tan
convincente que Pedro propuso que fueran bautizados y aceptados dentro de la comunién
(10:44-48).

La recepcion de estos gentiles precipité un problema dentro de la iglesia que desde
entonces y durante mucho tiempo después se perfild6 como punto de controversia para
algunos. ¢Debe un cristiano judio comer con los incircuncisos gentiles que no guardan la
ley? Los gentiles convertidos ;qué tanto de la ley estaban obligados a guardar? (Era la
observancia legal el dltimo criterio de justicia, es decir, de una correcta relacion con Dios?
No todos estos problemas surgieron inmediatamente a causa de la conversion de Cornelio,
pero toda aquella forma de pensamiento que coloca a la ley en contra de la gracia se levanté
destacandose en el frente del pensamiento de la iglesia debido a la admision de los gentiles,
y todavia se hizo mas aguda a causa del consiguiente movimiento misionero.



La inmediata respuesta de Pedro ilustra el punto que la historia de Los Hechos
procura inculcar. La transicion de la ley a la gracia no fue un escape evolucionario, ni fue
expediente politico, ni fue expediente politico, ni fue un capricho de algunos cuantos
dirigentes. Fue promovida por el Espiritu Santo (10:19), explicada por la predicacion que
el Espiritu

(296)

Santo dirigio (10:43), y confirmaba cuando el Espiritu vino sobre los creyentes gentiles
(10:44, 11:15-18). “De manera que también a los gentiles ha dado Dios arrepentimiento
para vida”.

El sermén de Pedro en la casa de Cornelio es un magnifico ejemplo de la
predicacion evangelizadora de la época apostélica. Es realmente un breve sumario
historico de la vida de Cristo, que tiene su énfasis sobre la muerte y resurreccién como
también sobre su segunda venida para juzgar. En lo general su contenido es casi un
bosquejo de la narracion del evangelio. EIl elemento novedoso que hay en él es su
universalidad: “A éste dan testimonio todos los profetas, de que todos los que en él
creyeren (las italicas son nuestras), recibiran perdéon de pecados por su nombre” (10:43).
Hasta esta ocasion Pedro habia estado predicando a los “varones israelitas” (2:22), los
descendientes de Abraham, Isaac y Jacob (3:13, 25), “los principes del pueblo y ancianos
de Israel” (4:8). Aqui adaptd su mensaje a un auditorio que no tenia la herencia del paco ni
de la ley, y les dijo que era “para todo aquel que creyera”. Las implicaciones de este
mensaje alcanzaron mas completo desarrollo posteriormente por medio de Pablo; pero la
regla de la gracia y la doctrina de la justificacion por la fe ciertamente estuvieron latentes
en la predicacion de Pedro.

El periodo de transicion qued6 marcado de esta manera por medio de un cambio en
el escenario geografico de operaciones desde Jerusalén hasta los extremos de Palestina
como un todo incluyendo a Samaria y llegando hasta Siria y Damasco. Hubo un cambio en
cuanto a los que se habian de considerar como miembros, puesto que los samaritanos, los
etiopes y hasta los romanos gentiles fueron admitidos. EI mensaje de la predicacion
comenzdé a extenderse a medida que el propdsito de dios de alcanzar a los gentiles se hacia
del todo evidente, y el centro de sus pensamientos se desplazaba de la ansiada restauracion
del reino hacia la profunda experiencia del perdon de los pecados. La iglesia comenzo a
encarar el problema de la interpretacion de la ley en cuando a que—si debia 0 no—
aplicarse a los gentiles. Se contd con un nuevo dirigente a favor de la expresion misionera,
producida por la persecucion, y esa expansion misionera se acelerd

(297)
todavia mas debido a la favorable respuesta que recibié la predicacion en este periodo.
Nueva etapa de crecimiento iba a abrirse delante de la iglesia y a favor de esta nueva etapa
resulté que este periodo de transicion habia sido nada menos que periodo de preparacion.

Otras Lecturas

Ver lista de obras en “Otras lecturas” del capitulo 13.
(298)



CAPITULO QUINCE:

LA IGLEISA GENTIL Y LA OBRA MISIONERA DE PABLO:
Hechos 11:19 al 15:35

El movimiento misionero entre los gentiles segiin se encuentra consignado en Los
Hechos comenzd con el establecimiento de la iglesia en Antioquia de Siria. La fundacion
de esta iglesia fue parte de la repentina expansion que tuvo lugar en el periodo de
transicién. Hay un manifiesto eslabon entre Hechos 8:4 y 11:19 porque en este Gltimo dice:

Y los que habian sido esparcidos por causa de la tribulacién que sobrevino en tiempo
de Esteban, anduvieron hasta Fenicia, Chipre y Antioquia, no hablando a nadie la palabra,
sino solo a los judios. Y de ellos habia unos varones de Chipre y de Cirene, los cuales,
cuando entraron en Antioquia, hablaron también a los griegos, anunciando el evangelio
del Sefior Jesus. (Hechos 11:19, 20)

Los creyentes chipriotas y cirenenses que predicaron en Antioquia, dejando el
procedimiento exclusivo que habian seguido sus comparfieros, predicaron a los gentiles
griegos. El comentario que Lucas hace aqui indica que al relatar el periodo de transicion,
insisti6 mas en los métodos excepcionales que en los que ordinariamente se usaban en la
predicacion. Antioquia, que fue evangelizada

(299)

en ese periodo, fue caso tan excepcional que se convirtié en el manantial de una empresa
misionera enteramente nueva.

La Iglesia de Antioquia

La ciudad de Antioquia fue fundada por Seleuco Nicanor en 300 A.C. Bajo el
imperio de los primero reyes seléucidas se engrandecié rapidamente. La ciudad
originalmente tuvo una poblacion totalmente griega, pero en tiempos posteriores los sirios
colonizaron extramuros y fueron asimildndose a la ciudad a medida que ésta crecia. El
tercer elemento de la poblacion fue judio, muchos de los cuales eran descendientes de
colonos traidos de Babilonia. Poseian iguales derechos que los griegos y mantenian su
propio culto en la sinagoga. Bajo el gobierno romano, Antioquia prospero, porque era la
entrada militar y comercial de Oriente, considerandose s6lo inferior en tamafio a Roma y a
Alejandria.

No se sabe el afio en que se fundd la iglesia de Antioquia. Aparentemente tuvo
lugar no mucho después de la muerte de Esteban, probablemente entre los afios 33 al 40
D.C. Debi6 necesitarse algin tiempo para que la iglesia alcanzara la suficiente importancia
en numero y carcter, y atrajera la atencion de la iglesia de Jerusalén (11:22). Nombraron a
Bernabé para visitar a Antioquia, y él trabajé alli por un tiempo indeterminado, yendo
luego a Tarso para rogar a Pablo que se convirtiera en su ayudante (11:22-26). Trabajaron
juntos por casi un afio después (11:26) antes de que Agabo profetizara del hambre que



habia de venir “en los dias de Claudio” (11:28). La implicacion del texto es que la profecia
fue dada antes de la ascension de Claudio, que tuvo lugar el afio 41 D.C., y que el hambre
vino después de esta fecha. Tenemos otra nota cronoldgica en lea referencia que se hace a
Herodes Agripa | (12:1) que murid el afio 44 D.C. Probablemente el trabaje de Antioquia
comenzd cerca del afio 33 D.C. al 35 D.C. Si el “subsidio” tuvo lugar cerca del 44 D.C.,
Bernabé debié haber comenzado su relacion con Antiquia cerca del 41 D.C., lo que
significaria que Pablo entr¢ a la escena el afio 42 D.C.

(300)

Aunque esta cronologia no puede considerarse como definitiva, se acomoda muy
bien con los movimientos que conocemos de Pablo. Si se convirtié en el afio 31 D.C. o
hasta el 32, y paso tres afios en la regién de Damasco (Gal. 1:18), pudo haber vuelto a
Jerusalén antes del 35 D.C. Si paso6 un afio o dos en Jerusalén antes de partir para Tarso
(Hech. 9:28-30), pudo haberse ocupado predicando en Tarso y en Cilicia durante cinco
afios antes de que Bernabé lo persuadiera a unirse con él en la nueva empresa. Parece muy
largo este silencio; pero el que guarda Lucas en otras materias, igualmente interesantes,
demuestra que en este caso no es excepcional.

La iglesia de Antioquia fue importante porque tenia ciertos rasgos distintivos.
Primero, era la madre de todas las iglesias gentiles. La familia de Cornelio apenas podria
considerarse como iglesia en el mismo sentido en que el nombre contiene al grupo de
Antioquia, puesto que no dejaba de ser una familia en vez de una congregacion general. De
Antioguia salid la primera misién reconocida para el mundo no evangelizado. En
Antioquia comenzd la primera controversia sobre al posicion de los gentiles de la iglesia.
En una ocasién o en otra se relacionaron con ella Pedro, Bernabé, Tito, Juan Marcos, Judas
Barrabés, Silas y —si el texto occidental es correcto—,”® también el autor de Los Hechos;
todos los cules tuvieron nexos con esta iglesia. Es digno de notarse que todos estos
personajes estaban empefiados en la mision a los gentiles y se meniconan tanto en las
epistolas de Pablo como en Los Hechos.

Los evangelios escritos pueden haberse originado en Antioquia La posibilidad de
haberse encontrado aqui Marcos y Lucas como también el hecho de que mas tarde
estuvieran asociados en Roma, viene a influir sobre el muy discutido problema sindptico.
Ignacio, obispo de Antioquia, al finalizar el primer siglo, parece haber copiado casi
solamente de Mateo cuando alude a los evangelios, como si Mateo hubiera sido el Gnico
sindptico que él conocio.

(301)

Streeter arguye detenidamente a favor del origen antioquefio de Mateo basandose en el uso
que de él hace Ignacio, y en la Didaché, ambos identificados como documentos sirios. Si
estos tres evangelios ahondaron sus raices en la animada ensefianza oral de la iglesia de
Antioquia, el ministerio de ellos para el mundo es hasta cierto punto el legado de la iglesia
de Antioquia a los creyentes gentiles de ayer y de hoy.

7 Hechos 11:28, codex D: sunestrammenon de hemnon ephe heis ex autom, que se traduce, “... y cuando
estuvimos juntos, uno de ellos dijo...” Segun este texto, el escritor de Hechos se contaba entre los
antioquefios.



La iglesia de Antioquia fue notable también por sus maestros. De los que se
mencionan en Hech. 13:1, solamente Bernabé y Pablo fueron conocidos por referencias
posteriores; pero su ministerio debié haber hecho famosa a la iglesia como centro de
ensefianza. Antioquia casi eclips6 a Jerusalén como el hogar de la predicacion cristiana y
como el cuartel de las misiones evangelizadoras. Quizas el ascendiente de Antioquia se
avivo mediante la persecucion de Herodes en el afio 44 D.C. La iglesia de Jerusalén
siempre habia sido financieramente débil, puesto que muchos de los miembros pobres
tenian que ser sostenidos a base de donativos. EIl hambre debié haberla debilitado todavia
mas, a pesar de los subsidios venidos de Antioquia (11:28-30). La persecucion bajo
Herodes ocasiond la muerte a Santiago, el hijo de Zebedeo (12:2), y Pedro apenas escap6
con vida (12:17). El interludio de 12:1-24 nos da una rapida idea de la situacion en
Jerusalén; pero se descubre una iglesia piadosa, bajo una tremenda presion, en lucha por
mantener su existencia.

El factor sobresaliente acerca de la iglesia acerca de la iglesia de Antioquia fue su
testimonio. Los discipulos fueron llamados cristianos primeramente en Antioquia (11:26).
Anteriormente os creyentes en Cristo habian sido considerados como una secta de los
judios; pero al contar con una feligresia gentil y con un sistema doctrinal que iba en
desarrollo y que era completamente diferente de la ley de Moisés, el mundo vio la
diferencia y les coloco un rétulo: “Cristianos” lo que significa “los que son de Cristo”
como “Herodianos” significa “los que son de Herodes”. El nombre probablemente se

(302)

les dio de burla; pero el caracter de los discipulos y el testimonio que daban hizo que la
burla pasara a ser un muy significativo cumplido.

La mision a los gentiles

Por el afio 46 D.C., 0 muy cerca, la iglesia de Antioquia se habia desarrollado
llegando a ser un grupo firme y activo. Eran instruidos en la fe, su reputacion estaba tan
bien establecida en la ciudad que ya se les habia clasificado como grupo singular con el
nombre de cristianos, y habian podido despachar una comisién con subsidios llevando la
contribucién de su iglesia para los que sufrian hambre en Jerusalén. Durante una época
normal de adoracion llegd a Antioquia la orden de “separar a Bernabé y a Saulo” (13:2)
para un trabajo especial. Obedeciendo a esta direccion dada por el Espiritu Santo estos dos
hombre fueron consagrados por la iglesia para su nueva tares y salieron para cumplir su
cometido.

CHIPRE

La primera esfera de sus actividades fue Chipre, que era la tierra natal de Bernabé
(4:36). La iglesia debi6 haber tenido algun interés en aquella isla puesto que los primeros
evangelistas de Antioquia incluian en su nimero a “hombres de Chipre” (11:20). Bernabé
y Saulo, llevando a Juan Marcos como su asistente, visitaron las sinagogas y predicaron en
ellas el nuevo mensaje. En el conflicto con Elimas, disputandose la atencion del proconsul,
Pablo sali6 al frente. Reconociendo el carécter diabdlico de las hechicerias de Elimas, lo



reprendié publicamente y pronuncié juicio sobre él. El procénsul, admirado por la
repentina paga cay6 sobre Elimas, “crey6” (13:12).

No se nos dan datos estadisticos de la campafia en Chipre; pero tuvo lugar un
importante cambio. En Hechos 13:2 se describe al grupo como “Bernabé y Saulo”, dando
el lugar de prominencia

(303)

a Bernabé como el jefe de la mision, y llamando a Pablo por su nombre judio (Saulo). En
Hechos 13:13 la fraseologia cambia a “Pablo y sus compaiieros”, usando el nombre gentil
de Pablo. Desde este punto en adelante, a Pablo se da en la narracion el lugar de
prominencia. EI ministerio en Chipre hizo que salieran a flote sus cualidades de dirigente y
ellas lo colocaron en la indiscutible jefatura de la mision.

En este mismo periodo acontecieron otras dos cosas. Pablo dejo6 a Chipre
encaminandose a Asia Menor, y Juan Marcos se separd del grupo volviéndose a Jerusalén.
Para Pablo daba principio un proyecto mundial: Llevar el evangelio a regiones nunca antes
visitadas. Para Marcos parecia aquellos una injustificable desviaciéon del programa de
antemano aprobado. Si se sintié celos o por causa de Bernabé su pariente, que habia
quedado relegado a segundo lugar, o si se sintio temeroso de entrar al territorio inhabitado
del centro de Asia Menor, o si tuvo algunas diferencias doctrinales con Pablo, anda se nos
dice al respeto. En cualquier caso se rehusd a seguir adelante y se regreso.

ANTIOQUIA DE PISIDIA

El discurso de Pablo en al sinagoga de Antioquia se nos transmite con amplitud por
Lucas (Hech. 13:16-43). En su estilo general casi es igual al de Esteban, porque su plan
consiste en una contemplacidn histérica del modo de Dios de tratar con la nacién de Israel.
El tema central se introduce en el versiculo 23 “de la descendencia de éste, y conforme a la
promesa, Dios levant6d a Jestis por Salvador a Israel...” El desarrollo del temo no varia
notablemente de la predicacion apostolica que se consigna en los primeros capitulos de Los
Hechos; pero cuando Pablo llega al climax introduce un elemento nuevo:

Séaos pues notorio, varones hermanos, que por éste 0s es anunciada remision de
pecados; y de todo lo que por la ley de Moisés no pudisteis ser justificados, en éste es
justificado todo aquel que creyere.

(Hech. 13: 38, 39, nosotros subrayamos)

(304)

Aunque la resurreccion y el perd”on de los pecados por medio de Cristo habian
sido proclamados por Pedro (2:32, 36, 38; 3:15, 19; 5:30, 31; 10:40, 43), hasta aqui
ninguno habia predicado tan explicitamente afirmando que los hombre pueden ser
justificados individualmente delante de Dios nada mas sobre la base de la fe. Ser
justificado significa ser declarado justo, o ser considerado legalmente justo. Obtener
delante de Dios por medio de la fe, la posicién que nos capacite para tener la seguridad de
la salvacion, significa que las obras de la ley son vanas e innecesarias. Esto era un nuevo y
valiente avance en la comprension de la verdad acerca de Cristo.



El resultado inmediato fue doble. Hubo una tremenda demanda para que Pablo
siguiera predicando, y por eso “el sabado siguiente se juntd casi toda la ciudad a oir la
palabra de Dios” (13:44). Por otra parte, la oposicion judia se hizo mas amarga y echd
mano del celo y la burla (13:45). El resultado final fue que Pablo anunci6 que se volviera a
los gentiles de los cuales muchos creyeron (13:48). Los gentiles, mas bien que los judios,
se convirtieron en el alma de la nueva iglesia en Antioquia de Pisidia.

ICONIO, LISTRA, Y DERBE

La misma situacion se repitio en la ciudad de Iconio, situada a poca distancia, en
direccion sudeste de Antioquia. Una floreciente iglesia tuvo nacimiento en la sinagoga;
pero aqui también la division de opinidn se hizo tan fuerte que los predicadores fueron
expulsados de la ciudad refugiandose en las vecinas ciudades de Listra y Derbe.

En Listra, Pablo se enfrent6 contra el paganismo. El sacerdote de Jupiter (14:13),
viendo que Palbo habia curado al cojo, y pensando que Pablo y Bernabé eran dioses que
habian descendido a la tierra, quiso ofrecerles sacrificios. La horrorizada protesta de Pablo
contra el tamafio error nos permite conocer su método de acercamiento a la mente pagana,
ignorante del Antiguo Testamento. El y Bernabé apelaron al Gnico Dios, el que nos da
“lluvias y tiempos

(305)

fructiferos” (14:17), un punto de contacto que el sencillo agricultor de aquella region podia
apreciar, tuviera o no grandes conocimientos teoldgicos.

La permanencia en Listra termind debido a la incursion de los agitadores judios
venidos de Antioquia de Pisidia y de Iconio, los cuales manejando al populacho ignorante
veleidoso lo persuadieron de que Pablo era un peligroso propagandista. Apedreado y
arrastrado fuera de la ciudad como muerto, recobrd el sentido y salié para Derbe a predicar
alla. Habiendo reunido un grupo de creyentes en aquella ciudad, Pablo y Bernabé
regresaron por el camino fortaleciendo y organizando las iglesias que habian fundado.
Llegaron a Antioquia de Siria a informar acerca de las cosas que Dios habia hecho con
ellos, dando a saber como “...Dios habia abierto la puerta de la fe a los gentiles” (14:27).

La importancia de este itinerario apenas puede exagerarse. Colocé a Pablo en
primera posicion como dirigente de la iglesia poniéndolo a la misma altura con los
apostoles (compérese Gal. 2:7-9). Contribuy6 a la educacion de Juan Marcos aunque
parece que éste sOlo llegd a notable fracaso. El primer contacto con Timoteo
probablemente puede fijarse en la fecha correspondiente a este viaje, porque Pablo recuerda
sus experiencias en esta region cufiado muchos afios después le escribe a Timoteo (I Tim.
3:11). Sobre todo sefialé una nueva jornada en el pensamiento teol6gico porque de en
medio de los eventos de este viaje surgi6 la doctrina paulina de la justificacion por la fe.

El Concilio de Jerusalén

El répido crecimiento de la iglesia gentil bajo la mision de Pablo y Bernabé puso a
la vista un nuevo problema. Si los gentiles eran ya creyentes en Jesus recibiéndole como el
Mesias y aceptandole como el Salvador y Sefior, jhasta qué punto se les exigiria que se
sujetaran a los preceptos de la ley? EIl Sefior Jesucristo se habia colocado juntamente con



su ensefianza por encima de la ley, indicando que él era superior a Moisés y a los profetas,
como un hijo

(306 )

MAPA

(307)

es superior a los criados de su casa. NO fue de inmediato reconocida la inmensa
importancia de sus palabras; pero la pausada marcha del pensamiento espiritual dentro del
movimiento cristiano, dirigido por el Espiritu Santo habia tomado camino apartandose del
legalismo y dirigiéndose a la fe. La mision a los gentiles que nada sabian de la ley y que
habian ingresado al compafierismo cristiano solamente por medio de la fe, hizo que la
division de opinién dentro de la iglesia se volviera mas aguda. El debate que Pedro sostuvo
en Jerusalén con los judios cristianos después de su visita a casa de Cornelio fue la primera
sefial de la tension que se iniciaba. Unicamente cuando les informé que el Espiritu Santo
habia caido sobre los gentiles como cay6 sobre los creyentes judios en Pentecostés, estos
judios cristianos admitieron que los gentiles podian ser salvos (Hech. 11:18).

Los miembros legalistas de la iglesia de Jerusalén permanecieron activos a pesar de
todo. Después de que Pablo y Bernabé regresaron a Antioquia e informaron del éxito de su
predicacion “...también llegaron algunos que venian de Judea y éstos ensefiaban a los
hermanos: Que si no os circuncidais conforme al rito de Moisés, no podéis ser salvos”
(15:1). Para los gentiles tal ensefianza debio tener los efectos de un choque. Ellos no
habian sido criados en la ley y su experiencia espiritual a partir de su conversion era
completamente satisfactoria espiritual a partir de su conversion era completamente
satisfactoria sin la observancia de todas las ceremonias de la ley. Ademas, habian
encontrado en Cristo la liberacion del legalismo y del ceremonialismo de sus propias
religiones. ¢Por qué pues tenian que colocarse de nuevo bajo otra esclavitud?

Los judaizantes, por otra parte, argiiian que la circuncision fue establecida por la ley
de Moisés como sefial del pacto con Dios (Exo. 12:48), y que la divina voluntad la habia
impuesto con toda firmeza. En su aspecto historico era anterior a la ley de Moisés, porque
Dios la habia impuesto sobre Abraham como una sefial del pacto que fue establecido por
medio de él (Gén. 17:9-14). El significado externo del rito tenia su aplicacion a la vida
interna aun bajo la ley, la cual habla de la circuncisién del corazén (Deum. 10:12-16); pero
lo mas seguro es que en la practica se habia convertido en una rutina ceremonial.

(308)



El argumento se presenté con tal fuerza en la iglesia de Antioquia decidié enviar
delegados para tratar el asunto con los apostoles y ancianos. Pablo, Bernabé, y algunos
otros fueron a Jerusalén y la iglesia les dio la bienvenida. Entregaron un informe completo
de su exitoso trabajo entre los gentiles. La oposicion se levanté de en medio del grupo de
los fariseos, que naturalmente luchaban con todas sus fuerzas por la estricta observancia de
la ley.

Sigui6 una discusion en el cual participaron ambos bandos. Lucas consigna tres
contribuciones de caracter decisivo.

El discurso de Pedro fue de mucho peso porque hablé como el primero y antiguo
dirigente de la iglesia en Jerusalén y como uno que poseia experiencia practica sobre los
aspectos de este asunto. Sefial6 que 1) fue la decision de Dios que la que hizo los gentiles
oyeran el mensaje de Cristo (Hech. 15:7); 2) que habian recibido el Espiritu Santo sin que
El hiciera discriminacion alguna contra ellos (15:8); 3) que la ley ceremonial se habia
convertido en un yugo insoportable para los mismos judios como para los gentiles (15:11).
El argumento de Pedro sacado de su experiencia eclesiastica puso el asunto al dia. Pablo y
Bernabé informaron sobre su trabajo entre los gentiles, insistiendo en “las sefiales y
maravillas” que por medio de ellos habian sido hechas (15:12). La implicacion de su
argumento era que Dios no habria prosperado su misién si no hubiera aprobado sus
métodos. Su argumento resulté eminentemente practico.

Santiago pronuncid el discurso final. A él se le consideraba generalmente como el
campedn de la observancia estricta de la ley (Gal. 2:21). Con argumentos de la escritura
sefiald que Dios habia determinado salvar a los gentiles que recurrieran a €l por salvacion.
Santiago recomendd que no se les exigiera guardar toda la ley; pero que si se les ordenara
abstenerse de ciertas préacticas, particularmente ofensivas para sus hermanos judios, es
decir, 1) idolatria, 2) fornicacion, 3) comer carne de animales ahogados, y 4) comer sangre.
Estas reglas fueron inspiradas sobre una base de compafierismo mas que como una
plataforma de moral, aunque

(309)

las primeras dos se refieren a conducta moral que debe observarse aun cuando n ose tome
en cuenta la ley judia.

En algunos de los manuscritos de Los Hechos, la tercera frase, “...y de ahogado”,
estd omitida. Si es correcta esta version, la ultima clausula, “...y de sangre”, puede
interpretarse como el derramamiento de sangre por asesinato. En este caso ya las tres relgas
tendrian caracter ético o moral, y esta reglamentacion significaria que se esperaba que los
gentiles se ajustaran a estas reglas que son esenciales en un caracter moral.

Santiago Ilamo la atencién al hecho adicional de que cualquier gentil que hubiera
realmente deseado aceptar el judaismo habria encontrado sinagogas que durante
generaciones habian permanecido en cada una de las grandes ciudades del imperio. En esas
sinagogas habria sido facil que los gentiles alcanzaran el conocimiento de la ley. Esta
declaracion le dio fuerza a la presuncién de que el mensaje cristiano, aunque en mucho
aspectos era muy parecido al de la sinagoga, sin embargo tenia sus propios, nuevos y
distintivos rasgos. Semejante reconocimiento de parte de Santiago lo colocaba fuera de la
categoria de los judaizantes que se apoyaban en su autoridad para insistir sobre la necesidad
de la circuncision.



La decision que siguié a la discusion favorecio a la recomendacion de Santiago. No
solamente la “junta oficial”, sino toda la iglesia convino en enviar delgados a Antioquia con
Pablo y Bernabé llevando acuerdo escrito acerca de las resoluciones en que habian
convenido (15:22, 23) La carta contenia algunos acuerdos muy importantes: 1)
repudiacion del grupo de judaizantes a quienes se debid la iniciacion de la controversia
(15:24); 2) reconocimiento y aprobacién de la conducta seguida por Bernabé y Pablo
(15:25); 3) autorizacidn de Judas y Silas como delegados (15:27), y 4) la resolucidn de que
“pareci6 bien al Espiritu Santo y a nosotros” insistir sobre que “es necesario” abstenerse de
la idolatria, de sangre, de ahogado y de fornicacion.

(310)

Esta resolucién fue bien recibida por la iglesia de Antioquia. Judas y Silas se
quedaron alli por algin tiempo participando en el trabajo (15: 32, 33) y por ultimo
volvieron a Jerusalén. Pablo y Bernabé recomenzaron su trabajo de ensefianza, y la paz
imper6 de nuevo sobre la iglesia.

LITERATURA APOLOGETICA

No fue la controversia sobre la circuncision de los gentiles una mera tempestad en
un vaso de agua apenas hubiera afectado superficialmente la paz de las iglesias de Jerusalén
y de Antioquia y que hubiera quedado solucionada con unas cuantas concesiones al
prejuicio judaico. El problema involucraba varias preguntas de hondo contenido que ain
no estaban contestadas. ¢Cudl era el lugar de la ley en el plan de Dios? (Era necesaria para
la salvacion la obediencia a la ley ademas de la fe en Cristo? Si los gentiles no necesitaban
guardar la ley, ¢cudl era exactamente la relacion que debia existir entre la fe y las obras?
Estos y otros parecidos problemas se reflejan en muchos de los libros del Nuevo
Testamento que fueron escritos entre la década que corre del 50 al 60 D.C.; pero dos de
ellos tratan de manera tan manifiesta estos asuntos que merecen el nombre de literatura
apologética.

La fecha en que fueron escritos todavia esta a discusion. Los argumentos que usa
un grupo de comentadores como prueba de una fecha temprana, pueden ser usados por los
de la opuesta escuela para arglir a favor de una fecha tardia. Aunque una discusion
completa sobre este asunto no cabe dentro de la esfera de este libro, al tratar cada epistola
expondremos las razones que hacen aceptable una fecha temprana. Esas razones
representan en todo caso una tendencia al pensamiento estrechamente conectado con el
periodo que encuentra su centro alrededor de la época del Concilio de Jerusalén.

(311)
La Epistola de Santiago

La epistola de Santiago se atribuye tradicionalmente a Santiago, el hermano del
Sefior, y que fue presidente del Concilio de Jerusalén. EI nombre del autor aparece en la
salutacion y su preocupacion judia se manifiesta de inmediato en el saludo dirigido a las
doce tribus de la Dispersion. En toda la epistola hay muy poca referencia a la doctrina
cristiana en forma sistemética. El nombre de Jesucristo aparece solamente dos veces (1:1,



2:1), y hay una posible alusién a El en el 5:8. Se menciona la sinagoga como el lugar de
reunion mas bien que la iglesia (2:2). Las ilustraciones estan tomadas del Antiguo
Testamento y otras veces de la vida rural. En estilo y en contenido la epistola de Santiago
tiene una admirable similitud con las ensefianzas de Jesus, particularmente con el Sermén
del Monte. Los mismo epigramaproverbios para declarar la verdad, as mismas figuras de
diccion familiares, tomadas de la vida diaria del pueblo, la misma forma certera de
expresion y los mismos asuntos de discusion aparecen en Santiago. La escasa discusion
que Santiago concede a la Cristologia, el mucho acento sobre la moral y el evidente
parecido con la ensefianza de Jesus indican claramente que la epistola fue escrita en la
época en que la iglesia todavia se movia dentro del circulo general del judaismo, antes de
que se convirtiera en un movimiento religioso independiente.

Si se objeta que la epistola esta dirigida a los judios de la Dispersion que resulta
dificil que se hubieran convertido tan al principio, conviene recordar que se hubieran
convertido tan al principio, conviene recordar que habia sinagogas en Jerusalén
representativas de la Dispersion en fecha tan temprana como la de Esteban (Hech. 6:9), y
que Santiago tuvo malisimas relaciones con los peregrinos que cada afio venian de todas
partes del mundo a la celebracion de las diversas fiestas (21:20, 21). Aunque no esté uno
en posibilidad de probar en forma definitiva que el libro de Santiago fue escrito entre los
afios 45 al 50 D.C., entre los cuales se colocan las fechas tempranas, su contenido se
acomoda perfectamente bien a aquella época.

(312)
EL AUTOR

Si Santiago fue el hermano de Jesis mencionado en los evangelios (Mar. 6:3), su
exacto parentesco queda aun sin precisares. ¢Fue Santiago hijo de José, nacido en un
anterior matrimonio, lo que lo convertiria realmente en un hermanastro, o fue su medio
hermano, hijo de José y Maria, 0 se usaba la palabra hermano en forma tan amplia que
servia para designar a “los primos™? Todas estas teorias han sido propuestas en diversos
tiempos y por lo general la primera y a tercera se han definido por quienes arguyen la
perpetua virginidad de Maria. La tercera parece ser la menos digna de aceptacion, porque
las referencias que se hacen a los hermanos y hermanas de Jesus (Mar. 6:3; Mat. 13:55;
Juan 2:12; 7:3, 10) implican que hubo entre ellos y Cristo las relaciones que se guardan
dentro de una familia con la que se convive y no con la que no vivimos. Si fueron mayores
que Jesus y no hijos de Maria, resulta muy explicable aquel aire de superioridad y aquella
actitud incrédula que mantuvieron contra él (Juan 7:3-5). El hecho de que JesUs
encomendara su madre a Juan mas bien que a alguno de sus hermanos se explicaria
facilmente por el hecho de que ninguno estaria suficientemente interesado en hacerse
responsable de ella a la que consideraban madrastra. Por otra parte, el hecho de que
vinieran con ella para oponerse a Cristo en cuanto a su predicacion publica (Mat. 12:46-50)
podria ser un argumento a favor de que eran hijos de ella.®

En cualquier caso, Santiago crecid en el mismo ambiente que JeslUs y estuvo
estrechamente con EI durante todos los afios que precedieron a su ministerio. Su herencia

80 Una breve y satisfactoria discusion sobre este asunto se encontrara en la obra de A.T. Robertson: Practical
and Social Aspects of Christianity (22 edicién, Nueva York: Geo. H. Doran Co., s.f.), pp. 16-18.



cultural seria practicamente la misma de Jesis. Como un intérprete de la verdad tendria la
ventaja de conocer plenamente su contexto historico y geografico. Aunque Santiago no fue
creyente durante la vida de Jesus (Juan 7:2-8), fue testigo de la resurreccion (I Cor. 15:7) y
estuvo entre los que esperaron el Espiritu hasta el dia de pentecostés (Hech. 1:14).

(313)

Después de que Pedro se retird de Palestina (12:17) Santiago se encargo de la direccién de
la iglesia de Jerusalén. Se distingui6 por su estricto apego a la ley (Gal. 2:12) y
posteriormente fue el campedn de los judios disgustados por la reputacion de Pablo
(Hechos 21:17-26). Seria exagerado decir que era contrario de Pablo; pero si, abogaba por
una mas estricta aplicacion de la ley a los cristianos, que lo que Pablo en su ministerio
exigia de los gentiles.

No hay indicacion de que Santiago se opusiera en principio a la ensefianza de Pablo.
Segun Galatas, le dio a Pablo la diestra de compafierismo (Gal. 2:9, 10), y en Hechos su
comportamiento en verdad no fue el de un antagonista. Estuvo solicito para remover todos
los prejuicios que los judios pudieran haber tenido contra la verdadera actitud de Pablo.
Por otra parte debié haber temido que con el olvido del sistema de la ley llegara el
relajamiento y el descuido en al conducta, lo que naturalmente deshonraria el nombre de los
creyentes cristianos. Su epistola fue escrita para comentar la ética de la vida practica de la
misma manera que pablo escribié por idénticas razones las aplicaciones practicas que
forman parte de sus epistolas.

SANTIAGO: NORMAS JUSTAS PARA VIVIR

I. Salutacién 1:1
Il. Naturaleza de la verdadera religion 1:2-27
Actitud equilibrada 1:2-11
Resistencia 1:12-18
Accion 1:19-27
I1l. Naturaleza de la verdadera fe 2:1-3:12
Prohibicion de la discriminacion 2:1-13
Prohibicién de una profesion inerte 2:14-26
Prohibicion contra la arrogante indiscrecion 3:1-12
IV. Naturaleza de la verdadera sabiduria 3:13-5:18
Definicion de la sabiduria 3:13-18
Sabiduria de la vida espiritual 4:1-10
Sabiduria en las Relaciones impuestas por la ley 4:11, 12
(314)
Sabiduria en proyectos comerciales 4:13-17
Sabiduria en problemas laborales 5:1-6
Sabiduria en el hablar 5:7-11
Sabiduria en medio de afliccion 5:13-18

V. Conclusién:; La finalidad de la sabiduria—Un testimonio de
positivos resultados 5:19, 20



Santiago, a semejanza del libro de Los Proverbios en el Antiguo Testamento, se
ocupa de la aplicacidn préactica de la sabiduria a todas las situaciones de la vida diaria. En
el lenguaje familiarmente vivido expone los requerimientos éticos de la vida cristiana.

PROBLEMAS

El capitulo segundo de Santiago dice, “vosotros véis, pues, que el hombre es
justificado por las obras y no solamente por la fe” (2:24), ha sido un rompecabezas para
muchos. Martin Lutero llamd a Santiago “una epistola de paja” porque parecia contradecir
la doctrina de Romanos y de Galatas acerca de la justificacion por la fe ricamente.
Santiago en realidad no lanza un ataque sobre la fe sino contra la hipocresia que pretende
tener fe sin demostrarla con obras. “Muéstrame tu fe sin tus obras, y yo te mostrare mi fe
por mis obras” (2:18). Cada verdad tiene su caricaturesca perversion, y la doctrina de la
salvacion por la fe puede también facilmente degenerar en la mera aceptacion de un credo
sin la correspondiente santidad de vida. Santiago no niega la necesidad de la fe. Insiste, si,
en que la fe produzca frutos. A semejanza de Pablo, ilustra su ensefianza tomando la vida
de Abraham, el fundador de la nacién judia primer beneficiario del pacto de Dios a favor
de su pueblo. Pablo cit6 este ejemplo de la respuesta de Abraham a las promesas de Dios
como prueba de que la salvacion se alcanza por la fe y no por obras (Rom. 4). Santiago uso
el sacrificio de Isaac por Abraham para probar que la fe para que sea verdadera tiene que
demostrarse con hechos (Sant. 2:21-24).

(315)

No hay contradiccion entre estos dos ejemplos, porque Abraham tuvo que ejercitar su fe
para estar en relacion con Dios desde el principio, y aquella fe se manifesté por medio de la
obediencia haciendo lo que Dios le ordenaba. Los dos principios, pues, resultan
suplementarios; pero no contradictorios.

La Epistola a los Gélatas

La Epistola de Pablo a los Galatas es el segundo documento escrito que sobresale
de entre la controversia general acerca de la guarda de la ley. Asi como Santiago se
escribio desde el punto de vista de un estricto judio que dedico todos sus esfuerzos para
evitar toda apariencia de laxitud y de licencia en el uso de la libertad ética, “la perfecta ley
de la libertad” (Sant. 1:25), asi la epistola a los Galatas fue escrita por un campeén de la
libertad que vio que ni los gentiles ni los judios podian librarse de sus pecados por medio
de esfuerzos propios dedicados a guardar un conjunto de principios éticos. De acuerdo con
esto se ha llamado a Galatas la “carta magna de la emancipacion espiritual”8! porque
declara que “Cristo nos redimi6 de la maldicion de la ley, hecho por nosotros maldicion; ...
Para que por la fe recibamos la promesa del Espiritu” (Gal. 3:13 y 14).82

81 \/éase F.W. Farrar, Messages of the Books of the Bible (Londres: Macmillan & Co., Ltd., 1909). Bol. I, p.
258.

82 Para una discusion completa sobre Galatas y sus antecedentes, véase el libro del autor, Galatas: La carta
de la libertad cristiana (Grand Rapids: Editorial T.E.L.L.), 1950.



LOS DESTINATARIOS

Galacia es el nombre que se dio originalmente al territorio en el norte del Asia
Menor Central, colonizado por los invasores galos en el siglo tercero, A.C., y que se
sostuvo como reino independiente durante muchos afios. Poco a poco la poblacion gala fue

(316)

absorbida por los otros pueblos que alli vivian, y después de numerosos cambios politicos,
el territorio se convirtio6 en propiedad de Roma en el afio 25 A.C. Los romanos
incorporaron esa seccion nortefia dentro de una mas grande porcién de tierra que
constituyeron en provincia dandole el nombre de Galacia. Por tanto, Galacia, bajo el
gobierno romano podia significar la propia Galacia, es decir, la tierra colonizada por los
galos, o también podia designar a toda aquella provincia en la que quedaban incluidas las
ciudades surefias de Antioquia, Iconio, Derbe y Listra.

¢A cudl de todas estas se referia San Pablo cuando escribid su epistola a las iglesias
de Galacia (Gal. 1:2)? Este uso que podria llamarse caracteristico del Nuevo Testamento se
encuentra en siete pasajes. En Galatas 1:2 y en 3:1 se dirige al pueblo de aquellas iglesias;
pero no indica el lugar de su localizacion fuera de lo que el mismo nombre indica. En I.
Cor. 16:1 Pablo hablé de “las iglesias de Galacia” de quienes pidié una contribucion para
los pobres que habia en Jerusalén. En el mismo contexto hace referencia a Macedonia
(16:5), a Acaya (16:15) y a Asia (16:19). Puesto que los tres Gltimos nombres se refieren a
provincias romanas, lo méas probable es que Galacia de la que se habla en ese contexto
también quiera decir o designar a toda la provincia.

Los otros dos pasajes que se refieren a Galacia se encuentran en Los Hechos. El
primero de los dos, Hechos 16:6, dice, “y pasando a Frigia y la provincia de Galacia...”
Esta expresion es peculiar y traducido en forma mejor, significaria “la region de Frigia y de
Galacia”, o “el pais frigio-galata”. Puesto que Pablo y su compaiiia seguian su camino
hacia el occidente, el territorio frigio-galata debid haber estado en los limites de Asia y de
Misia, a donde se les ordend que no entraran. La segunda alusién ocurre en Hechos 18:23,
“andando por orden de la provincia de Galacia, y la Frigia”. Aqui se encuentran los
mismos términos pero usados en orden inverso. Quizds ambos se refieren a la zona
montafiosa situada en los limites de Galacia y que étnicamente era Frigia. Si el uso de estos
términos por Lucas y Pablo, coinciden o no con toda exactitud, ambos se refieren a la
misma region encerrada dentro de los limites de la provincia romana de Galacia. El
problema es

(317)

este: ¢Se escribié Gélatas a las iglesia del sur de la provincia, evangelizadas pro Pablo y
Bernabé en su primer viaje, 0 se escribi6 para el grupo de las iglesias de Galacia
propiamente dicha, iglesias que fueron fundadas durante los viajes segundo y tercero?

La Gltima de estas opiniones, y que es también la mas antigua, ha sido defendida por
J. B. Lightfoot® y por muchos otros eruditos. Se da por entendido que Pablo visité a la

8 J.B. Lightfoot, St. Paul’s Epistle to the Galatians (10 edicién, Londres: Macmillan & Co., 1890), pp. 18-
35.



Galacia propiamente dicha en su segundo viaje cuando dej6 el territorio sur donde estaban
Derbe, Listra e Iconio, y viajé por “la region de Frigia y Galacia” Mencionada en hechos
16:6. De acuerdo con esta opinion, Pablo atraveso el territorio de la vieja Galacia en donde
estaban las ciudades de Pessinus, Ancira y Tavium, y finalmente Ilegaron a Troas después
de un largo viaje. Un segundo viaje muy parecido hicieron por la misma regién durante su
tercer viaje, segun consta en Hechos 18:23.

La teorfa “surgalacia”, segun se ha llamado al otro punto de vista, fue propuesta por
Sir William Ramsay,®* quien aducia que “las iglesias de Galacia” eran las de Antioquia de
Psidia, Iconio, Derbe y Listra, establecidas por Pablo en su primer viaje misionero. Estas
iglesias fueron subsecuentemente revisitadas en los Gltimos viajes (Hech. 16:1-6, 18:23).
El segundo viaje por ests iglesias surefias no impidid del todo una desviacidn hacia el norte
en su ultimo itinerario, porque el lenguaje de Hechos 16:2, 4 y 6 demuestra que Pablo
cubri6 el territorio de alrededor de Derbe y Listra, y luego siguié por el borde friogio-galata
a Misia y a Bitinia, y que de este ultimo punto enfil6 hacia el oeste con direccion a Troas.

La importancia que hay en la diferencia de intepretacion es que la teoria surgalacia
nos permite suponer una fecha mas temprana para Gélatas asi como también explica mejor
la situacion historica de dichas iglesias. Si Galatas no hubiera sido escrito hasta después
del viaje de Pablo por este territorio en su segundo

(318)

0 tercer viaje, y en consecuencia mucho después del concilio de Jerusalén, con dificultad
podria explicarse la razon para que no apelara a la decision de aquel concilio cuando se
esforzaba en resolver la controversia entre la ley y la gracia. si inclinarnos a la opinion de
que la decisién del concilio pueda considerarse como un amera concesion de la iglesia judia
a la de los gentiles entretanto que ésta Ultima se hallaba en capacidad para hacer sus propias
decisiones, 0 a la opinién de que aquella resolucion conciliar fuera la expresién de un
dogma autoritativo, consideramos que bien podira haber sido perfectamente indique que esa
asamblea aun no se habia reunido.

Esta conclusion se fortalece por la evidencia interna de Galatas. Pablo hizo un
resumen de su biografia hasta el momento de escribir. Hablé de su conversion y
llamamiento (1:15, 16), su permanencia en Damasco (1:17), su primera visita a Jerusalén
(1:18), su ministerio en Siria y en Cilicia (1:21), y la visita a Jerusalén con Bernabé (2:1-
10) que se ha identificado con la “visita a propésito del hambre” de la que se habla en
Hechos 11:30, o con el concilio de que se habla en Hechos 15. Si hubiera sido este Gltimo,
habira un extrafio silencio en Galatas con relacién a muchos de los mas importantes hechos
que habrian sido magnificamente adecuados al argumento de la carta. Pero si la visita que
se menciona en Galatas 2 fue la hecha “a propoésito del hambre”, se explicaria por qué
Bernabé y Pablo se sentian con tanta libertad en la administracion de la iglesia de
Antioquia, y por qué Pablo incluyd auxilios para los pobres en los subsecuentes viajes
misioneros que realizé. El episodio de la defeccion de Pedro (Gal. 2:11 y siguientes) puede
explicarse con mucha mayor facilidad si se le concede lugar antes del concilio, porque la
confusion y discusion que ese incidente provoco contra él, dificilmente podria haber tenido

84 William m: Ramsay, 4 Historiacal Commentary on St. Paul’s Epistle to the Galatians (Nueva York: G.P.
Putnam’s Sons, 1900), pp. xi, 478.



lugar en Antioquia después de la decisién tomada por el concilio y de que las cartas
enviadas de Jerusalén con el decreto hubieran sido enregadas a las iglesias gentiles.

(319)
FECHA

Si, pues, adoptamos la teoria surgalacia, dariamos por entendido que Pablo y
Bernabé durante su primer viaje predicaron en estas ciudades surefias de Galacia, y que en
su viaje de regreso organizron a los convertidos en Iglesias (Hech. 14:21-23), cerrando su
cometido alrededor del afio 48 D.C. Después de que habian regresado a Antioquia, Pedro
hizo una visita a aquella ciudad, y fraternizd abiertamente con los convertidos gentiles. No
habia tardado mucho alli cuando llegaron algunos de Jerusalén que profesaban seguir
estrictamente la observacion de la ley, segun la practicaba Santiago, y los cuales arguyeron
que si los convertidos gentiles no se circuncidaban no podrian ser salvos (15:1). Pedro,
atemorizado por aquella actitud, se eximié de comer con los gentiles. en el interin la misma
controversia habia interrumpido en Galacia, provocada quiza, por influencias judias locales
demasiado fuertes (14:2). Pablo por tanto, en visperas del concilio, escribd esta carta a las
iglesias de Galacia para ayudarlas a resolver por correspondencia el problema que segin se
esperaba iba a debatirse en al proxima asamblea de Jerusalén. Esta conlcusion encuentra
buena confirmacion comparando el discurso de Pedro en Hechos 15:7-11 con el argumento
que campea en toda la epistola a los Gélatas. La insistencia de Pedro sobre su llamamiento
y experiencia personal, sobre la argumentacion teoldgica y sobre el desarrollo practico de la
gracia, encuentra su paralelo en el bosquejo general de Gélatas, reflejando asimismo la
conversacion que tuvo con Pablo, segin se informa en Galatas 2. Si Galatas puede
acomodarse dentro de esta situacion, ya podemos afirmar que se escribio de Antioquia, en
visperas del concilio, entre los afios 48 al 49 D.C.

No todos los eruditos concuerdan con esta solucion, y es admisible que contenga
algunas dificultades. Los problemas cronologicos son tremendos. Si “la visita a propdsito
del hambre”, con la que se ha idenfiticado la visita consignada en Galatas 2:1-10, tuvo
lugar catorce afios después del primer viaje de Pablo a Jerusalén, y si se haia convertido
precisamente tres afios antes, resultaria que su conversion tuvo lugar por el 31 D.C. El
viaje para llevar

(320)

auxilios a Jerusalén no pudo haber sido mucho después del afio 46 D.C., y aun cuando
contaramos por afios enteros las fracciones de afio, el intervalo entre ese viaje y su
conversion apenas alcanza quince afios. En este caso su conversion habia ocurrido tres
afios después de la crucifixion de Cristo. Si el pasaje de Galatas 2:1-10 tiene que
interpretarse como algo privado; pero relacionado con el concilio, las dificultades
cronoldgicas y psicoldgicas se agudizan. El siguiente cuadro sintético proporcionard una
grata y satisfactoria perspectiva del problema cronoldgico.

CUADRO SINTETICO DE LA CRONOLOGIA DE LA PRIMERA EPOCA PAULINA

Acontecimientos Pasajes Biblicos Tiempo



Resurreccion: Pentecostés Hechos 1:3,5;2:1 29D.C.

Conversion de Pablo en Damasco Hechos 9:1-18 31D.C.
Visita a la Arabia Galatas 1:17
Regreso a Damasco

Primera visita de Pablo a Jerusalén 1:18 33D.C.
Entrevista con Cefas
Paso quince dias en la ciudad
Partida para Siria y Cilicia 1:21
Primer ministerio en Antioquia

Segunda visita a Jerusalén 2:1-10 46 D.C.
Acompafiado por Bernabé y Tito
Motivado por una revelacion
Entrevista privada
Queja acerda de “falsos hermanos”
Acuerdo con Santiago, Cefas y Juan No se sefiala intervalo
en el texto

Primer viaje misionero

Regreso a Antioquia 2:11 y siguientes
Visita de Cefas
Controversia
Carta a los Galatas

Concilio de Jerusalén Hechos 15:1-31 48/49
(321)
CONTENIDO

Gélatas no se escribi6 a la manera de un contemporaneo ensayo historico. Fue una
formal desaprobacidén contra la corrupcion del evangelio de Cristo. Los judaizantes habian
insistido en oscurecer al verdad fundamentalmente cristiana de que por medio de la
justificacion por la fe y no por medio de las obras pueden los creyentes en Cristo convervar
al esperanza de ser hallados perfectos delante de Dios. Tan pronto como Pablo supo que
aquellas ensefianzas habian comenzdo a entrar en las iglesias de Galacia, robandoles su
herencia de libertad, escribi6 la apasionada reconvencion que forma el contenido de esta
epistola.

El acento del libro suena a batalla. Abiertamente estalla con indignacién, aunque no
es la ira que surge de la exacerbacion personal, sino la que se produce por un principio
espiritual ultrajado. “Si nosotros o un angel del cielo os anunciare otro evangelio del que
os hemos anunciado, sea anatema” (1:8), exclama Pablo reprendiendo a los Galatas por
haber aceptado el error legalista.



BOSQUEJO
El orden de Galatas es simétrico y légico. Su bosquejo es el siguiente:

GALATAS: DEFENSA DE LA LIBERTAD CRISTIANA

Introduccién: 1:1-9
Salutacion: La base de la libertad 1:1-5
La ocasion: El reto a la libertad 1:6-9

I.  El argumento biogréafico: Una revelacion independiente 1:10-2:21
Independiente de la ensefianza humana 1:10-17
Independiente de las iglesias de Judea 1:18-24
Independiente de los hermanos judaizantes 2:1-10
Independiente de la influencia de los otros apdstoles 2:11-18
Independiente de interes egoistas 2:19-21

(322)
Il.  El argumento teol6gico: El fracso del legalismo 3:1-4:31

Desde el punto de vista de la experiencia personal de los Galatas  3:1-5
Desde el punto de vista de vista de la ensefianza del Antiguo

Testamento 3:15-22
Desde el punto de vista de la superioridad de una fe madura 3:23-4:7
Desde el punto de vista del peligro de la reaccion 4:8-11
Desde el punto de vista del contraste entre la esclavitud y
la libertad 4:21-31
I1l. El argumento préactico: El efecto de la libertad 5:1-6:10
Proposicion introductoria 5:1
Consecuencias del legalismo 5:2-12
Significado de la libertad 5:13-15
La préctica individual 5:26-24
La préctica social 5:25-6:10
Conclusién 6:11-18
El motivo de la libertad: La cruz 6:11-16
El precio de la libertad: Sufrimiento 6:17
La bendicion de la libertad 6:18
EVALUACION

Si entre las fechas propuestas para Galatas la mas temprana es la correcta, el libro
resulta el primero de todos los escritos paulinos existentes. Es el resumen de la esencia de
“el evangelio que (yo Pablo) predico entre los gentiles” (Gal. 2:2). En €l demostro

(323)



que el problema principal del hombre consiste en alcanzar una posicion justa delante de
Dios. Puesto que de eso el hombre es incapaz por si mismo porque “el hombre no es
justificado por las obras de la ley” (2:16); tiene que recibirla de otro. Cristo le ha dado esa
posicion por cuanto El “se dio a si mismo por nuestro pecados para librarnos de este
presente siglo malo” (1:4). La dadiva de Cristo estd a disposicion de aquellos que ponen
toda su confianza en El, porque “por la fe en Jesucristo la promesa ha sido dada a los
creyentes” (3:22). Esta posicion no es unicamente una ficcion legal, aplicada nada mas
externa o ceremonialmente, sino que se convierte en parte de la vida intima por medio de la
union con Cristo. “Con Cristo estoy juntamente crucificado, y ya no vivo yo, mas vive
Cristo en mi; y lo que ahora vivo en la carne, lo vivo en la fe del Hijo de Dios, el cual me
amo y se entregd a si mismo por mi” (2:20). De este modo la nueva vida de la salvacion no
puede ser una mera aplicacion externa, como un balsamo; sino una participacion interna,
como el alimento que se asimila.

Las cartas de Santiago y de Galatas, ilustran asi los aspectos del cristianismo que
parecieron estar en conflicto desde su mera iniciacion aunque en realidad se suplementan
reciprocamente. En Santiago hay una severa insistencia sobre la ética de Cristo, una
exigencia para que la fe demuestre su realidad por medio de sus frutos. Sin embargo,
Santiago, no menos que Pablo, insiste sobre la necesidad de la transformacion del individuo
mediante la gracia de Dios, porque dice, “El, de su voluntad nos hizo nacer por la palabra
de verdad, para que seamos primicias de sus criaturas” (Sant. 1:18). Galatas subraya la
dindmica del evangelio cuyo fruto es la ética. “Cristo nos redimi6 de la maldicion de la ley,
hecho por nosotros maldicion... para que en Cristo Jesus la bendicion de Abraham
alcanzase a los gentiles, a fin de que por la fe recibiésemos la promesa del Espiritu” (Gal.
3:13, 14). Tampoco Pablo se preocupaba menos que Santiago de la ética de la vida, porque
decia: “Solamente que no uséis la libertad como ocasién para la carne, sino servios por
amor los unos a los otros” (5:13). Estos dos aspectos de la verdad cristiana son
inseparables, como los dos lados de una moneda.

(324)

Asi se lanzé al mar de la vida la obra misionera para los gentiles, llevando una
declaracion completa de la verdad cristiana. Fue reconocida y aceptada por iglesia la
doctrina de la justificacion por la fe, sin necesidad de la ley. El cristianismo estaba listo
para continuar su marcha hacia una nueva era de desarrollo.

Otras Lecturas
Carballosa, Evis L. Santiago: Una fe en accion. Grand Rapids: Editorial Portavoz, 1986.
Erdman, Carlos R. La Epistola a los Galatas. Grand Rapids: Editorial T.E.L.L., 1976.
------- . La Epistola a Santiago. Grand Rapids: Editorial T.E.L.L., 1976.
Hendriksen, Guillermo. Comentario del Nuevo Testamento: Gélatas. Grand Rapids:
Subcomisidn Literatura Cristiana, 1984.
Tenney, Merrill C. Galatas: La carta de la libertad cristiana. Grand Rapids: Editorial
T.E.L.L., 1950.
Trenchard, Ernesto. La Epistola a los Galatas. Grand Rapids: Editorial Portavoz, 1976.
Vos, Howard G. Galatas: Una llamada a la libertad cristiana (serie “Comentario Biblico
Portavoz”). Gran Rapids: Editorial Portavoz, 1981.
(325)



CAPITULO DIECISEIS:

EL PROGRAMA PAULINO:
Hechos 15:36 al 21:16

Después de la clausura del concilio de Jerusalén, Pablo y Bernabé volvieron a
Antioquia y pasaron algin tiempo ensefiando y predicando (15:35). Probablemente la
disputa sobre la cuestion de la circuncisién habia producido dentro de la iglesia una
confusion intelectual que s6lo podria desbaratarse mediante una cuidadosa instruccion. Sin
embargo, el acicate misionero no habia sido puesto en el olvido, y no tar6 mucho para que
se diera principio a un nuevo proyecto.

Por medio de una comparacion de Hechos 15:36 con 13:1, 2, se ve que el nuevo
campo misionero fue escogido a sugestion de Pablo, en tanto que el viaje inicial a Chipre
fue trazado por toda la iglesia. La jefatura que Pablo habia asumido a mitad del primer
viaje (13:13) quedaba reconocida como hecho consumado. Ademas, el propdsito de Pablo
descubre un importante aspecto de su tactica misionera:

Volvamos a visitar a los hermanos por todas las ciudades en las cuales hemos
anunciado la palabra del Sefior, a ver cdmo estan.

(326)

La evangelizacion habia de ser continuada por la consolidacion lograda mediante la
instruccion y la organizacion de los convertidos.

Infortunadamente se levantd una disputa entre Bernabé y Pablo, la cual, por lo
menos durante algin tiempo interrumpid su antiguo compafierismo. Bernabé deseaba que
fuera con ellos su primo Juan Marcos, cuyos servicios habian sido insatisfactorios en el
viaje anterior. Sin duda deseaba dar al joven recluta una segunda oportunidad. Pablo,
comprendiendo la seriedad de la tarea a la que se iban a dedicar, pens6 que Marcos
constituia una mala partida, y rehus6 aceptarle como compafiero. Tanto Pablo como
Bernabé tenian cierta razdn. Marcos era demasiado valioso para ser desechado por un solo
error; a la vez que la vida de las nacientes iglesias no debia ser puesta en peligro por un
descuidado o indigno obrero. La solucidn a la que llegaron fue—tomada debida cuenta de
las circunstancias—Ila mejor de todas. Bernabé tom6 a Marcos consigo para Chipre, su
tierra natal, en donde cualquiera posible defeccion de Marcos no seria tan perjudicial, y en
donde Marcos no estaria sujeto a un esfuerzo tan grande como en las inexploradas regiones
de Asia. Pablo eligié a Silas, uno de los que habian venido como delegados del concilio de
Jerusalén a Antioquia, y emprendio viaje al norte por Siria y Cilicia hacia las fronteras de
Asia Menor.

En este punto Bernabé desaparece de la narracion de Los Hechos. Aparentemente
Pablo no suspendi6 su amistad con él por completo, puesto que mas tarde lo menciona (I
cor. 9:6) como todavia ocupado en la obra del Sefior y dentro del circulo de los conocidos
de Pablo en la época en que escribid la primera carta a los Corintios. El episodio ilustra



cédmo dos buenos hombres pueden diferir en un asunto de importancia, y a la vez cada uno
tener la razdn de su parte. El patronato de Bernabé a favor de Marcos quedd vindicado por
el favorable crecimiento espiritual de éste; y el celo de Pablo a favor de los nuevos campos
hizo surgir muchos nuevos obreros en la Causa, y probablemente evitd una segunda
desercion como la de Marcos en Perge.

(327)
Segunda Misién a Asia Menor

La expedicién comenzd su viaje el 49 D.C., después de un intervalo de ensefianza
en Antioquia. Viajaron por tierra “atravesando Siria y Cilicia, confirmando las iglesias”
(15:41). Asi fue como cada uno de los dos grupos misioneros comenzaron visitando de
nuevo las iglesias que previamente habian fundado, porque Pablo habia trabajado varios
afios en estas regiones antes que se le invitara a Antioquia. Todavia viajando por tierra se
dirigieron hacia el norte desde Tarso, pasando las Puertas de Cilicia, y de alli hacia el
occidente, siguiendo las rutas de las caravanas que seguian por la parte sur de Galacia.
Probablemente estaba pro terminar la primavera o ya habia empezado el verano cuando
dejaron las resecas llanuras y se aventuraron a través de las montafias, hacia las tierras del
otro lado.

Por fin llegaron a Derbe y a Listra, que habian sido los mas avanzados lugares de su
primer viaje. Aqui tuvo lugar un extraordinario acontecimiento. Pablo encontr6 a Timoteo,
un joven convertido cuya madre era judia y su padre griego. Su madre era probablemente
una de las convertidas de la primera visita de Pablo. Timoteo habia sido preparado
ampliamente en las escrituras del Antiguo Testamento, pro su madre y por su abuela, ambas
judias (Il Tim. 1:5; 3:14, 15) y era muy estimado por los cristianos de la region.
Reconociendo a Timoteo como un posible dirigente y como un valioso ayudante para la
obra en aquel territorio, Pablo decidi6 afadirlo a su compafiia.

La situacion de Timoteo, sin embargo, planteé para Pablo un nuevo problema.
Como hijo de padre gentil, e incircunciso, podia ser rechazado por la poblacién judia, la
cual habia sido manifiestamente hostil a Pablo y a su mensaje. Por otra parte, si Pablo le
circuncidaba, ¢no pareceria que estaba haciendo una concesion a los judaizantes, que eran
como una plaga en Galacia y cuyas pretensiones Pablo ya habia atacado en su epistola? En
este mismo viaje Pablo venia publicando el fallo del concilio de Jerusalén (Hech. 16:4), y la
circuncision de Timoteo seria vista como inconsistente en todo aquello por lo cual se habia
luchado. Sin embargo,

(328)

lo circuncidd. Timoteo era medio judio por nacimiento y completamente judio por
educacion. El acto no fue una repudiacion del principio de que los gentiles no necesitaban
someterse a la ley, porque no podia ser calificado como gentil. Era una concesion personal
que no violaba ningun principio, pero que quitaba del camino un obstaculo para el trabajo
posterior entre los judios de esta regién. Los convertidos gentiles probablemente no se
conturbarian en gran manera, puesto que de cualquier modo clasificaban a Timoteo como
judio y porque también ellos mismos no estaban obligados a someterse al rito de la
circuncision.



Aparentemente completado la visita a Galacia, Pablo buscé nuevos campos a donde
entrar. Predicd a lo largo de los limites occidentales de Galacia, que eran Frigidos por
nacionalidad (“la region Frigio-Galata”), siguiendo el camino que le conducia a Asia
(16:6). Se le ordend que no entrara a Asia y en consecuencia intentd seguir hacia el norte a
Misia y a Bitinia, pero estas provincias también las encontr6 cerradas. En medio de la
perplejidad sigui6 su camino a Troas, el puerto del extremo occidental de Asia, dudando de
cudl podria ser su préxima jornada.

La Mision a Macedonia

Dos acontecimientos importantes ocurrieron en Troas. EI primero, una vision
nocturna en la que Pablo vio a un varén macedonio suplicandole: “Pasa a Macedonia y
ayudanos” (16:9). Inmediatamente Pablo comprendié que la vision era la solucion a su
perplejidad, y la tomé como el llamado de Dios. Esta decision fue de suma importancia.
Sin Pablo se hubiera vuelto hacia el oriente se puede pensar que en el dia de hoy el mundo
occidental estaria recibiendo misioneros del evangelio venidos del Oriente, en lugar de
estarlos mandando de aqui para alla. La evangelizacion de

(329)

Europa y todo el efecto del evangelio sobre la civilizaciéon occidental comenzé con la
respuesta de Pablo al llamamiento de Macedonia.

En Troas, de nuevo se le junté Lucas, el diarista misionero y escritor de Lucas-
Hechos. El versiculo 10 del capitulo 16 contiene un repentino cambio de persona que
demuestra que en este punto el autor se convierte en participante de la accion. Y como vio
la vision luego procuramos partir a Macedonia...” (16:10, las cursivas son nuestras).
Aunque el autor nunca nos da su nombre en el relato que escribio, el uso que hace de la
primera persona del pronombre plural denuncia su presencia capacitando al lector para
reconstruir con alguna amplitud la relacion que hubo entre el escritor y los episodios que
describe.

FiLIPOS

Saliendo de Troas, probablemente en el mes de agosto, Pablo y sus acompafiantes
cruzaron el mar Egeo hacia Neépolis de Macedonia, el puerto de Filipos. Filipos estaba
situado unas diez o doce millas tierra adentro sobre el rio Gangites: La ciudad se llamo asi
por el Filipo, el padre de Alejandro el Grande, que la fundé como centro minero de oro y
plata, que habia en sus cercanias. Por esta ciudad pasaba el comercio que venia de
Neapolis sobre el gran Via Ignacia hasta su terminal occidental en Dyrrhachium (Durazo,
ciudad de Albania), puerto del mar Adriético.

Filipos era la ciudad principal de este distrito y tenia el caréacter de colonia romana
(16:12). El rango de colonia daba a sus habitantes el derecho de ciudadanos de Roma, el
privilegio de votar en las elecciones romanas y de tener una forma de gobierno romana.
Ciudades como esta conservaban celosamente sus privilegios politicos y procuraban evitar
cualquier accion que les colocara en desgracia con Roma. Conociendo este sentimiento,
Pablo les escribio posteriormente, diciéndoles: “Mas nuestra ciudadania esta en los cielos”,



o segun Moffatt lo traduce, “Porque vosotros sois una colonia del cielo” (Fil. 3:20), que es
como si les dijera que espiritualmente

(330)

eran una parte de la ciudad celestial tanto como politicamente lo eran de la ciudad terrenal,
Roma.

No habiendo una gran colonia judia en Filipos, no habia tampoco una sinagoga en
donde Pablo pudiera comenzar su predicacién. Una pequefia reunién de oracion en las
afueras de la ciudad, junto al rio, era el Unico nlcleo que se pudo encontrar, y alla
concurri6. Lidia, originaria de Tiatira, comerciante en tintas y telas y a la vez prosélito,
abrio su casa para Pablo a fin de que le sirviera como cuartel general.

Durante su ministerio en la ciudad, Pablo expuls6 un demonio de una muchacha
esclava y clarividente que habia sido fuente de riqueza para sus amos. Enojado por la
pérdida de su negocio, acusaron a Pablo y a Silas de ensefiar “costumbre que no nos es
licito recibir ni hacer, pues somos romanos” (Hech. 16:21). El resultado de esta apelacion a
los prejuicios politicos condujo al encarcelamiento y a la flagelacion de Pablo y Silas,
quines se vieron librados de la prision por medio de un terremoto. Su reclamacion con el
caracter de ciudadanos romanos les libré de mayores castigos; pero su ministerio en Filipos
se interrumpio, y tuvieron que salir para otros campos. En esta parte termina la seccion del
relato conocido como “seccidn-nosotros”, y una clara inferencia nos conduce a la
conlcusion de que el escritor permanecio en Filipos. Su evidente interés y su orgullo por la
ciudad, su conocimiento de los detalles referentes a ella y el hecho de que con la vuelta de
pablo constituyen pruebas suficientes de que el escritor permanecié en Filipos actuando
como el pastor de la nueva iglesia y quiza sirvi6 también como evangelista de toda
Macedonia.

TESALONICA

Viajando desde Filipos a lo largo de la Via Ignacia, Pablo y sus compafieros pasaron
por Anfipolis y Apolonia en ruta a Tesaldnica, la moderna Salonica. Esta fue fundada
cerca de 315 A.C., por Casandro, que la llamo con ese nombre en honor de su esposa,

(331)

la cual era media hermana de Alejandro el Grande. Era ciudad libre, con oficiales que se
Ilamaban politarcas (17:6), puerto de mar y centro comercial.

La colonia judia en Tesal6nica tenia una sinagoga en donde Pablo predico durante
tres semanas. Lucas definid con brevedad pero cuidadosamente el tipo de mensaje que
Pablo dio a sus oyentes de educacion judaica. Su premisa mayor fue que el Mesias de las
Escrituras debia morir y resucitar de entre los muertos, una idea nueva para los judios que
pensaban acerca del Mesias Unicamente como rey. La premisa menor era que JesUs de
Nazaret cumplia la descripcion profética y debia identificarse tonel Mesias (17:3). La
conclusion no se consigna pero su contenido se hace manifiesto. Si Jesus de Nazaret es el
Mesias profetizado, debe ser aceptado inmediatamente por todos los verdaderos judios.

Una franca divisién de opinién se siguié de inmediato. Algunos de los judios
creyeron y hubo magnifica respuesta de parte de los prosélitos griegos. Pablo, refiriéndose



a este incidente en su primera carta que escribi6 a esta iglesia, dice que ellos aceptaron su
mensaje (N0 como palabra de hombres, sino, como lo es en verdad, palabra de Dios” (I Tes.
2:13), y que “se volvieron de los idolos a Dios para servir al Dios vivo y verdadero” (1:9).
Varias veces en sus cartas a los Tesalonicenses se refiri6 a la tension que se formo entre los
convertidos y los judios que habian rehusado su mensaje, no pudiendo ocultar la
exasperacion que le causaban los insulsos celos de ellos, estorbandolo en su entrega del
evangelio a los gentiles (2:15, 16). La oposicion se hizo tan intensa que los evangelistas ya
no pudieron permanecer en la ciudad. Huyeron de noche a Berea, en donde comenzaron de
nuevo su predicacion en la sinagoga.

BEREA

La visita a Berea resulté mas pacifica que la de Tesal6nica. Los judios recibieron el
mensaje de Pablo y diligentemente examinaron las Escritura para ver si se les decia o no la
verdad. Aunque

(332)

no se pueda afirmar que estuvieran mas dispuestos para aceptar la predicacion que sus
correligionarios de Tesalonica (Hech. 17:11), al menos fueron mas sinceros en su actitud.
Estaban multiplicandose los creyentes cuando llegd una delegacion de Tesal6nica que
comenzo a atacar a Pablo. Comprendiendo que otra cosa no convenia hacer, los creyentes
enviaron a Pablo hacia el mar, como si fuera a embarcarse; pero en lugar de llegar al mar
voltearon hacia el sur y se fueron a Atenas en donde ya el apostol quedaba fuera del alcance
de los judios.

A pesar de la persecucion, la iglesia de Tesalonica florecié segun lo demuestra la
correspondencia paulina. Cuando Pablo salié de Berea, Silas y Timoteo se demoraron alli
para completar el trabajo que Pablo no habia podido terminar. Con toda seguridad Timoteo
se reunid con €l en Atenas y le trajo noticias de la agitacion que habia en Macedonia y que
habia envuelto a las iglesias en afliccion y peligros. Rapidamente lo envi6 Pablo de nuevo
para animar a la iglesia y traerle un informe de la manera en que estaban haciendo frente a
la tribulacion (1 Tes. 3:1-5). Silas también probablemente volvié a Macedonia, quizas hasta
Filipos. De todos modos Pablo quedd solo en Atenas y no volvid a verse con sus
comparfieros hasta que se le reunieron nuevamente en Corinto (Hechos 18:5).

LAS CARTAS A LOS TESALONICENSES

| Tesalonicenses
CONTENIDO

Aunque estas cartas cronoldgicamente pertenecen a la estadia de Pablo en Corinto, a
fines del afio 51 D.C., las consideraremos aqui a causa de su relacion con la iglesia. Fueron
escritas con intervalo de unos cuantos meses mientras Pablo estaba ocupado en el
ministerio, en Acaya. La primera carta la escribié después de recibir el informe que
Timoteo le trajo hasta Corinto, y en los saludos incluye los nombres de Timoteo y de Silas.
Su contenido

(333)



en lo general es doble: Alabanza por la firmeza de los tesalonicenses bajo la persecucion
de los judios y correccién de ciertos errores y equivocaciones que habian crecido entre
ellos. El principal tema doctrinal se refiere al regreso de Cristo, aun topico que apenas se
menciona en Galatas, si no es en la alusién que Pablo hace de que nosotros por el Espiritu,
aguardamos por la fe la esperanza de la justicia (Gal. 5:5). Esto no era una novedad en la
predicacion apostélica porque Pedro declar6 que Jesucristo habia sido recibido en los cielos
hasta el tiempo de la restauracion de todas las cosas, anunciada por los profetas (Hech.
3:21), y Pablo mismo en su discurso pronunciado en Atenas dijo que Cristo volveria para
juzgar al mundo (17:31). Santiago, también habia hablado del regreso del Sefior (Sant. 5:7,
8). Pero las epistolas a los Tesalonicenses tienen la mas antigua y completa discusion que
en la literatura cristiana existe acerca de esta doctrina.

BOSQUEIO
| TESALONICENSES: EL CRECIMIENTO DE UNA NUEVA IGLESIA
I. Salutacion 1:1

Il. La situacion de la Iglesia 1:2-10
Caracter de la Iglesia 1:3
Eleccion de la Iglesia 1:4-7
Reputacion de la Iglesia 1:8-10

I1l.  Relaciones apostdlicas con la Iglesia 2:1-3:13
La conducta de Pablo hacia la Iglesia 2:1-12
La recepcion de Pablo por los Tesalonicenses 2:13-16
La preocupacién de Pablo por la Iglesia 2:17-3:10
La oracion de 3:11-13

IV. Los problemas de la Iglesia 4:1-5:11
El problema de la moralidad sexual 4:1-8
El problema de la conducta social 4:9-12
El problema de la condicion de los muertos 4:13-18
El problema de los tiempos y las ocasiones 5:1-11

V. Exhortaciones y saludos finales 5:12-28

(334)
EVALUACION

Los problemas que se tratan en esta epistola son completamente diferentes de los
que se mencionan en Galatas. En lo general, reflejan los problemas de los convertidos
gentiles, no los de los creyentes judios. La fornicacion y la pereza aparecerian mas
dificilmente en una comunidad judia a causa de que la ley que se inculcaba en los judios
desde que eran nifios muy pequefios, resolvia de antemano estos problemas. Los gentiles
no tenian esta educacion. Las relaciones sexuales se sujetaban principalmente a las
demandas del placer y la conveniencia; y aunque los moralistas paganos habian sefialado
determinados limites a la licencia, no hablaban con el autoritativo “Asi dice el Sefor”. La
solidaridad social que poseia el judio debido a su familia y a la lealtad debido a su misma
conversion quedaban separados de aquellos lazos sociales que el paganismo les ofrecia.
Para crear un sentido de fraternidad y de mutua responsabilidad los tesalonicenses



recibieron la orden de trabajar industriosamente y de conducirse prudentemente “para con
los de afuera” (I Tes. 4:12).

La ensefianza sobre el regreso de nuestro Sefior no era enteramente nueva, porque
Pablo declara posteriormente que él les habia ensefiado estas cosas cuando estuvo con ellos
(I Tes. 2:5). Debi6 haber sabido algo de lo que Cristo ensefiaba acerca de este asunto,
porque dice, “os decimos esto por palabra del Sefor” (I Tes. 4:15), y uso6 la figura del
ladrén en la noche (5:4), que también Jesds uso en la misma ensefianza (Mat. 23-43; Luc.
12:39, 40). La primera parte de la discusion se refiere al traslado de los que estén vivos y la
resurreccion de los que estén muertos (I Tes. 4:13-18) y se motivé sin duda alguna por la
preocupacion de los tesalonicenses por aquellos que habian muerto. No dudaban que el
Sefior vendria, pero ¢qué pasaria con los que hubieran muerto antes de que El viniera? La
segunda parte de la discusion (5:1-11) fue provocada por el deseo de saber cudndo
regresaria el Cristo. Pablo contestd que la respuesta descansaba sobre un conocimiento
espiritual mas bien que sobre un calculo especulativo. Se ellos eran activos y estaban alerta
esperando el regreso de

(335)
Cristo, serian preservados de la ira y por tanto no necesitaban vivir bajo el temor.
1l Tesalonicenses
CONTENIDO

La segunda epistola a los Tesalonicenses fue escrita para quitar la equivocacion
respecto a que “el dia del Seflor ya estaba cerca” (II. Tes. 2:2). Quiza la vehemencia con
que Pablo predico la doctrina condujo a entender mal su predicacion, o las alusiones
contenidas en su primera carta. Pudiera ser que también hubiesen recibido alguna
ensefianza de fuente espuria, porque el Apostol les urgia que no se dejasen “mover
facilmente en cuanto a su modo de pensar...ni por espiritu, ni por palabra, ni por carta
como si fuera nuestra” (2:2, nosotros ponemos las italicas), y asi daba a entender su
rechazo de cualquiera falsa ensefianza que otros le atribuyeran. En cualquier caso, se
propuso darles los recursos necesarios para contar con un criterio definido por medio del
cual pudiesen reconocer la cercania de “el dia del Sefior”.

Pero desafortunadamente el criterio que para Pablo y los Tesalonicenses fue claro,
para nosotros no resulta facilmente inteligible hoy dia. La velada referencia al que
“detiene” (2:6, 7) es de dificil interpretacion.  Aparentemente se indican tres
acontecimientos notables que enunciarén el regreso del Sefior: 1) una repentina aceleracion
de la apostasia, apartandose de la piedad (2:3), 2) el retiro de la influencia que detiene (2:6,
7), y 3) la completa revelacion de la encarnacion del mal que sera animada por Satan en su
caracter de opositor exaltandose a si mismo sobre todo lo que se llama Dios (2:4, 9). En
ninguna otra parte de las cartas paulinas aparece este aspecto particular de la ensefianza
escatologica. Era, sin embargo, una parte integral de la instruccion que ordinariamente
daba Pablo y que por él era predicada en las iglesias. El pasaje indica que el misterio de la
iniquidad y el misterio de Cristo se desenvuelven simultdneamente en el mundo, y que en

(336)



éste se producira un definitivo e inevitable choque en el que Cristo debera y podra triunfar.
El triunfo mismo envolvera su regreso personal a la tierra para destruir el anticristo y para
recompensar a sus santos.

La exhortacién que aparece en el tercer capitulo es una ampliacion del encargo que
les dio en | Tesalonicenses de que “procuraran tener tranquilidad y ocuparse en sus
negocios trabajando con sus manos” (I Tes. 4:11). Algunos de los tesalonicenses se habian
vuelto tan enamorados de la idea de que la venida del Sefior los libraria de los males y de
las influencias del mundo, que habian abandonado el trabajo y estaban esperando el
aparecimiento del Libertador. Se habian puesto en desacuerdo con el resto de la iglesia y
habian hecho que el peso de su sostén cayera sobre otros (Il Tes. 3:16-12). Pablo les exigio
urgentemente que se ganaran el pan necesario para vivir y que manejaran Sus propios
negocios.

BosQuEJO
Il TESALONICENSES: LA VIVISIMA ESPERANZA DE LA IGLESIA
. Salutacion 11,2
Il. La vivisima esperanza en medio de la persecucion 1:3-12
Accidn de gracias por el crecimiento 1:3,4
Explicacion del proposito 1:5
La vivisima esperanza de los resultados 1:6-10
La oracion 1:11, 12
I1l. Explicacion de los acontecimientos 2:1-17
Tranquiliza los animos alarmados 2:1,2
Predice la apostasia 2:3-7
El anticristo revelado 2:8-12
Se recomienda conservar una actitud llena de fe 2:13-17
IV. Exhortacion a mantener buena voluntad 3:1-15
Para orar 3:1-5
Para trabajar 3:6-15
V. Bendicién y saludos finales 3:16-18
(337)
EVALUACION

Las cartas, primera y segunda, a los Tesalonicenses se cuentan entre las primeras
que Pablo escribié. Testifican el hecho de que el mensaje que Pablo predicaba no era una
novedad, sino que ya habia sido por algin tiempo un cuerpo doctrinal reconocido.
Corroboran esta impresion la referencia que Pablo hace a su predicacidon entre ellos (11 Tes.
2:15), las mismas cosas que escribié en su carta y que muestran que tenia un bien definido
sistema doctrinal, y el uso que hace de la palabra “tradicion” (2:15, 3:6). “Tradicion” no
significa para Pablo un rumor trasmitido irresponsablemente, o de dudosa autenticidad.
Significa méas bien un cuerpo de ensefianza que bien podia haber sido oral; pero que fue
formulado y preservado con cuidadosa exactitud. Usa la correspondiente forma verbal para
describir la transmisién por él hecha, respecto a los acontecimientos de la vida de Cristo



para él constituian el evangelio (I Cor. 15:3, Os he ensefiado), y Lucas usa el mismo verbo
para describir el relato de los hechos de la vida de Cristo por testigos oculares (Luc. 1:2).
La “tradicion” debio haber incluido preceptos morales, porque él da a entender que se
refiere a una regla de conducta que los hermanos debian seguir (Il Tes. 3:6).

Esta tradicion, ademas, no tan sélo era auténtica sino obligatoria. En Galatas Pablo
dijo que su evangelio era exclusivo en cuanto a su verdad y que no admitia sustitucion
alguna. En Il Tesalonicenses 3:14 dijo:

Y si alguno no obedecer a nuestra palabra por carta, notad a tal, y no os juntéis con él,
para que se avergience.

Si hubiera estado insistiendo sobre su autoridad desde el punto de vista meramente
personal, dificilmente se habria podido escapar de ser considerado un religioso egoista y
tirano. Pero si por otra parte, habia recibido su mensaje de Dios, y lo expresaba como
palabra de Dios entregada por el Espiritu Santo, mediante Pablo (I Tes. 2:13), entonces
tenia derecho a demostrar su autoridad.

(338)

Préacticamente cada doctrina principal en el catadlogo de la fe esta representada en
estas dos pequefias epistolas. Aunque no fueron escritas como tratados doctrinales, ni con
el objeto principal de dar a conocer los preceptos teolégicos de su autor, contienen un bien
redondeado cuerpo de ensefianza teoldgica.

Pablo y aquellos que recibieron sus epistolas creian en un dios viviente (I, 1:9), el
Padre (11, 1:2), que ha amado al hombre y lo ha elegido para que goce de la salvacion que
El le da (11, 2:16; 1, 1:4). Por medio de Jesucristo, su Hijo, nos ha enviado la liberacion de
su justa ira (I, 1:10), y por medio del mensaje del evangelio ha revelado esta libertad (1, 1:5,
2:9; 11, 2:14). Este mensaje ha sido confirmado convirtiéndose en realidad, por el poder del
Santo Espiritu (I, 1:5, 4:8). El evangelio concentra todo su interés en el Sefior Jesucristo,
que fue muerto por los judios (I, 2:15). Resucité de los muertos (I, 1:10, 4:14, 5:10). Esta
en el cielo (I, 1:10) y pero volvera (1, 2:19, 4:15, 5:23; 1l, 2:1). Se reconoce y se proclama
su deidad, llaméandole Sefior (I, 1:6), Hijo de Dios (I, 1:10) y Sefior Jesucristo (I, 1:1, 3;
5:28; 11, 1:1). Los creyentes 1) reciben la palabra de Dios (I, 1:16), 2) y se vuelven de los
idolos, para servir a Dios y esperar el regresar de Cristo (I, 1:9, 10). Su crecimiento normal
se manifiesta en la santificacion (I, 4:3, 7; Il, 2:13). En su vida personal tienen que ser
limpios (I, 4:4-6), industriosos (I, 4:11, 12), fervientes en la oracion (1, 5:17), y alegres (I,
5:16). Teorica y précticamente, las cartas a los Tesalonicenses abarcan todo lo que es
esencial en la doctrina cristiana.

La mision en Acaya
ATENAS

La ciudad de Atenas fue una de las maravillas del mundo antiguo. En su siglo de
oro, quinientos afios A.C., probablemente tuvo dentro de sus muros, mas genios literarios,
mas esplendor filos6fico y mas belleza arquitecténica que ninguna otra ciudad de la
antigiedad. En el tiempo de Pablo su importancia politica y comercial

(339)



habia declinado muchisimo; pero todavia se suspendia sobre ella una débil aureola de
intelectualidad y de cultura. El pueblo de Atenas tenia profunda conciencia de su herencia
y se sentia orgulloso de su pasado. Muchos de los mas hermosos edificios construidos en la
época del mayor vigor de Atenas, como el Erectedn y el Partendn, estaban ain intactos. la
atmosfera intelectual de al ciudad conservaba la tradicion filosdfica, y si los maestros que
frecuentaban los porticos y las esquinas de las calles carecian del genio creador de Platon y
de Aristdteles, tenian, al menos, plena conciencia de que los pensadores del pasado no
podrian duplicarse facilmente en otra parte.

Entretanto que Pablo estaba esperando en Atenas la llegada de Silas y de Timoteo
procedentes de Macedonia, se entreg6 a su acostumbrado ministerio. Ante él se abrieron
dos esferas de actividad: La sinagoga, donde se encontr6 con la ordinaria congregacion de
judios y prosélitos, y la plaza en donde se encontr6 con los pensadores paganos. Aqui
encontré un nuevo tipo de opositores, los educados y cinicos paganos que siempre estaban
prontos para oir cualquier cosa nueva, a la vez que indispuestos para creerla. Lucas dedico
considerable espacio al singular conflicto del judio cristiano Pablo, cuyo apasionado odio
hacia la idolatria choc6 contra la escéptica tolerancia de los paganos que ni tomaban en
serio a sus dioses ni tampoco al mensaje del apostol.

La predicacion de Pablo integré la curiosidad de ellos y le llevaron al Areépago
para darle oportunidad de que se explicara. Literalmente, el AreGpago estaba en la colina
de Marte, una pequefia elevacion rocosa de Atenas donde habia un espacio suficientemente
grande para una publica conferencia. Ramsay alega con bastante razén que Aredpago aqui
significaba no tanto el lugar como el grupo que por el lugar tomé su nombre, y que era el
concilio de gobierno de la ciudad que tenia control sobre los programas educativos y las
licencias concedidas a maestros extranjeros que ensefiaban alli.8% No hay indicacién de que
se le hubiera formado proceso por causa de algin cargo en su contra. Se present6
Gnicamente

(340)

para hacer una declaracion oficial de las principales afirmaciones de su doctrina.

El discurso en si mismo (17:22-31) fue un modelo de condensacion. Comenzando
con el punto de contacto que le proporcionaba el lujoso despliegue de arquitectura y
estatuaria que adornaba la ciudad, y que en su mayor parte estaba dedicado a la adoracion
de los dioses, hizo una demanda en favor del Dios Unico que hizo los cielos y la tierra y que
gobierna el destino de los hombres. En contraste con al vaga y ausente deidad del
epicureanismo les hablé de Dios como inmanente; en contraste con el panteistico Logos del
estoicismo, insistio sobre la personalidad de Dios y la necesidad del arrepentimiento, lo que
venia a ser el polo opuesto al fatalismo estoico. La desdefiosa interrupcion de la multitud le
impidio terminar y detallar con amplitud los aspectos de la revelacion cristiana, de manera
que el discurso quedo inconcluso. Hubo unos cuantos convertidos.

Segun parece el ministerio en Atenas constituyd una desilusion para Pablo. En la
sinagoga no promovio gran agitacion y la poblacion pagana lo despidié con mofa. Estaba
acostumbrado a ser arrojado de las ciudades; pero no a que se le tratara con desdefiosa
indiferencia. Seguramente esto le cal6 muy hondo, porque les escribié a los corintios

85 William Ramsay, St. Paul, the Traveler and the Roman Citizen (Nueva York: G.P. Putnam’s Sons, 1909),
pp, 243-248.



refiriéndose a su llegada entre ellos, después de su salida de Atenas: “Y estuve yo con
vosotros con flaqueza, y mucho temor y temblor” (I Cor. 2:3). Probablemente esta timida
actitud haya tenido causas fisicas; pero parece mas razonable que la insélita despedida que
le dio Atenas, lo enervo y lo obligd a reconsiderar todo su método apologético.

CORINTO

De Atenas Pablo parti6 para Corintio, una ciudad de caracter totalmente diferente.
La ciudad habia sido saqueada e incendiada por los romanos el afio 146 A.C. En 46 A.C.
fue reconstruida por

(341)

Julio César y se convirtié en la reconocida capital politica de Acaya, que era provincia
senatorial. Corinto era la residencia del proconsul gobernante, como se asienta en Hechos
18:12.

Situada en el istmo que unia al Peloponeso con el continente, entre el golfo de
Lechaeum por el occidente y el mar Egeo por el oriente, Corinto se convirtié en un centro
comercial. Mas bien que navegar alrededor del cabo Malea que esté en el extremo sur del
Peloponeso, en donde la navegacion era peligrosa, muchos patrones de navio preferian
trasbordar sus cargas en corinto enviandolas al occidente desde Lechaeum hasta los puertos
de Italia sobre el Adriatico. Corinto, con sus dos puertos, Lechaeum en el poniente y
Cencreas en el oriente adquirié el monopolio comercial y rapidamente se enriquecio.

En cuanto al gobierno, Corinto era una colonia romana como Filipos. Su poblacion
era cosmopolita. Sus habitantes fueron asesinados o desterrados cuando por primera vez la
ciudad fue destruida, y al ser reconstruida la colonizaron nuevos pobladores. Los judios
vinieron atraidos por el comercio; los romanos estaban alli retenidos por los negocios
oficiales o como descendientes de los colonos originales; los griegos concurrian a la ciudad
desde el exterior, y el comercio atraia la acostumbrada miscelanea de marineros,
comerciantes, banqueros y gentes de casi cada rincon del mundo mediterraneo.

El rapido enriquecimiento econdmico promovio6 una falsa cultura. Corinto era una
“floreciente ciudad” sedienta de lujo, ostentacion, lujuria y diversiones. Moralmente, los
corintos eran considerados de bajo nivel adin estimandolos conforme a las disolutas normas
del paganismo. Generalmente se les representaba en el teatro romano como borrachos.
“vives a lo corintio” era un eufemismo para indicar la mas vil clase de vida. El templo de
Afrodita en Corinto alojaba a un tiempo a mil sacerdotisas que eran prostitutas
profesionales, y la marea de los viajes y del comercio traian a la ciudad una poblacion
flotante que incluia la hez social del Mediterraneo. La riqueza y la miseria, la belleza y la
perversidad, la cultura y la suciedad se tocaban de hombros en Corinto.

Puesto que Pablo no pasé mucho tiempo en Atenas, su llegada

(342)

a Corinto puede fecharse por el otofio del mismo afio en que salio de Macedonia. La
administracion de Galion delante de quien fue acusado, probablemente comenzd con la
iniciacion del afio proconsular en julio del 52 D.C. La estancia total de Pablo en Corintio
fue de un afio y medio (18:11); pero, qué tanto de este tiempo precedi6 a su acusacién y qué



tanto sigui6 después de ella, no se sabe. Lucas dice que después de que Galidn aconsejo
que se disolviera el tumulto, Pablo permanecié en la ciudad por “muchos dias” (18:18).
Quiza la fecha mas aceptable para su llegada a Corinto seria el otofio del afio 51 y su salida
de la ciudad al comenzar la primavera del afio 53.

Como ya dijimos, la mofa con que recibieron su mensaje en Atenas le hizo llegar a
Corinto en una situacion mental depresiva. Sus colegas no habian regresado de Macedonia,
y los fondos de que disponia probablemente se le estaban agotando. Al llegar a Corinto
encontré trabajo en su antiguo oficio de constructor de tiendas con Aquila y Priscila, los
que habian sido expulsados de Roma por edicto de Claudio. Si ya eran convertidos al
cristianismo antes de su llegada a Corinto o si se convirtieron por sus relaciones con Pablo,
tampoco se sabe. En cualquier caso, él encontr6 abrigo, empleo y comparfierismo con ellos.

A poco de esto volvieron de Macedonia Silas y Timoteo trayéndole notita del
crecimiento de aquellas iglesias. Puede ser que en esta temporada le haya llegado la
contribucidn para su sostén de la cual habld en su carta a los Filipenses:

...cuando parti de Macedonia, ninguna iglesia me comunico en razon de dar y recibir
sino vosotros solos. Porque aun a Tesaldnica me enviasteis lo necesario una y dos veces.
(Fil. 4:15, 16)
Este pasaje implica que las iglesias de Macedonia le dieron su ayuda en forma muy
generosa después de que él salié de alla&. Animado por las buenas noticias y por el sostén
recibid de Macedonia, su predicacion se hizo mas vigorosa y expuso mas definidamente
que Jesus era le Mesias.
La reaccion en la sinagoga fue tan fuerte que Pablo tuvo que

(343)

salir de alli, jurando que los dejaria en su incredulidad, y se iria a los gentiles. Abandon¢ la
sinagoga, cambiando su cuartel general a la casa de un prosélito, Tito Justo que vivia cerca.
El jefe de la sinagoga se convirtié y muchos de los corintio creyeron y fuero n bautizados.

El ministerio de Pablo en Corinto estuvo por este tiempo, segin parece, sujeto a
muy fuertes exigencia. Lo encontramos reorganizando sus métodos misioneros, porque en
la primera carta a los Corintios dice que” no vino con altivez de palabra, o de sabiduria a
anunciar el testimonio de Cristo” (I Cor. 2:1). No podia recordar con exactitud cuantos
habia bautizado (1:16). Los dieciocho meses de exploracidn en esta corrupta e idolatrica
ciudad debieron haber constituido una pesada tarea para su fisico y para su sistema
nervioso. Pudiera ser que su regreso de Acaya a Palestina lo ocasionara la enfermedad,
aungue Lucas nada diga de ello.

En compafiia de Aquila y de Priscila, Pablo sali6 de Corinto en viaje hacia el
oriente. De paso se detuvieron en Efeso, en donde Aquila y Priscila establecieron su
cuartel general y comenzaron su ministerio. Pablo predic6 en la sinagoga; pero por muy
poco tiempo, puesto que estaba deseoso de llegar a Palestina cuanto antes.

No se dan detalles de su viaje y apenas se hace escasa mencion de la llegada a su
destino. Arribd a Cesarea, salud6 “a la iglesia” (Hech. 18:22), si la frase a la iglesia indica
que era la de Cesarea o la de Jerusalén, no lo dice el texto con toda claridad (nos referimos
a la version Valera revisada, 1960, que en este lugar se apega mas al original que la antigua
version de Valera) y luego siguié su camino hasta Antioquia—su Gltima visita a la iglesia
que originalmente lo habia comisionado misionero. Probablemente en su viaje al oriente se



pas6 la mayor parte del verano, de manera que por otofio del 53 D.C. ya estaba otra vez en
camino a occidente (18:22, 23).

La Gltima parte del verano y la primera del otofio debi6 haberlas empleado en el
viaje a Galacia y a Frigia. Los disturbios habidos en las iglesias de Galacia por la época en
que se reunié el Concilio (48 0 49 D.C.) no habian terminado del todo, de manera

(344)

que Pablo iba “confirmando” a los discipulos. Antes que llegara el invierno. Pablo habia
regresado a Efeso en donde comenzd su trabajo misionero en Asia, el cual constituy6 el
mas largo y quiza el mas tormentoso ministerio en su experiencia.

La misién en Asia
EFESO

Efeso era una de las ciudades mas antiguas, establecida en la costa occidental del
Asia Menor y era la que encabezaba la provincia romana de Asia. Su origen se oculta en |
antigiiedad, pero ya era una importante poblacion en el siglo octavo A.C. y fue desde
tempranas fechas dominada por los griegos. Estaba situada como a tres millas de distancia
del mar sobre el rio Caistro, que en aquel tiempo era navegable, de manera que Efeso era
puerto de mar. El valle del Caistro avanzaba mucho dentro de tierra convirtiéndose en ruta
de las caravanas que iban hacia el oriente. Los caminos de Efeso comunicaban con todas
las otras grandes ciudades de la provincia y con los caminos comerciales que conducian
hacia el norte y el oriente. Era un punto estratégico para el evangelismo porque los obreros,
desde Efeso podian estar en contacto con toda el Asia interior.

El rasgo sobresaliente de Efeso lo constituia su gran templo de Artemisa, deidad
local que més tarde se identificd con Artemisa de los griegos y Diana de los romanos. Su
imagen era una figura con muchos senos y cara femenina, y que en lugar de piernas se
sostenia en un sélido bloque de Piedra. EIl primer templo para esta diosa se comenz6
probablemente en el siglo sexto A.C.; pero no se termino hasta el 400 A.C. Se incendi6 y
quedo reducido a cenizas el afio 356 A.C. y en su lugar se levant6 una nueva y mas grande
estructura, de cuatrocientos veinticinco por doscientos veinte pies y que fue pagada por
medio de contribuciones provenientes de toda el Asia. Se contaba como una de las
maravillas del mundo y era uno de los mas notables centros a donde concurrian los
peregrinos que adoraban en su altar.

(345)

No solo era el templo un centro de adoracion religiosa sino que en razon de que sur
muros y pisos se consideraban sagrados e inviolables se convirtié también en asilo para los
oprimidos y para fondos en depdsito.

Una tosca imagen del templo apareci6 en las monedas de Efeso, acompafiada por el
titulo exacto que se us6 en Hechos para la ciudad, NEOKOROS, que se puede traducir
“barrenderos del templo” o “guardatemplos” y que la revisada Valera traduce
acertadamente “guardiana del templo” de Artemisa (19:35). Contrariamente a la muy
rutinaria adoracion oficial del mundo antiguo, los habitantes de Asia y de Efeso, en



particular, exhibian una casi fanatica devocion hacia Artemisa. Su intensidad aparece en la
accion del tumulto en el anfiteatro, en el que por dos horas gritaron, “Grande es Diana de
los Efesios” (19:34).

Efeso estaba considerada como ciudad libre y mantenia su propio gobierno. La
Ultima autoridad residia en la asamblea popular, cuando se convocaba legalmente (19:39),
en tanto que los dirigentes o senado de la ciudad actuaban como el cuerpo legislativo
principal. EIl secretario o “escribano de la ciudad” era el oficial responsable a quien se
encomendaba guardar los documentos y presentar ante la asamblea los negocios (19:35).
La influencia de los obreros era fuerte también, lo que se descubre en que fue el dirigente
de los plateros el que protestd por las actividades evangelizantes de Pablo que habian
puesto en peligro su comercio de recuerdos religiosos, los templecitos de palta que en
miniatura representaban el templo.

Hubo varios importantes problemas que Pablo encontré en Efeso. El primero fue la
cuestion de la supervivencia de la ensefianza de Juan el Bautista, cuyos discipulos habian
seguido activos después de la muerte de Juan. Apolos, un educado judio de Alejandria,
habia estado predicando en Efeso acerca de Jesus, y “ensefiaba diligentemente las cosas que
son del Sefior, ensefiando solamente en el bautismo de Juan” (18:24, 25). Indudablemente
Apolos sabia que el Mesias habia venido, que habia sido ungido para servir a Dios y que la
preparacion para su divino ministerio debia incluir arrepentimiento y fe en los que habian
de ser suyos.

(346)

El conocimiento de Apolos hasta este punto no se puede considerar falso, sino parcial; no
habia llegado hasta el fin del asunto. Predico en la sinagoga y por lo que parece logrd
buena respuesta.

Bajo la direccion de Aquila y Priscila su conocimiento se ampli6. EIl contraste que
aqui se nota entre las frases resulta iluminador: Lucas dice que Apolos “era instruido en el
camino del Sefior” (18:25); pero que “Priscila y Aquila...le declararon el camino de Dios
més particularmente (18:26, las italicas son nuestras). Dejando a Efeso por recomendacion
de los creyentes de esta ciudad, Apolos partié para Acaya y se convirtié en un poderoso
apologista de la fe cristiana, especialmente entre los judios (18:28). Posteriormente se
convirtié en uno de los amigos y colegas de mayor confianza de Pablo (I Cor. 16:12, Tito
3:13).

Apolos salio de Efeso antes de que Palo arribara a esta ciudad; pero otros como
Apolos estaban alli. Estos hombres, discipulos de Juan el Bautista tenian deficiente
experiencia espiritual y personal. Tan evidente era este hecho que cuando Pablo trab6
contacto con ellos evidente era este hecho que cuando Pablo trab6 contacto con ellos les
pregunto si habian recibido el Espiritu Santo cuando creyeron. Su respuesta fue que ni
siquiera habian oido si el Espiritu Santo habia venido. En vista de la prediccion de Juan de
que Jesus bautizaria con el Espiritu Santo, parece inconcebible que ellos jamés hubieran
escuchado este nombre; parece mucho mas probable que hubieran querido decir que no
habian oido que la promesa se hubiese cumplido ya en Pentecostés. La respuesta de Pablo
demostro que el bautismo de Juan no era suficiente para producir una completa experiencia
cristiana, porque el creyente no s6lo necesita arrepentirse del pecado, sino que también
debe ser lleno del Espiritu. El primer problema de Efeso, pues, era conducir a sinceros pero
inmaduros creyentes a la plenitud de la doctrina cristiana.



El segundo importante problema de la misién de Asia fue el ocultismo. Los judios
exorcistas representados por los siete hijos de Sceva, y los centenares de personas no
identificadas que incendiaron sus libros de magia son prueba del amplio dominio que la
supersticion y la demoniologia habian alcanzado. La solucién dada a este problema fue
doble. En forma positiva, se demostro el poder

(347)

de Cristo como superior al de los exorcistas y al de las ceremonias demoniacas. Los
enfermos fueron curados, los posesos fueron libertados y aquellos que practicaban las artes
ocultas quedaron bajo tan profunda conviccién del mal en que habian vivido que
voluntariamente destruyeron los libros de magia en donde habia aprendido sus artes (Hech.
19:19). En forma negativa, qued6 demostrado el caracter exclusivo del evangelio. Un
cristiano no tenia que afadir el cristianismo a su religion anterior porque el cristianismo a
su religion anterior porque el cristianismo al entrar la desechaba. El cristianismo era
esencialmente intolerante con todos sus rivales, y en ninguna parte quedd mejor
demostrado este principio que en Efeso.

El ministerio de Pablo en Efeso fue singularmente efectivo. Durante mas de dos
afios (19:8, 10) pudo predicar sin interrupcion, primero en la sinagoga y posteriormente en
la escuela de Tyrano (19:9). Obrd especiales milagros (19:11) y alcanzé al pueblo de Efeso
y de toda la provincia como un todo, en forma mas completa que la que habia logrado con
el pueblo en cualesquiera otro lugar. Lucas hace notar que “todos los que habitaban en
Asia, judios y griegos, oyeron la palabra del Sefior Jesus” (19:10); que “crecia
poderosamente y prevalecia” (19:20), y que eran tantos los que habian creido que la
idolatria sufrié pérdidas econdémicas (19:26, 27). La iglesia de Efeso se convirtié en un
centro misionero y durante siglos fue una de las fortalezas del cristianismo en Asia Menor.

LA CORRESPONDENCIA CON LOS CORINTOS
Trasfondo

Durante su permanencia en Efeso, Pablo mantuvo relaciones con las iglesias de
Acaya que habia fundado en su viaje precedente. La iglesia de Corinto era para €l un
molesto problema debido a la inestabilidad de aquellos creyentes. Siendo gentiles en su
mayor parte, y no habiendo tenido conocimientos de las escrituras del Antiguo Testamento,
y teniendo antecedentes religiosos

(348)

y morales enteramente opuestos a los principios cristianos, se necesitaba mucha instruccion
para colocarlos en la posicion de madurez espiritual necesaria (I Cor. 3:1-3).

El ministerio de Apolos entre los corintios fue muy provechoso en muchos sentidos.
Por su saber y por su bien arreglada presentacion de la verdad atrajo a muchos de los
corintios. Especialmente fue grande su éxito en su trato con los judios y podia arguir
publicamente en estilo convincente (Hech. 18:27, 28). Pablo aprecié su ministerio y lo
elogié (I Cor. 16:12).



Es posible que Pedro haya visitado a Corinto, aunque no tenemos datos respecto a
su trabajo. Pablo menciona a Pedro como conocido de los corintios (1:12) y se refiere
asimismo como que también estaba ocupado en la predicacion itinerante (9:5).
Dificilmente resultaria probable que una faccién de la iglesia de Corinto proclamara a
Pedro su campedn si por aquel tiempo no hubiera habido algln contacto personal de Pedro
con la iglesia.

La “carta perdida”

Mientras Apolos y posiblemente Cefas visitaron a Corinto y predicaron alli, Pablo
iba de viaje hacia Palestina, y de alla regresé a Efeso. Durante este periodo, o0 poco después
de su regreso a Efeso escribi6 una carta a la que hace alusion en I Cor. 5:9: “os he escrito
por carta, que no os envolvais con los fornicarios...” La atmésfera moral de Corinto era tal
que si la iglesia habia de sobrevivir en medio de ella, se imponia una absoluta separacion
entre el mal y los creyentes. Evidentemente habian entendido incorrectamente esta
recomendacion, porque en la primera carta a los corintios el apostol explica que no abogaba
porque se salieran del mundo, sino porque se separaran de aquellos que, profesandose
cristianos, persistian en el pecado aludido.

Todo el contenido de la carta que escribi6 antes de la que tenemos como primera
nunca nos sera conocido, puesto que se perdié. Se ha ofrecido una ingeniosa hipotesis de
que existen fragmentos

(349)

de esta “carta perdida” que se preservaron en la coleccion manuscrita en Corinto, y que I
Cor. 6:12-20 y Il Cor. 6:14-7:1, son partes de aquella que se perdio y estan incorporadas en
el cuerpo de la ultima epistola.’® Esta hipotesis descansa solamente sobre una impresion
subjetiva, y aunque parece admisible, no hay buenas evidencias externas que la sostengan.
Es cierto que el problema de la pureza moral era de suprema importancia en Corinto como
también lo era en cualquiera otra parte del mundo gentil, y que por cierto era uno de los
primeros asuntos que Pablo tenia que atender.

I Corintios
FECHA

La respuesta a la primera carta fue totalmente insatisfactoria. Apolos y Cefas se
habian cambiado a otros campos, Y la iglesia, careciendo de una conveniente direccion, se
habia hundido en confusidn. Inquietantes rumores respecto a ello comenzaron a deslizarse
hasta Efeso por medio de los esclavos de una familia de Corinto que vinieron a Efeso en
arreglo de negocios. Por dltimo, tras miembros de la iglesia, Estéfanas, Fortuno y Acaico
le trajeron a Pablo una ayuda y ademas una carta que contenia ciertas preguntas que los
Corintios deseaban que se les contestasen. En respuesta Pablo escribi6 la primera carta a
los Corintios. La redactd cerca del final de su permanencia en Efeso, porque ya tenia

86 \/éase David Smith, Life and Letters of St. Paul (Nueva York: George H. Doran co., s.f.), Appendix I, p.
654.



planes hechos para salir de Asia y hacer una extensa visita a Macedonia y Acaya (I Cor.
16:5-7). Debio6 haber sido redactada durante el invierno o en el otofio, porque dice que
permaneceria en Efeso hasta Pentecostés pro razén del éxito que estaba alcanzando su
trabajo (16:8). Estaba empefiado en levantar la ofrenda para los pobres de Jerusalén, la cual
llevé con €l en su viaje a esa ciudad (Hechos 24:17), de manera que estaba planeando
volver a Palestina en un

(350)

cercano futuro. Probablemente Ig haya escrito en el invierno del afio 55 D.C., durante el
préspero climax de su trabajo en Efeso.

CONTENIDO

La primera carta a los Corintios es la mas variada en su contenido y en su estilo, de
todas las epistolas escritas por Pablo. Los topicos discutidos se escalonan desde el cisma
hasta las finanzas y desde el decoro que debe observarse dentro de la iglesia, hasta la
resurreccion. Todos los recursos literarios conocidos en la composicion estan empleados
dentro de sus paginas: EIl ldgico razonamiento, el sarcasmo, la slplica, la represion, la
poesia, la narracion, la exposicién, en suma, esta escrita en el mismo estilo que Pablo
habria utilizado en una conversacion con los ancianos de Corinto, de haber estado presente
con ellos. Es completamente informal en su desarrollo en vez de ser un conjunto de
ensayos sobre temas teoldgicos. Tiene, sin embargo, un tema centra. Findlay lo ha
definido como la “doctrina de la cruz en su aplicacion social”.?” Refleja el conflicto que
tuvo lugar cuando la experiencia cristiana y los ideales de conducta entraron en lucha con
los conceptos y practicas del mundo pagano. Los problemas discutidos en ella por ningln
motivo pueden considerarse anticuados, porque todavia se encuentran en dondequiera que
los cristianos entran en contacto con una civilizacion pagana.

BOSQUEJO
I CORINTIOS: LOS PROBLEMAS EN CORINTO
I. Salutacion 1:1-9

Il. Respuesta al informe de “los que son de Cloé” 1:10-6:20

Los partidos en lucha 1:10-3:23
(351)

Pablo hace la defensa de su ministerio 4:1-21
Censura sobre la inmoralidad 5:1-13
Censura sobre los que recurren a los tribunales civiles 6:1-11
Argumentos contra el libertinaje 6:12-20

I1l.  Contestacion a las preguntas contenidas en la carta 7:1-16:9
Acerca del matrimonio 7:1-24

87 G.G. Findlay, The First Epistle of Paul to the Corinthians en The Expositor’s Bible (Grand Rapids: Wm.
B. Eerdmans Publishing Co., 1947). Vol. I, p. 739.



Acerca de las virgenes 7:25-40

Acerca de cosas sacrificadas a idolos 8:1-11:1
Desde el punto de vista del idolo 8:1-12
Desde el punto de vista de la libertad 9:1-27
Desde el punto de vista de nuestras relaciones con Dios ~ 10:1-22

Problemas acerca del culto 11:2-34
El velo para la cabeza 11:2-16
La mesa del Sefior 11:17-34

Los dones espirituales 12:1-14:40

La resurreccion del cuerpo 15:1-58

Las ofrendas 16:1-9

IV. Saludos Finales 16:10-24

La estructura de | Corintios depende del orden de los topicos que se sujetaron a la
atencion de pablo por medio de los visitantes venidos de Corinto y la carta que aquellos
mismos corintios escribieron. Qué tantas de aquellas noticias proporciond Apolos o los tres
que trajeron la ayuda para Pablo, no se nos dice. Pablo hizo referencia directa a “los que
son de la casa de Cloé” (1:11) quienes le informaron de los partidos que se habian formado
dentro de la iglesia y de la inmoralidad y litigios que habian perturbado su paz. Discutio
estos topicos extensamente en los primeros seis capitulos. Al comenzar el capitulo siete
aparece una nueva frase: ‘“Respecto a las cosas de que me escribisteis...” (7:1), y las
subsecuentes repeticiones del sentido de aquella frase (7:25, 8:1, 11:2, 12:1, 15:1 y 16:1)

(352)
marcan las subdivisiones de su respuesta a su preguntas escritas.
EVALUACION

La primera carta a los Corintios nos proporciona la mejor informacién de los
problemas de una iglesia vanguardia como no la hallamos en casi ningun potro de los
escritos del Nuevo Testamento. Cada problema fue resuelto mediante la aplicacion de un
principio espiritual mas bien que por haber recomendado el empleo de un expediente
psicoldgico. Para el cisma el remedio es la madurez espiritual (3:1-9); para la fornicacion,
la disciplina de la iglesia hasta que el ofensor se arrepienta y sea restaurado (5:1-5); para el
litigio ante los tribunales civiles, los jueces fraternales de la comunidad cristiana (6:1-6).
En el caso de matrimonio entre un creyente y un incrédulo, la responsabilidad del creyente
es salvar al incrédulo, no separarlo de su esposa (7:16); para el problema de las virgenes
solteras, el domino de si mismas o el casamiento legitimo (7:36, 37). En el problema
casuistico de comer lo ofrecido a los idolos lo mismo que en los detalles del culto, el factor
que debe decidir la cuestion, es la relacién del creyente con su Dios (10:31; 11:13, 32). De
manera semejante los dones son administrados por Dios (12:28) dentro de la iglesia.

I Corintios contiene algunas alusiones a la vida y practica de la iglesia que son
rompecabezas para los cristianos de la actualidad. La situacion de las “virgenes” en el
capitulo siete, en donde la palabra “hija” (7:36-38) no ocurre en el texto original, el “ser
entregado a Satanas” (5:5) como parte de la disciplina de la iglesia, y el bautismo por los
muertos (15:29) eran costumbres de las que no se da explicacion alguna, aunque



evidentemente eran bien conocidas de Pablo y de sus lectores. La mencion que de ellas se
hace tampoco significa que fueran ampliamente practicadas. El bautismo por los muertos
debié haber sido costumbre local en la iglesia de Corintio aunque no estuviera
necesariamente aprobada, pero de la cual se aprovechd Pablo como de un punto practico
que favorecia su argumentacion en pro de la resurreccion.

(353)

I Corintios fue llevada a su destino por medio de Timoteo (16:10). Pablo habia
procurado persuadir a Apolos que se hiciera cargo de la tarea de enderezar sin
contemplaciones de los problemas de la iglesia, cosa que Apolos no aceptd. Quizéa haya
pensado que su presencia Unicamente aumentaria la tendencia cismatica de sus seguidores.
Pablo tenia algun recelo en cuanto a las capacidades de Timoteo, puesto que insistié con los
corintios en que no lo expusieran al peligro, ni tampoco lo despreciara (16:10, 11).

Nada se dice respecto a los resultados de la mision de Timoteo, pero parece que fue
un fracaso. En II Corintios, Pablo refiriéndose dos veces a sus planes, dice: “Esta tercera
vez voy a vosotros” (II: Cor. 12:14, 13:1). Puesto que su primera visita a Corinto quedo
marcada con la fundacién de la iglesia, y siendo que su carta la escribié de Macedonia,
después de haber salido de Efeso en donde estaba esperando la oportunidad para visitar
Corinto, debe de haber habido una visita que no quedo registrada, y que tuvo lugar en algin
tiempo, entre la visita de Timoteo y la partida de Pablo de Asia. Semejante visita no debid
haber ocupado mucho tiempo porque el viaje entre Efeso y Corinto podia hacerse
facilmente. Lucas no relata ningun viaje semejante en Los Hechos, pero tampoco designa
mucho otros episodios que podian haber sido igualmente interesantes o importantes. Un
examen de Il Corintios demostrard que Pablo sin duda fue a Corinto para procurar arreglar
lo que Timoteo no habia podido y que mientras estuvo alli lo insultaron vulgarmente y
despreciaron su consejo. “Apostoles”, a su modo y rivales del apostol que extraian su
sostén de las iglesias y que se jactaban de su descendencia judia y de sus actividades como
ministros de Cristo, habian invadido a Corinto y apocado a Pablo ante la iglesia (véase Il
Cor. 10, 11). Ademas los miembros de la iglesia, ofensores, se habian mostrado
decididamente impenitentes (12:21). La situacion era dificil.

Pablo decidié que no volveria a Corinto a menos que la iglesia adoptara una
diferente actitud (11 Cor. 1:23). Habia esperado poder levantar algin dinero en Acaya para
la colecta que llevaba Jerusalén. Anticipandose a su plan original de visitar a Macedonia y
Acaya, envio a Tito por delante para que tratara con la iglesia,

(354)

entretanto que él terminaba su trabajo en Efeso y partia para Troas en ruta al Occidente.
Quizé Pablo escribid de nuevo a Corinto en este tiempo. Ha habido suposiciones en
cuanto a si la Il Corintios representa una epistola o dos. En Il Cor. 2:4 Pablo se refirié a un
previa carta que habia escrito “con muchas lagrimas”, y la cual pretendia convencer a los
corintios de que el apostol les amaba. | Corintios no parece conformarse a esa descripcion,
y Il Corintios como se ve fue escrita posteriormente. Numerosos eruditos han sugerido que
Il Corintios capitulos 10 al 13 puede haber sido una tercera epistola, escrita entre | y Il
Corintios capitulos 1 al 9, y que Pablo la escribi6 para defenderse y que la envié a Corintio



por medio de Tito (1l Cor. 7:8-13).88 Otros arguyen que la carta severa se perdi6.®® Como
en el caso de la primera carta, no hay evidencia externa satisfactoria para dividir Il
Corintios. En cada manuscrito de las epistolas paulinas, asi como esta el manuscrito, se
encuentra la carta tal como es, de tal modo que no puede dudarse de su integridad
fundandose en supuestas variaciones de manuscritos. Si los capitulos 10 al 13 de Il
Corintios representan una tercera epistola, en tanto que los capitulos 1 al 9 de la misma |1,
representan una cuarta epistola, no hay rastro de alguna separacion original en la tradicién
de los manuscritos.

Cuando Pablo llegd a Troas después de haber salido de Efeso, esperaba
ardientemente a Tito pero éste no aparecio (2:12, 13). Pablo, oprimido por la ansiedad
respecto a lo que pudiera haber acaecido en Corinto, cruzd a Macedonia, en cuyo trayecto
sus dudas se multiplicaron (7:5). Entretanto que seguia trabajando alli y arreglando con las
iglesias de Macedonia los donativos que eran para Jerusalén, Tito repentinamente llegé con
las buenas noticias de que habia brotado en la iglesia de Corinto un avivamiento

(355)

y que la actitud de ellos habia cambiado de la indiferencia y la obstinaciéon al
arrepentimiento.  Regocijado Pablo se sentd y escribié la 1l a los Corintios como
preparacion para una tercera visita que él esperaba que tendria las mas felices
consecuencias. Si toda la epistola fue escrita en esta sola vez, él incluyo en ella una larga
defensa de su ministerio (2:14-7:4) y también la peticion relativa a las finanzas para que los
corintios y sus vecinos de Acaya compitieran con los macedonios en sus donativos para
Jerusalén (capitulos 8 y 9).

Il Corintios
CONTENIDO

Ya hemos adelantado algln tanto en cuanto al contenido. La epistola difiera de la
primera a Corintios en que se ocupa de asuntos personales mas que de ensefianza doctrinal
o del orden eclesiastico. El Pablo humano se exhibe claramente: Sus sentimientos, deseos,
sus aversiones, ambiciones y obligaciones quedan a la vista de todos sus lectores. Esta
epistola contiene menor cantidad de ensefianza sistematica y mas cantidad de expresion de
sentimientos personales que la misma | a los corintios, en consecuencia su estructura no se
distingue claramente como la de la primera epistola.

BOSQUEIO
I1 CORINTIOS: LAEPISTOLA DEL MINISTERIO DE PABLO

I. Salutacion 1:1,2
Il.  Explicacion acerca de su conducta personal 1:3-2:13

88 Para una completa discusion sobre este punto véase David Smith, Life and Letters of St. Paul (Nueva York:
George H. Doran Co., s.f.), pp. 325-271. Comparese también James Moffatt, Introduction to the Literature of
the New Testament (Nueva York: Charles Scribner’s Sons, 1911), pp. 119-123.

89 \éase H. C. Thiessen, Introduction to the New Testament (Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans Publishing
Co., 1951), pp. 209, 210.



Ill. La defensa de su ministerio 2:14-7:4

La naturaleza de su ministerio 2:14-3:18
La sinceridad de su ministerio 4:1-6
La perseverancia de su ministerio 4:7-15
La perspectiva de su ministerio 4:16-5:10
(356)
Las sanciones de su ministerio 5:11-19
El ejemplo de su ministerio 5:20-6:10
La apelacion de su ministerio 6:11-7:4
IV. Comentario sobre los efectos de su carta 7:5-16
V. Lagracia de da 8:1-9:15
VI. En su defensa personal 10:1-12:13
VII. Preparacion para visitarles 12:14-13:10
VIII.  Los saludos finales 13:11-14

EVALUACION

La segunda a los Corintios proporciona una informacion sobre la carrera de Pablo
que no hallamos en otras epistolas. Fue escrita no solamente para que fuera su defensa
contra las criticas ocasionales que contra él salian de la iglesia de Corinto, sino también
para dar respuesta a las burlas y acusaciones que contra él levantaban sus enemigos en
donde quiera que iba a predicar. La controversia comenzada en Galacia habia creado un
poderoso grupo de oponentes judaizantes, que no tenian escrpulo en usar los métodos, a su
alcance, buenos o equivocados, con objeto de desacreditarlo. Habia tenido que luchar no
solo contra la inercia espiritual y los males del paganismo tradicional, sino también contra
la activa malicia de dirigentes llenos de celos y prejuicios, que, sin embargo, profesaban ser
cristianos.

Las acusaciones acumuladas por sus oponentes eran numerosas. Le achacaban que
andaba “conforme a la carne” (10:2). Decian que era un cobarde, porque escribia cartas
que sonaban como trueno pero que su presencia personal era tan débil como pudiera ser la
de un ratén que hablara como rey (10:10). No se presentaba con la dignidad de los que
estaban sostenidos por las iglesias, sino que se envilecia trabajando (11:7). Alegaban que él
no pertenecia al grupo original de los apoéstoles, y que por lo mismo no era apto para
ensefiar (11:5; 12:11, 12) que no tenia credenciales para predicar (3:1). Atacaban su
caracter personal diciendo que era carnal (10:2), arrogante (10:8, 15), falso (12:16), e
insinuaban que malversaba los fondos que se le habian confiado (8:20-23).

(357)

Los acusadores mismos parecian ser judios (11:22) que eran “ministros de Cristo”
(11:23), y quienes, pro medio del habil uso de recomendaciones dadas por otras iglesias
(3:1) habian obtenido la entrada en las iglesias fundadas por Pablo. Indudablemente eran
ellos los responsables en cierto grado del cisma de Corinto. Eran soberbios y opresores
(112:19, 20), pero no estaban dispuestos a hacer trabajo de vanguardia, o a sufrir por Cristo
(11:23 y siguientes). Eran en suma, “falsos hermanos”.



Este cuadro, sacado pro inferencias del lenguaje del mismo Pablo, demuestra que la
iglesia de la época apostélica tuvo sus luchar y sus pecados. Sélo una dinamica divina
pudo haberlo dado vitalidad duradera a un grupo tan débil y tan sensual como el de la
iglesia de Corinto.

La ensefianza de la epistola la convierte en una de las mas valiosas del Nuevo
Testamento. El cuadro que contiene del ministerio cristiano, sus afirmaciones acerca de las
perspectivas que hay mas alla de la muerte (cap. 5) y su ensefianza sobre al mayoria
(capitulos 8 y 9) son, todos, sobresalientes pasajes.

La ultima visita a Corinto

La llegada de Tito a Macedonia con las alentadoras palabras referentes al cambio de
actitud en la iglesia de Corinto (II Corintios 7:6-16) capacitaron a Pablo para proseguir su
viaje sin temor. Lucas simplemente dice que paso tres meses en Acaya, pero no da detalles.
En la primavera del 56 D.C. Pablo hizo planes para volver a Jerusalén con la ofrenda, y en
estro estaba cuando supo que sus enemigos judios tramaban un complot contra su vida
(Hech. 20:3). Comprendiendo Pablo que para ellos seria muy fécil eliminarlo a bordo,
despacho a sus compafieros a Troas en tanto que él en compaiiia de Lucas retorn6 camino al
norte hacia Filipos por ruta de tierra y de alli navegd a Troas precisamente después de que
habia terminado la fiesta de los panes sin levadura, inmediatamente después de la pascua.®

(358)

La manera en al que “la seccion nosotros” reaparece en este punto en Hechos (20:5,
6) indica que Lucas habia viajado con Pablo desde Acaya. Robertson sugiere,® siguiendo
una antigua tradicion, que quiza Lucas sea la misma persona a quien se menciona como “el
hermano cuya alabanza en el evangelio se ha extendido por todas las iglesias; y... el cual
fue designado por las mismas como el compafiero de nuestra peregrinacion para llevar esta
gracia” (II. Cor. 8:18, 19). No se da el nombre del aludido y la persona anénima a quien se
refiere bien podria haber sido uno de los compafieros de Pablo de quienes tenemos una lista
en Hechos 20:4. Por otra parte, el articulo definido que se usa cuando acompafia a
vocablos que denotan a los miembros de una familia debe traducirse como un pronombre
posesivo. Si Tito y Lucas fueron hermanos, la primera relacion de ambos con Antioquia y
el silencio que guarda el libro de Los Hechos respecto a los dos podria explicarse asi mas
facilmente. De cualquier modo, Lucas por esta época fue activo ayudante de Pablo en la
campafia a través de Macedonia y de Acaya, y se convirtid en uno de los mas cercanos
asociados de Pablo durante los afios de prisién que siguieron en la carrera de éste.

Otro viaje misionero en proyecto
Pablo habia planeado que su visita a Jerusalén fuera solamente un interludio en

medio de un viaje misionero de mayor duracién. Ya tenia puestos los ojos en una meta mas
grande que cualquiera de las ciudades que hasta aqui habia él evangelizado. Roma lo atraia,

90 \/éase pagina 122.
91 A.T. Robertson, Luke, the Historian in the Light of Research (Nueva York: Charles Scribner’s Sons, 1923),
p. 21.



porque él era ciudadano del imperio. De poder llegar hasta Roma con el evangelio, éste
podria desde alli facilmente diseminares a todas las regiones del imperio, porque todos los
caminos conducian a Roma.

Como un verdadero estadista misionero desarroll6 su curso de accién. Lucas dice
que “acabadas estas cosas (el ministerio en Efeso),

(359)

Pablo se propuso en espiritu, que después de visitar Macedonia y Acaya, iria a Jerusalén,
diciendo: Después de estar en Jerusalén me sera menester ver también a Roma” (Hech.
19:21).

La epistola a los Romanos
TRASFONDO

Preparandose para la proxima etapa de su empresa misionera, Pablo escribié la
epistola a los Romanos. Conforme a la opinion tradicional la mand6 desde Corinto, o
segun nuestra opinion, desde Filipos, precisamente antes de zarpar para Troas,? porque
Pablo afirma en los capitulos finales que su predicacion habia llegado hasta Ilirico (Rom.
15:19), que tenia en su poder las ofrendas que las iglesias de Macedonia y Acaya habian
proporcionado para los pobres de Jerusalén (15:26), y que él estaba en visperas de
embarcarse para Jerusalén a entregarlas (15:25). Reconocia que su presencia en Judea no
seria bien recibida por algunos, pero su intencion era volver muy pronto con objeto de
visitar a Roma y aun llegar a Espafia (15: 24, 28, 32). Concediendo que Romanos 16 es
parte integra de la epistola se ve que fue enviada a Roma por medio de Febe, una diaconisa
de la iglesia de Cencreas que hacia viaje hacia aquella metropolis.

Pablo tenia numerosos amigos en Roma. Intentd frecuentemente visitarles, pero
habia encontrado impedimentos (15:22, 1:13) en cada ocasion. La iglesia probablemente
no era grane, y consistia principalmente de gentiles, puesto que al escribirles los clasifica
asi (1:13), y también porque en su posterior visita a Roma, de la cual informa el libro de
Los Hechos, indica que el grupo de judios alla residentes, eran ignorantes respecto a la
verdad cristiana. Sabian del movimiento, pero no lo habian investigado por si mismos; ni de
otros habian recibido informacion cerca de él (Hech. 28:21). La iglesia gentil de Roma
tenia, cuando mucho,

(360)

una pequefia minoria de judios; y aquellos que de éstos ya vivian en Roma, habiendo
venido a la ciudad después de la expulsion que hubo bajo Claudio, no se habian dado con
los que formaban parte de la iglesia.

No se conocen los principios de la iglesia de Roma. Estaban presentes en Jerusalén
en el dia de Pentecostés “extranjeros residentes de Roma” (2:10) que pudieron haber
regresado con el mensaje de Cristo. Aquila y Priscila emigraron de Roma, y de acuerdo

92 Vease Theophilus M. Taylor, “The Place of Origin of Romans,” en Journal of Biblical Literature, LXVII
(1948), 281-295.



con Romanos 16:3, habian retornado a la metrépoli. Ninguna indicacion se da en el Nuevo
Testamento acerca de que Pedro haya tendido algo que ver con la fundacion de esta iglesia.
Parece ser que comenzd espontaneamente entre los creyentes, la mayoria de los cuales,
probablemente llegaron a Roma desde otras partes del mundo.

Tenia varias razones el apdstol Pablo para interesarse en esta iglesia. Razones todas
que contribuyen en alguna medida a su resolucién de dedicar algun tiempo a aquellos
hermanos; y las podemos suponer como sigue: Su deseo de conocer la ciudad imperial, la
necesidad que tenian los cristianos de ser mas instruidos, su anhelo de detener la actividad
de cualquier grupo judaizante en una congregacién de gran importancia potencial y su
esperanza de obtener ayuda de ellos para emprender su viaje a Espafia (Romanos 15:24).

La carta a los Romanos fue escrita como sustituto a un contacto personal inmediato
y como preparacion para hacer de la iglesia de Roma un centro misionero comparable a
Antioquia, Efeso, Filipos y otras ciudades en donde Pablo habia trabajado. Romanos, pues,
a diferencia de Corintos, no estd dedicada esencialmente a la correccion de errores tanto
como a la ensefianza de verdad. Aunque no abarca todos los campos del pensamiento
cristiano—pues la escatologia falta notablemente en su contenido—nos da la mas completa
y mas sistematica perspectiva del alma del cristianismo, como no se encuentra en ninguna
otra de las epistolas paulinas, con la Gnica posible excepcién de Efesios. La mayor parte de
las epistolas paulinas son de naturaleza controversial o correctiva; Romanos es
esencialmente didactica.

(361)
CONTENIDO

El tema central de Romanos es la revelacion de la justicia de Dios al hombre, con la
apelacion a sus necesidades espirituales. EIl tema resulta, pues, basico en toda experiencia
cristiana, porque el hombre no puede establecer entendimiento con Dios sin que
previamente se haya establecido la base adecuada para un acercamiento entre ambos. La
epistola se dirige particularmente a los gentiles. Pablo declara que él era apéstol de los
gentiles (1:5); bosqueja la historia religiosa del mundo gentil como preludio a la revelacion
(1:18-32); afirma que la salvacion de Dios es también “para los gentiles” (3:29) y que “no
hay diferencia” entre judios y gentiles en el sendero de la fe. Romanos postula que la
salvacion es universal en su intento.

El desarrollo de este tema de la justicia de Dios puede contemplarse mejor en el
siguiente bosquejo.

BOSQUEJO
ROMANOS: EL EVANGELIO DE LA JUSTICIA DE DIOS
I. Introduccién 1:1-17
Salutacion 1:1-7
Autor 1:1-5
Destinatarios 16,7a
Felicitaciones 1:7b

Ocasién 0 motivo 1:8-15



VI.

VII.

Tema
Necesidad de la Divina Justicia
Degradacién del mundo gentil

Condenacidn de quienes juzgan a otros sin corregirse a si

mismos
El dilema para el judio
La condenacion universal

(362)

La manifestacion de la justicia Divina
El medio para alcanzar justicia: La fe
La base para alcanzar la justicia: La promesa
Como se logra la justicia
Aspectos de la justicia en la vida préactica
Los resultados de la justicia: La vida en el espiritu
El judio en relacion con la justicia
La eleccion de Israel
La salvacion de Israel
El fracaso de Israel
Aplicacion de la justicia a la vida de la iglesia
Llamamiento a la Consagracion
El uso de los dones
Ordenes sobre relaciones personales
Ordenes sobre relaciones politicas
Ordenes sobre relaciones publicas
Ordenes sobre relaciones fraternales
Conclusion
Sus planes personales
Les suplica que oren en su favor
Posdata
Saludos personales
Bendicion

EVALUACION

1:16, 17
1:18-3:20
1:18-32

2:1-16
2:17-3:8
3:9-20

3:21-8:39
3:21-31
4:1-25
5:1-21
6:1-7:25
8:1-39
9:1-11:36
9:1-33
10:1-21
11:1-36
12:1-15:13
12:1,2
12:3-8
12:9-21
13:1-7
13:8-14
14:1-15:13
15:14-33
15:14-29
15:30-33
16:1-27
16:1-24
16:25-27

Romanos ha sido durante mucho tiempo el principal fundamento de la teologia

cristiana. La mayor parte de los términos técnicos, teoldgicos, tales como justificacion,
imputacion, adopcion y santificacion estan tomados del vocabulario de esta epistola, y la
estructura de su argumento provee la espina dorsal del pensamiento cristiano. Su método

logico estd manifiesto.

Primero, se anuncia el tema:...el evangelio”...es poder de Dios

para salvacion a todo el que cree” (1:16). La necesidad de ese poder se manifiesta por

(363)

la caida del mundo, tanto judio como gentil, de modo que “no hay justo, ni aun uno” (3:10).
Por tanto, si todos estan necesitados y condenados, el auxilio debe venirles de afuera,



proveyendo para ellos a la vez, la justicia legal y la personal. Esta se encuentra en Cristo
“al cual Dios ha propuesto en propiciacion por la fe en su sangre, para manifestacion de su
justicia atento a haber pasado por alto, en su paciencia, los pecados pasados” (3:25). Puesto
que el pecador no puede ganar su salvacion, tiene que aceptar esta justicia por la fe.
Individual y racialmente el hombre queda restaurado a la poscion de justo delante de Dios
por medio de la gracia manifestada en Cristo.

Los capitulos 6 al 8 se ocupan de los problemas personales que surgen de las nuevas
relaciones espirituales. “?Perseveraremos en pecado para que la gracia crezca?” (6:1)
(Pecaremos, porque no estamos bajo la ley, sino bajo la gracia?” (6:15) (La ley es
pecado?” (7:7). (Quién me librard del cuerpo de esta muerte?” (7:24). Todas estas
preguntas estan contestadas en la descripcion que se da en el capitulo 8 acerca de la vida
personal en el Espiritu.

La seccion que abarca los capitulos 9 al 11, trata de una cuestion mas vasta. ¢Ha
invalidado Dios el pacto que por la ley fue establecido con Israel, por haber procedido
ahora EI mismo a establecer la salvacion por medio de la fe? Pablo sefiala que la eleccion
de los gentiles estd en completo acuerdo con los procedimientos originales de Dios al elegir
a Jacob mas bien que a Esal. No es menos justo para Dios elegir a los gentiles para
salvacién que haber elegido a Israel para que fuera el vehiculo de su revelacion. Su
voluntad es decisiva; méas alla de ella no hay tribunal de apelacion. Ademas, la
incredulidad de Israel lo ha descalificado para conservar su rango, de manera que el gentil
tiene ahora su oportunidad delante de Dios. La hora llegard cuando la oportunidad de los
gentiles termine (11:25) y entonces los creyentes de Israel entrardn en posesion de su
herencia. Las relaciones actuales de Dios con los gentiles no son arbitrarias, ni
accidentales, sino que estan en completo acuerdo con el plan divino.

La seccién practica de Romanos hace una certera aplicacion ética de la salvacion
descrita en los primeros once capitulos. El

(364)

individuo redimido esta obligado a vivir una vida de justicia: “Sea que vivamos...o que
muramos, del Sefior somos. Porque Cristo para esto murid y resucitd, para ser Sefior asi de
los muertos como de los que viven” (14:8,9). La conclusion (15:14-33) expresa el sentido
del deber hacia Cristo, que en Pablo se expresaba como responsabilidad de llevar el
evangelio a todas partes; pero “no a Donde Cristo ya fuese conocido” (15:20). Su
obligacion respecto al evangelio de justicia la tradujo a términos misioneros.

Romanos es un ejemplo magnifico de la union de la doctrina con el propdsito
misionero. Si Pablo no hubiese creido que los hombres estaban perdidos y que Dios habia
previsto para ellos una justicia, él no hubiera sido misionero. Si él no hubiera sido un
activo misionero, jamas habria formulado una presentacion tan sistematica de la verdad
como Romanos. Esta ilustra lo que él hacia cuando pasaba “confirmando” a los
convertidos en sus respectivas iglesias.®®

La mision concluye

9% Comparase el lenguaje de Romanos 1:11 con el de Hechos 18:23. Parece que la palabra “confirmar” (en
griego sterizo) tiene la connotacion de “instruccion”.



En Hechos 20 Lucas describe con alguna extensién dos breves paradas sobre el
camino a Palestina. La primera fue en Troas para tener una reunién en la cual Pablo
predic6. Es una de las mas primitivas descripciones existentes, referentes a un culto
cristiano La reunion tuvo lugar en el primer dia de la semana, en la noche. Los discipulos
se reunieron para partir el pan, lo que indudablemente indica que era la fiesta de amor, 0
agape, que culminaba en la celebracion de la Cena del Sefior, segliin se describe en |
Corintios 11:17-26. La predicacién o sermon era una parte del servicio. En esta ocasion
Pablo predico y ensefid toda la noche porque tenia que salir al dia siguiente, y posiblemente
de ese viaje no retornaria.

La segunda parada la hizo en Mileto, un puerto de regular tamafio sobre la costa
occidental de Asia. Pablo habia tomado un

(365)

barco directo que se desviaba en Efeso, con objeto de poder llegar a Jerusalén para la fiesta
de Pentecostés. Cuando el barco arribd a Mileto, él convocd a los ancianos de la iglesia de
Efeso para darles un mensaje de despedida. Lucas usé este discurso para compendiar la
labor misionera de Pablo y sus éxitos hasta esa fecha. Es la expresion de una grande alma
que ha depositado su vida sin reservas en las manos de Cristo, y que ha sido completamente
dirigido por el Espiritu Santo en su ministerio. Descubre sus pensamientos de que le
esperan en Jerusalén las tribulaciones (Hech. 20:22,23) y que su trabajo en Asia estaba
concluido (20:25), porque esperaba seguir hacia el Occidente en su préximo viaje. Quiza
comprendia que su ancianidad comenzaba a vencerle y que no habria tiempo para volver al
escenario de sus primeros viajes, como habia hecho al principio, para confirmar a los
creyentes. Con una afectuosa despedida se separ6 de ellos (20:36-38).

El resto del viaje fue venturoso, con excepcion de las repetidas advertencias a Pablo
de que no prosiguiera su viaje a Jerusalén (21:4,10,11). A pesar de las sdplicas de sus
amigos, Pablo persistié en su plan original, y los otros asintieron forzosamente, diciendo,
“hagase la voluntad del Sefior” (21:14).

Con esta visita a Jerusalén concluye la parte mas activa de la carrera misionera de
Pablo. En menos de una década habia conquistado la libertad de los creyentes gentiles,
librandolos del yugo del legalismo. Habia levantado una resistente cadena de iglesias desde
Antioquia de Siria y Tarso de Cilicia, atravesado la parte sur del Asia Menor hasta Efeso y
Troas y de alli por Macedonia y Acaya hasta llirico. Habia elegido y preparado
compafieros como Lucas, Timoteo, Silas, Aristarco, Tito y otros a quienes prepard bien,
para conservar el trabajo en comparfiia de él, o solos. Habia comenzado una literatura
epistolar que ya era considerada como una regla de fe y de practica. En su predicacion
habia puesto la base para las futuras, teologia y apologética cristianas, y con sus planes
ejecutd una campafia misionera y evangelistica digna de un verdadero estadista cristiano.
Sus planes de hacer viaje a Roma y a Espafia demuestran que su deseo era abarcar toda la
comunidad

(366 )

imperial con una fe de proporciones imperiales. A pesar de sus recalcitrantes y activos
enemigos, al concluir esta etapa de su obra misionera, Pablo dejaba establecido la iglesia



gentil sobre una base firme, y formulada ya la esencia de la teologia cristiana de acuerdo
con lo que el Espiritu de Dios le habia revelado.

Otras Lecturas

Calvino, Juan. Epistola a los Romanos. Grand Rapids:Editorial T.E.L.L., 1977.

Erdman, Carlos R. La Epistola a los Romanos. Grand Rapidas:Editorial T.E.L.L., 1974,

----- La Primera Epistola a los Corintios. Grand Rapids:Editorial T.E.L.L., 1974.

----- La Segunda Epistola a los Corintios. Grand Rapids: Editorial T.E.L.L., 1976.

----- La Primera y la segunda Epistola a los Tesalonicenses. Grand Rapids: Editorial
T.E.L.L., 1976.

Hendriksen, Guillermo. Comentario del Nuevo Testamento: 1 y 2 Tesalonicenses. Grand
Rapids: Subcomision Literatura Cristiana, 1984.

Hodge, Charles. Primera Corintios.

Morris, Leon. Las cartas a los Tesalonicenses. Buenos Aires: Ediciones Certeza, 1976.

Moule, H.C.G. Exposicion de la Epistola de San Pablo a los Romanos. Terrassa: CLIE,
1987.

Newell, William R. Romanos: Versiculo por versiculo. Grand Rapids: Editorial Portavoz,
1984.

Nufez, Emilio A. Constantes en la esperanza: 1 Tesalonicenses. Puebla: Ediciones las
Américas, 1976.

Ryrie, Charles C. Primera y Segunda Tesalonicenses (serie “Comentario Biblico
Portavoz”). Grand Rapids: Editorial Portavoz, 1980.

Trenchard, Ernesto. Epistola a los Romanos (serie “Cursos de Estudio Biblico”). Grand
Rapids: Editorial Portavoz, 1989.

----- Primera Epistola a los Corintios (serie “Cursos de Estudio Biblico”). Madrid:
Literatura Biblica, 1980.

Wickman, Pablo. Segunda Epistola a los Corintios (serie “Cursos de Estudio Biblico”).
Grand Rapids: Editorial Portavoz, 1985.

(367)



CAPITULO DIECISIETE:

PABLO PRISIONERO
Hechos 21:17 al 28:31

La Gltima seccion de los Hechos contiene el relato de la prision de Pablo, de las
causas judiciales que contra él se siguieron, y de su viaje a Roma; todo lo cual da la
impresion de un anticlimax. Casi una cuarta parte do todo el libro se dedica a la
presentacion de acontecimientos que aparentemente nada tuvieron que ver con la doctrina o
con el avance misionero de la iglesia. En vez de explicar la manera en que la iglesia se
extendi6 hasta Roma y Espafia, la relacién deja a Pablo custodiado en su propia casa
alquilada, sin decir nada de su presentacion ante el emperador ni del ministerio subsecuente
de Pablo en el caso de que el emperador haya fallado su libertad. La historia termina
abruptamente, y juzgandola de acuerdo con nuestro acostumbrado modo de pensar, su final
es insatisfactorio.

Lo inesperado del final de Hechos puede explicarse presumiendo que el autor
escribié todo lo que sabia. Si un intento fue informar a Teofilo, poniéndolo al dia, se
explica que haya querido darle la informacién hasta lo mas recientemente posible, y
habiéndole dado los Gltimos datos referentes a la carrera de Pablo, no tenia ninguna otra
cosa que afiadir. El desproporcionado énfasis

(368)

sobre el encarcelamiento podria significar que Lucas podia escribir con mas libertad y
amplitud sobre cosas de las que él mismo era testigo, pero hay probablemente todavia una
razén mucho mejor para explicar lo detallado de esta parte final del libro. El cristianismo
se habia separado mas y mas del judaismo, y su independencia se hacia mas y mas notoria a
cualquier observador puablico. EIl concepto que Roma tuviera de esta nueva religion
ejerceria muy importante efecto sobe el futuro de ésta, porque si se le consideraba como un
movimiento revolucionario peligroso tendria que proseguirse a su inmediata destruccion.
En este relato, escrito para Teofilo, quien probablemente era un personaje del mundo
oficial, Lucas deseaba demostrar que el cristianismo no tenia pretensiones politicas y que
sus relaciones con el poder romano siempre habian sido amistosas. La persecucion habia
procedido de parte de los judios que para ello partian de una base religiosa; pero todos los
cargos que consideraban al cristianismo subversivo de la autoridad romana, como se le
acusé en Filipos (Hech. 16:20,21) eran falsos. Ademas, estos capitulos de Los Hechos
tienen grande valor biografico y teoldgico porque revelan mas del pensamiento y la
ensefianza intimos de Pablo que lo que nos permiten saber otros pasajes de Hechos.

Jerusalén
La llegada de Pablo a Jerusalén produjo un inmediato choque dentro de la iglesia

judia a pesar de todos los intentos que él hizo para evitarlo. Por sugestion de Santiago,
Pablo se echd la responsabilidad financiera de ayudar a algunos judios cristianos a cancelar



su voto de nazareos (21:23,24).% Pablo mismo habia tomado el voto en una previa ocasion
(18:18, y Santiago pensd que esto la proporcionaria un buen medio para demostrar que él
no tenia aversion a la guarda voluntaria de la ley. Haciéndolo asi podria detener los
diversos rumores que circulaban acerca de

(369 )

que él ensefiaba a todos los judios de la dispersién a que no circuncidaran a sus hijos, ni
guardaran las costumbres de la ley (21:21).

El proyecto caminaba bien cuando ocurri6 el inevitable choque. Los judios de Asia,
que habian sido sus amargos opositores en Efeso y en todas partes, suponiendo que habia
metido a sus comparfieros gentiles al santuario del templo a donde no les era licito entrar,
acusaron publicamente a Pablo de haber profanado el sagrado recinto y movieron tumulto
contra él. El consiguiente escandalo cobré tales proporciones que el tribuno militar romano
tuvo que intervenir con sus cohortes armadas. Rescataron a Pablo de la furia del tumulto y
lo condujeron al Castillo de Antonia para examinarlo detenidadmente.

Pablo consigui6 permiso del tribuno para hablar desde los escalones del castillo
(21:40) v, dirigiéndose a la multitud en aramaico, hizo su defensa. La multitud escuchd
respetuosamente entrentanto que hablaba de su conversion. Ninguna objecion se pronuncid
contra la realidad de la cegadora luz, que para una mente judia tenia la connotacién de la
gloria de Dios, 0 Shekinah®, ni tampoco le interrumpieron cuando oyeron de la
glorificacion de JesUs y de los conceptos de bautismo y de arrepentimiento. Solo cuando
menciond el llamamiento a los gentiles, el odio de la multitud broté en llamas y Pablo tuvo
que ser internado al castillo para darle seguridad.

En el examen y declaraciones que siguieron se pusieron perfectamente en claro dos
hechos: 1) la inocencia de Pablo en cuanto a cualquier deleito politico o criminal, y 2) su
calidad de ciudadano romano. Quedd6 bajo custodia protectora durante cuatro afios. Dos
afios los paso en Cesarea, porque Félix eperaba recibir cohecho de Pablo para soltarlo
(24:26). Tampoco lo libertd al concluir su término de procurador porque pensé que
dejandolo preso se ganaria la benevolencia de los judios (24:27). Al ascender Festo, Pablo,
comprendiendo que los judios nunca descansarian

(370)

en su odio, ni retirarian sus acusaciones contra él, temi6 que Festo los escuchara y lo dejara
languidecer indefinidamente en la prision. Para liberar su caso de las manos de Festo,
apel6 a César (25:10-12). Festo, conociendo que Pablo era ciudadano romano, estaba
obligado a satisfacer su demanda, despachandolo a Roma para que alla prosiguiera el
proceso. La espera para ser escuchado le llevé otros dos afios (28:30). No se nos dice si
Pablo fue libertado porque su caso hubiera ya prescito o porque hubiera llegado a juicio y
sido absuelto como inocente.

Este periodo de inactividad forzosa por ninglin motivo se puede considerar estéril.
Ni siquiera en Jerusalén se le prohibié a Pablo mantener contacto con el mundo exterior

9 Sobre la naturaleza del voto, véase Nimeros 6:1-20.
9 La Shekinah era la brillante Gloria que acompafiaba a la manifiesta presencia de Dios. Véase Exodo 3:1-5;
11 Cronicas 7:1-3 e Isaias 6.



(23:16), y en Roma permaneci6 en su propia casa alquilada en donde desarrollé su
ministerio recibiendo alli a cuantos le buscaban (28:30,31). No podia viajar, pero tenia
libertad para ensefiar y para escribir dentro de los limites de su celda o casa.

Las epistolas que escribid durante este periodo testifican que el crecimiento de la
iglesia no tuvo que hacer alto a causa de la prision de Pablo, y que la literatura que éste
produjo fue de naturaleza méas sélida y didactica que todo lo que habia escrito hasta
entonces, con la Unica posible excepcion de Romanos. Las epistolas del cautiverio en
conjunto tratan mas de la ensefianza general y menos de problemas individuales que las
primeras epistolas escritas durante sus viajes. Revelan una iglesia que no era solamente el
inicial agregado de convertidos ansiosos, dudosos, perplejos por los problemas de la hora y
un tanto desorganizados, sino una iglesia que rapidamente adquiria madurez. Hay
indicaciones de que comenzaba a surgir la segunda generacion de cristianos cuyos
prolbemas tenian que ver mas con la complacencia que con la confusién. Habian recibido
ya la instruccion acerca de los elementos de la fe, y necesitaban recibir ensefianza méas
profunda que los iluminara y los afirmara. No obstante que los planes de Pablo sufrieron
cambios por causa de la prision no se alter6 su sentido de destino ni su fe de que el
propdsito de Dios era enviarle hasta Roma. La visién que tuvo en Jerusalén precisamente
antes de presentarse al sanedrin le anuncid: “Confia, Pablo; que como

(371)

has testificado de mi en Juersualén, asi es menester que testifiques también en Roma”
(23:11). La promesa fue renovada en medio del peligro y del naufragio por el angel de
Dios, que le dijo, “Pablo, no temas; es menester que seas presentado delante de César”
(27:24), y la respuesta de Pablo fue caracteristica: “Yo confio en Dios” (27:25). Todo el
periodo es un ejemplo de la lenta pero muy segura operacion de la divina providencia en la
administracion del evangelio confiada a Pablo.

El desarrollo de su mensaje también se nota por la repetida alusién, en su defensa, a
la resurreccion de Cristo. Debido al hecho de que sus discursos correspondientes a esta
seccién son apologéticos mas que didacticos, podemos notar que la resurreccion en el
pensamiento de Pablo habia ocupado un puesto central. En su defensa ante el sanedrin,
dijo: “Varones hermanos, yo soy fariseo, hijo de fariseo: De la esperanza y de la
resurreccion de los muertos soy yo juzgado” (23:6). En la audiencia ante Félix definio la
creencia de la “secta” a la cual pertenecia diciendo que esperaba “que ha de haber
resurreccion de los muertos, asi de justos como de injustos” (24:15). Hasta Festo, el
gobernador romano, a quien dificilmente podria llamarsele iniciado en teologia, present6 a
Pablo delante de Agripa diciendo que los judios “tenian contra €l ciertas cuestiones acerca
de su supersticion, y de un cierto JesUs difunto, el cual Pablo afirmaba que estaba vivo”
(25:19). En la réplica a la invitacion de Agripa para hablar por si mismo, Pablo pregunto:
“IQué ;Juzgase cosa increible entre vosotros que Dios resucite los muertos?” (26:8).
Continuando con el relato de su conversion, la cual presuponia la actividad de un Cristo
resucitado, Pablo confesdé que su mensaje estaba fundado sobre la profecia de “que Cristo
habia de padecer y ser el primero de la resurreccion de los muertos, para anunciar luz al
pueblo y a los gentiles” (26:23).

Este énfasis sobre la resurreccion es, por tanto, evidente en todas las epistolas de
Pablo desde las primeras (Gal. 1:1, | Tes. 1:10, 4:14, | Cor. 15:1-8, Il Cor. 5:15, Rom. 1:4).
La amplificacion de su significado para el creyente se desarrolla en los capitulos 6 y 8 de



Romanos; pero sus demandas sobre la vida ética y devocional aparecen mas claramente en
Colosenses y Efesios. Puede ser

(372)

Mapa

ROMA EN TIEMPO
DE LOS PRIMEROS CRISTIANOS

(373)

que durante el forzoso retiro ocasionado por su encarcelamiento Pablo haya podido
contemplar de manera mas plena el significado de la verdad que le ra tan familiar y
formular con mayores detalles sus consecuencias en la vida cristiana.

Las epistolas

Las cuatro epistolas de la prision, Filipenses, Colosenses, Efesios y Filemon fueron
producto de este periodo desde el 56 0 57 hasta el 60 0 61 D.C. Respecto a ellas la critica
ha levantado preguntas como las siguientes: ¢Fueron escritas en Cesarea 0 en Roma? ;Son
todas ellas genuinamente paulinas? ¢Quiénes eran sus destinatarios?

No cabe duda respecto a que fueron escritas durante la época del encarcelamiento,
porque todas hacen referencia a las cadenas de Pablo (Fil. 1:12,13; Ef. 3:31; 6:1; 6:20; Col.
1:24; FIm. 1). Probablemente el punto de vista tradicional de que fueron escritas en Roma
sea correcto porque las alusiones a la casa de César (Fil. 4:22) y la guardia pretoriana (1:13)
encontrarian mejor aplicacién a Roma que a Cesarea. Da la impresion de estar colocado en
un centro obligado de viajeros, a donde sus amigos venian e iban facilmente, lo que seria
mas caracteristico de Roma que de Cesarea.

En los recientes afios han surgido algunas dificultades referentes a la genuinidad de
Efesios. Goodspeed y otros sostienen que fue escrita por uno que puede considerarse como
el primer colector y editor de las epistolas paulinas y que queria proporcionar una
introduccion para toda la coleccion. La carta, sin embargo, lleva el nombre de Pablo; las
referencias personales guardan acuerdo con los hechos conocidos de su vida; y su estrecho
parecido a Colosenses puede explicarse por la circunstancia de que ambas fueran escritas
aproximadamente por el mismo tiempo, de modo que las ideas dominantes en ellas fueran
semejantes. No hay una convicente evidencia externa de que Efesios fuera escrita por otro
que no fuera Pablo, y la evidencia interna que se cita es susceptible

(374)



de mas de una interpretacion.®® Es posible que Efesios fuera carta enciclica, escrita no
solamente a Efeso, sino en lo general a las iglesias de Asia que habian sido el campo del
Gltimo amplio ministerio de Pablo, anterior a su encarcelamiento. La frase en Efeso del 1:1
falta en algunos de los mas antiguos manuscritos.®” Llama la atencion que en su parte final
no contenga saludos personales una carta considerada tradicionalmente como dirigida a una
iglesia en la que Pablo habia trabajado durante tres afios, lo que s6lo se explica por la
intencion de que fuera leida por muchas iglesias. Su amplia ensefianza, que no trata de
situaciones determinadas en una iglesia local, confirma esta impresion. Si esta carta
hubiera sido una circular a las iglesias de Asia sin duda se hubiera enviado una copia de
ella a Efeso, y puesto que Efeso era la mas grande de las iglesias de la provincia, la copia
de ella tenia que ser la mas accesible y también la méas frecuentemente reproducida. Los
destinatarios de cada una de las otras epistolas del cautiverio estan claramente indicados
por el sobrescrito que llevan y nunca se han puesto a discusion.

Filemén
TRASFONDO

La carta a Filemdn fue escrita en la misma época y bajo las mismas circunstancias
que Efesios y Colosenses. Onésimo, un esclavo de Filemon, comerciante éste de Colosas,
se habia ocultado llevandose cierta cantidad de la propiedad de su patrén, a Roma, para
sentirse libre allg; en medio de las multitudes de aquella gran ciudad. De algin modo llego
a estar en contacto con Pablo y se convirtio (Filemon 10).

(375)

Comprendiendo la necesidad de enderezar el entuerto cometido por Onésimo, Pablo
lo devolvio a su antiguo amo con esta carta a Filemdn, en la que pedia que se le recibiera 'y
se le perdonara. Pablo convino en pagar el dinero defraudado por Onésimo (18,19).
Afiadia el Apdstol que esperaba estar libre dentro de poco y que su plan era visitar otra vez
las iglesias.

CONTENIDO Y BOSQUEJO

Aunque esta epistola es intensamente personal, mas que teoldgica, contiene el
cuadro mas perfecto que se puede encontrar en el Nuevo Testamento, acerca del significado
del perdén. El bosquejo serd un sumario bastante completo.

FILEMON: UN CUADRO DEL PERDON CRISTIANO

I. Salutacion: La familia 1-3
Il. Laamistad 4-7

9 El argumento mas fuerte en contra de la paternidad paulina de Efesios ha sido propuesto por Edgar J.
Godspeed en su obra: An Introduction to the New Testament (Chicago: The University of Chigaco Press, s.f.),
pp. 222-239. Su argumento, sin embargo, est4 basado casi enteramente sobre evidencias internas.

97 En Efeso no paraece n p 46, B, o Aleph.



I1l. El favor pedido 8-20
IV. La despedida 21-25

EVALUACION

En esta carta se encuentran todos los elementos que intervienen para hacer necesario
el perdon: La ofensa (11, 18), la compasion (10), la intercesion (10, 18, 19), la sustitucion
(18,19), la restauracion al antiguo favor (15), y la elevacion a una nueva relacién (16).
Cada uno de los aspectos del perdén divino del pecado encuentra su réplica en el perdéon
que Pablo procuré para Onésimo. Es una leccién practica sobre la peticion que tenemos en
la oracion: “Perddnanos nuestras deudas como también nosotros perdonamos a nuestros
deudores”.

(376)
Efesios
TRASFONDO

La necesidad de escribir a Filemon y de enviar la carta a Asia dio oportunidad para
enviar también otras. Efesios, que como enciclica general iba a ser distribuida por medio
de la iglesia de Efeso, y Colosenses, escrita directamente a la iglesia de Colosas, fueron
escritas por este tiempo, probablemente en el 60 0 61 D.C. El mensajero fue Tiquico que
acompafié a Onésimo (Ef. 6:21, Col. 4:7-9). Cuando Pablo las escribi6, estaban con él
Aristarco, que habia sido uno de los delegados a Jerusalén (Hech. 20:4), Epafras originario
de Asia, Lucas, “el médico amado”, y Dimas. Marcos se habia reunido con Pablo, y con
toda seguridad esperaba hacer viaje a Asia (Col. 4:10), porque Pablo al escribir, lo
encomienda a los hermanos de Colosas. JeslUs Justo, es un colega judio a quien no
conociéramos si no fuera por la referencia que aqui se hace de él. EIl hecho de que todos
estos hombres se mencionen, lo mismo en la carta a los Colosenses que en la fe Filemén,
indica que dichas epistolas fueron escritas casi al mismo tiempo.

La de los Efesios fue escrita después de que habian sido fundadas numerosas
iglesias, y de que Pablo habia tenido oportunidad de contemplar todo el significado de la
nueva organizacion que habia entrado a plena existencia. Es la Unica carta del Nuevo
Testamento en que la palabra “iglesia” significa la iglesia universal mas bien que un grupo
local. El intento de la carta era informar a los gentiles de su nuevo llamamiento, y en ella
se descorrid el misterio del cuerpo de Cristo en el que no hay gentil, esclavo ni libre.

CONTENIDO
Por toda la epistola de los Efesios corre un solo tema, la iglesia. No fue dirigida
esta epistola a novicios en la fe cristiana sino a aquellos, que habiendo alcanzado alguna

madurez en la experiencia

(377)



espiritual, deseaban continuar hacia conocimiento y vida mas plenos. Ciertos temas se
repiten constantemente en el libro. El soberano propoésito de Dois en establecer la iglesia
impregna la primera parte de la epistola (1:4, 5, 9, 11, 13, 20; 2:4, 6, 10; 3:11) en la cual se
presenta elaborado el plan de la redencién. En la segunda mitad se insiste en el uso de la
palabra “andar”, la cual describe el modo de su conducta presente (4:1, 17; 5:1, §, 15) en
contraste con la anterior cuando eran del mundo (2:1). La esfera de las actividades
cristianas se coloca “en los lugares celestiales” (1:3, 10, 20: 2:6, 3:10; 6:12), una frase que
se refiere al lugar espiritual mas bien que a geogréafica localidad. La dindmica de la vida de
la iglesia es el Espiritu Santo, como sello de aceptacién (1:13), el medio de acceso a Dios
(2:18), la fuente de la verdad revelada (3:5), el secreto de poder universal (3:16), la cadena
de unidad (4:3,4) el mentor del pensamiento y de la palabra (4:30), el estimulo del gozo
(5:18) y la armadura para el conflicto (6:17).

Las divisiones textuales de Efesios dadas en seguida se siguen uno a la otra con
encadenamiento légico, conduciendo al cristiano desde la comprension del origen de su
salvacion enraizada en el pensamiento y accion del Dios Trino hasta la aplicacion practica
de esa salvacion en la vida diaria.

BOSQUEJO
EFESIOS: LA EPISTOLA DE LA IGLESIA
l. Introduccion 1:1,2

Il.  La constitucion de la iglesia 1:3-14
Por el Padre 1:3-6
En el Hijo 1:6-12
Por medio del Espiritu 1:13,14

I1l.  Una oracién porque la iglesia sea consciente 1:15-23
De la esperanza de su llamamiento
De la herencia que le corresponde entre los Santos
De la grandeza del poder que hay a su favor
De la jefatura de Cristo

(378)
IV.  Lacreacion de la iglesia 2:1-10

Su material: De los hijos de ira
Su medio: Por gracia
Su propésito: Para buenas obras
V. Laconcordia de la iglesia 2:11-22
Union de los judios y de los gentiles en Cristo

VI. El llamamiento de la iglesia 3:1-21
Para revelar la sabiduria de Dios 3:1-13
Para experimentar la plenitud de Dios
Oracion 3:14-21
VII. La conducta de la iglesia 4:1-6:9

Su ministerio: Diversidad en la unidad 4:1-16



Sus normas morales 4:17-5:14

Su comportamiento como cuerpo, en relacion con el mundo 5:15-21

Sus normas domésticas 5:22-6:9

VIII.  La lucha de la iglesia 6:10-20

IX. Conclusién 6:21-24
EVALUACION

Si Romanos es ejemplo de la clase de ensefianza que Pablo podria haber presentado
a las iglesias al hacerles su primera visita, Efesios es una muerstra de lo que seria,
técnicamente hablando, una “Conferencia Biblica” dado por el mismo apéstol. Mucho de
su material puede encontrarse repetido en sus otras epistolas, y hay poca teologia o moral
en Efesios que no se encuentra en esencia en algunos otros escritos del Apdstol. Sin
embargo, el conjunto total se combina para darnos un nuevo cuadro de la iglesia como un
cuerpo singular que funciona, formado de judios y de gentiles, equipado con normas
especialmente suyas, y comprometido en la lucha espiritual. Su meta es “la unidad de la
fe...el conocimiento del Hijo de Dios....la medida de la estatura de la plenitud de Cristo”
(4:13).

(379)
Colosenses
TRASFONDO

Colosenses y Efesios son epistolas gemelas; de hecho, su parecido es tan grande que
algunos que dudan de la paternidad paulina de Los Efesios han afirmado que se trata
Unicamente de una copia de Colosenses con adiciones. La ciudad de Colosas estaba situada
en las tierras interiores de Asia sobre una cresta rocosa que dominaba el valle del rio Lycus,
no lejos de las ciudades de Hierapolis y Laodicea. Durante el periodo de las guerras persas
en el siglo V, A.C., Colosas habia sido una ciudad de considerable importancia; pero
declind su comercio a medida que crecieron Hierdpolis y Laodicea. Habia sido
especialmente famosa por la lustrosa lana negra que producian los rebafios que pastaban en
los circunvecinos cerros de la comarca. En los dias de Pablo estaba en decadencia aunque
todavia era una ciudad bastante regular.

Pablo mismo probablemente no habia visitado a Colosas ni a las ciudades vecinas
puesto que dice que ellos “no habian visto su rostro en la carne” (Col. 2:1). Debid haber
sido evangelizada durante la estancia de Pablo en Asia, quiza por Timoteo y Epafras (1:7)
que hacian trabajo itinerante mientras Pablo predicaba en Efeso.

La herejia de Colosas a que se hace alusion en esta epistola era una que se desarrollé
en forma local debido a la peculiar situacion de la ciudad. Colosas estaba sobre la ruta
comercial de Oriente, a lo largo de la cual se transportaban hasta Roma lo mismo las
religiones de oriente que las mercancias orientales. Los colosenses eran gentiles frigios
(1:27) cuyos antecedentes religiosos eran elevadamente misticios y emocionales.
Procuraban alcanzar a plenitud de Dios y cuando llegaron maestros que les visitaron con
una filosofia que permitia el conocimiento mistico de Dios, se extasiaron en ella. Entre sus



postulados estaban la voluntaria humillacion demostrada probablemente por practicas
ascéticas (2:18, 20, 21), la adoracion de los angeles, a quienes debid haberse reputado como
intermediarios entre Dios y el hombre (2:18), abstinencia

(380)

de ciertos alimentos y bebidas, y la observancia de fiestas y dias ceremoniales (2:16). Es
casi seguro que en estas ensefianzas también habia una cierta inclinacion hacia el legalismo
judio, producido por el contacto con la poblacion judia de Asia Menor. Las referencias que
Pablo hace al ceremonialismo (2:11) y al hecho de que las ceremonias y las fiestas
simbolizaban cosas que estaban por venir (2:17) sonaban muy de acuerdo con el judaismo
mas que con el paganismo. La herejia colosense, por tanto, era de un orden semejante a la
de los galatas, excepto que se desarrollaba alrededor de la persona de Cristo mas bien que
alrededor de la salvacion por gracia en contra de la salvacion por obras.

La respuesta para esta herejia no estaba en una laboriosa argumentacion, sino en la
presentacion positiva de la persona de Cristo. Pablo puntualizé que todas las filosofias, los
poderes espirituales y las observaciones y restricciones ceremoniales eran enteramente
secundarias en relacion con la preeminencia de Cristo.

CONTENIDO

Es muy notable el pasaje de Colosenses 1:14-22 en el cual Pablo presenta su
Cristologia. Llama la atencién que no sea un tratado separado, sino parte de una oracion
con la cual Pablo comienza el parrafo que se inicia en 1:9. Comenzando con una clausula
relativa, explicatoria de la frase, “el hijo de su amor” (1:13), siguid con la descripcion de
Cristo en términos que solamente pueden ser aplicados a la divinidad, Pablo lo sumariza
finalmente todo en la asombrosa declaracion de que “en El habitaba toda la plenitud de la
divinidad corporalmente” (2:9). En la creacion, en la redencion, en la iglesia y en la vida
personal, Cristo debe ser preeminente. La redencién es prominente en la ensefianza de
Colosenses. En Cristo los hombres alcanzan perdon de pecados (1:14). Por medio de la
sangre de su cruz son reconciliados con Dios (1:20, 22). El compromiso escrito en
ordenanzas, que nos era contrario, ha sido abolido en la cruz (2:14). También ensefia
Colosenses la aplicacion espiritual de la muerte y resurreccion de Cristo: “Si

(381)
habéis muerto con Cristo...?por qué...os sujetias o ordenanzas?...Si habéis pues resucitado

con Cristo, buscad las cosas de arriba, en donde esta Cristo sentado a la diestra de Dios
(2:20, 3:1).

BOSQUEJO
COLOSENSES: LA PREEMINENCIA DE CRISTO
I. Salutacién 1:1,2
Il., La preeminencia de Cristo en nuestras relaciones personales 1:3-2:7

En los contactos personales 1:3-8



En la personal presentacion 1:9-23

En el personal propdsito 1:24-2:7

I1l. La preeminencia de Cristo en la doctrina 2:8-3:4
La falsa filosofia va contra Cristo 2:8-15
El falso culto va contra Cristo 2:16-19
El falso ascetismo va contra Cristo 2:20-3:4

IV. La preeminencia de Cristo en la ética 3:5-4:6
En los preceptos negativos: “Dejad...” 3:5-11
En los preceptos positivos “Vestios...” 3:12-17
En las relaciones familiares 3:18-4:1
En lo general 4:2-6

V. Saludos personales de despedida 4:7-18

EVALUACION

Colosenses fue escrita como antidoto para un intelectualismo estragado que parlaba
de misterios, de conocimientos secretos y de sabiduria, en tanto que menospreciaba a
Cristo, debido a una falsa filosofia. Pablo demuestra que en Cristo, Dios esta
perfectamente manifestado (1:15), que en El reside toda la plenitud de la deidad (1:19), y
que en El estan escondidos todos los tesoros de la sabiduria y del conocimiento (2:3).
Ademas, las demandas éticas de la vida cristiana estan estrechamente ligadas con sus
normas

(382)

intelectuales. “Poned vuestro corazon en las cosas de arriba, no en las de la tierra” (3:2).
La seccion préactica de la carta se desarrolla de acuerdo con el anterior precepto (3:5-4:6) y
se conectan con la palabra “pues”, la cual establece la relacion que por medio de un
esfuerzo consciente se establece entre el conocimiento y la conducta. Pablo no era
proveedor de teorias ociosas. Para él el evangelio tenia evidentes consecuencias éticas.

Filipenses
TRASFONDO

Filipenses es la mas personal de todas las epistolas de Pablo que no fueron dirigidas
a individuos. En las cuatro paginas que ocupa en una Biblia de tamafio ordinario hay no
menos de un centenar de veces en que usa el pronombre de primera persona. Pablo no
hablaba acerca de si mismo en forma o en espiritu vanidoso, ni estaba empefiado en la
defensa de su personal ministerio, como cuando escribio la 1l a los Corintios. La iglesia de
los Filipenses habia sido intensamente leal a él y él sentia que podia presentarle a ella sus
personales problemas acerca de las tribulaciones y de los anhelos espirituales que le
afectaban como apostol.

Préacticamente habia pasado una década desde que Pablo, Silas y Lucas habian
estado por primera vez en Filipos. Desde el mero principio habian encontrado buena
aceptacion para su mensaje. Esta iglesia incluia muchas mujeres, posiblemente amigas de



Lidia, los cuales colaboraron con San Pablo en el evangelio (Fil. 4:3). Algunas de ellas,
como Sintique y Evodia, no siempre estaban de acuerdo entre si (4:2). Al principio de su
ministerio en Macedonia, la iglesia le habia sostenido, pero a medida que sus viajes de
llevaron mas lejos por otros caminos, ya no le proporcionaron mucha ayuda. Las noticias
de sus infortunios en Jerusalén y su consecuente encarcelamiento en Roma revivieron el
interés y las simpatias de los Filipenses (4:10-14), y de nuevo habian comenzado a levantar
contribuciones para proveer a las necesidades del apostol.

(383)

Epafrodito, el mensajero de la iglesia, trajo los regalos para Pablo, pero por otra
parte, se enfermd gravemente. Pablo considerd que su alivio habia sido respuesta a la
oracion (2:25-27), y procedio a enviarlo de nuevo a Filipos, con la carta que les escribio
(2:28, 29). Declaro en ella que Epafrodito habia arriesgado su vida para traerles los
donativos, aunque no explicd de qué naturaleza fueron los riesgos. Quizd se infecto
durante el viaje con alguna enfermedad; quiza se haya sospechado de él a causa de haber
mantenido conversaciones con algin preso politico.

Es incierta la fecha en que Filipenses fue escrita, pero parece muy razonable creer
que lo haya sido hacia el final de los dos afios de presion de Pablo en Roma. Lightfoot
piensa que esta carta puede haber sido anterior a las dirigidas a Asia porque su lenguaje
tiene grande afinidad con las epistolas de los viajes méas que con el de las otras.”® La
afinidad de lenguaje es un argumento muy débil, puesto que un autor puede cambiar su
estilo y vocabulario no solamente a causa del paso de los afios, sino también por causa de
las necesidades de la situacion en medio de la cual escribe. Aunque es verdad, como
Lightfoot lo sefiala, que Filipenses se parece mas a Romanos en su vocabulario y en su
estilo general que lo que se parece a Efesios 0 Colosenses, se escribid para una iglesia que
era mas europea que asiatica que no estaba infectada del misticismo y del legalismo que
habian plagado a Colosas.

Algunos otros factores se encuentran en el trasfondo. Debi6 haber pasado algin
tiempo para que las noticias de la llegada de Pablo a Roma alcanzaran a Filipos, y para que
la iglesia de ese lugar enviara a Epafrodito con donativos para el Apéstol. La reputacion de
Pablo entre la guardia pretoriana (1:13) y la penetracion del evangelio entre los miembros
de la servidumbre de César (4:22) requerian un buen espacio de tiempo. Los dos partidos
entre los predicadores, aquellos que envidiaban y aborrecian a Pablo, y aquellos que
permanecian con él (1:15, 16), no se formalizaron de la noche a la mafiana. Ademas, el
concepto que el Apdstol tenia acerca de su proceso da a entender que no tenia seguridad de

(384)

cudl seria el resultado, y que aunque estaba resuelto a sobrellevar lo que aconteciera, se
mostraba lleno de confianza de que seria libertado para un posterior servicio (1:23-26; 2:17,
24).

Parece que no habia alguna forma particular de cisma o de herejia dentro de la
iglesia de Filipos que reclamara accion disciplinaria. Las referencias a los judaizantes en el

9 J.B. Lightfoot, St. Paul’s Epistle to the Philippians (8a edicién, Londres: Macmillan and Co., 1888), pp. 30-
46).



capitulo tres, versiculo 2, los presentan como un peligro potencial mas bien que actual: y
aungue el lenguaje de Pablo es vehemente, su proposito central no es tanto refutar el error
como inspirar a los filipenses a que sigan una conducta digna de su celestial ciudadania
(3:17-21).

CONTENIDO

Dos temas predominan en la carta a los Filipenses. Uno es el del evangelio, que
Pablo menciona nueve veces. Habla de “vuestra comunion en el evangelio” (1:5, o
compaifierismo, véase el texto griego), de la “confirmacion del evangelio” (1:7), “el
progreso del evangelio” (1:12), “la defensa del evangelio (1:17), “como es digno del
evangelio” (1:27), “combatiendo juntamente por la fe del evangelio” (1:27), “ha servido
conmigo en el evangelio” (2:22, servicio, véase el texto griego), “trabajaron...en el
evangelio” (4:3), “al principio del evangelio” (4:15). Con este término Pablo denotaba el
sistema de la fe, un mensaje, y la esfera de actividad desarrollada dentro de los limites de la
predicacion. No se da definicion alguna de la resurreccion en Filipenses; pero el corazdn
del evangelio esta contenido en dos frases que dan respectivamente los aspectos histérico y
personal: “Hecho obediente hasta la muerte, y muerte de cruz” (2:8), y “teniendo la
justicia...que es por la fe en Cristo” (3:9). La primera declaracion es la base de las buenas
noticias respecto a que Cristo muri6 por los hombres; la segunda asegura a los hombres que
pueden poseer la justicia de su Salvador ante la presencia de Dios. Estos son los dos
aspectos del evangelio.

El segundo tema de Filpenses en el que Pablo insiste, es el gozo. La perspectiva
para él en Roma ciertamente era desagrable,

(385)

puesto que sus enemigos procuran minar su trabajo, y porque también una repentina
ejecucion podia ser el posible desenlace de su enjuiciamiento. Filipenses puede ser lo que
se quiera, menos pesimista. Pablo se regocijaba con cada recuerdo de los filipenses (1:3);
porque Cristo era predicado sinceramente, o por pretexto (1:18); por el crecimiento de la
humildad de sus seguidores (2:2): por los sacrificios personales que aln podian
sobrevenirle por causa de Cristo (2:17), y por los regalos y buena voluntad de sus amigos
(4:10). Através de toda la epistola se encuentra el esplendente gozo de la fe que contrasta
con el sombrio trasfondo de remotas circunstancias y de un amenazante desastre.

BOSQUEJO
FILIPENSES: LA CARTA PERSONAL

I. Salutaciones 1:1,2

Il. Agradecimientos por la comunién fraternal 1:3-11
Gratitud
Confianza
Oracion

1. Estimulo en circunstancias personales 1:12-2:18
La valentia personal de Pablo 1:12-26



Pablo infunde animo a los filipenses 1:27-30

Cristo, nuestro ejemplo para el servicio 2:1-11
La finalidad del servicio 2:12-18
IV. Relaciones personales con los mensajeros 2:19-30
V. Amonestaciones personales contra del legalismo 3:1-4:1
El ejemplo personal 3:1-16
Exhortacion a los filipenses 3:14-4;1
VI. Consejos y saludos finales 4:2-23
Unidad 4:2,3
El gozo 4:4-7
En lo que debemos pensar 4:8,9
Agradecimientos 4:10-20
Saludos finales 4:21-23
(386)
EVALUACION

Filipenses es una nota de agradecimiento por los favores recibidos y una expresion
de lo que era la vida personal cristiana de Pablo. Los dos pasajes sobresalientes de esta
epistola, 2:5-11 y 3:2-15 expresan respectivamente la suprema obediencia de Cristo a la
voluntad de Dios y la suprema pasion de su siervo, Pablo, para alcanzar la meta para la cual
Cristo lo llamé. EIl primero de estos pasajes no lo escribié el apostol como si hubiese
querido ante todo escribir un ensayo de Cristologia, sino que lo formul6 incidentalmente
para ilustrar la naturaleza de la humildad que Pablo estaba recomendandoles a los
filipenses. El hecho real de que Pablo habara de esta verdad como una cosa ya reconocida
y la usara como ilustracion, confirma la verdad teoldgica que en ella se encierra. Los
hombres dan por concedido lo que creen en comudn; pero arguyen cuando surgen
diferencias discutibles.

Mucha tinta se ha desperdiciado a propdsito del significado de la frase “se despojo a
si mismo” (2:7). (Hasta qué punto abandoné Cristo las prerrogativas de la deidad cuando
vino a vivir entre los hombres? El Sefior Jesucristo voluntariamente se despojo a si mismo
de la gloria visible para tomar sobre si el ropaje de la humanidad, y esto para frontar la pena
del pecado humano en una condicién humana; pero no por eso dejo de ser Dios. De
acuerdo con Colosenses 1, con Hebreos 1 y 2 y Juan 1, este es de los los pasajes relevantes
relacionados con la doctrina de la Encarnacion.

El segundo pasaje, de Filipenses 3, proporciona un examen de los intimos motivos
de la vida de Pablo. Su asombrosa devocién y su indeclinable celo le colocan entre los
grandes dirigentes de la historia que dedicaron sus vidas a una causa en la que creian
expresamente. Para €l, sin embargo, toda su vida se condensaba en Cristo, para “conocer”
a Cristo, para “ser encontrado” en Cristo, para “alcanzar la meta” colocada en Cristo, Pablo
habia comprometido toda su atencion. Filipenses exhibe el ejemplo de una vida totalmente
vivida en Cristo.

(387)



Resultados de la prisién de Pablo

No es dificil evaluar el resultado del periodo de encarcelamiento aunque queden
todavia algunas preguntas acerca de que si Pablo haya sido o no libertado. A pesar de su
aislamiento en Cesarea y en Roma, el ministerio de Pablo no termind. Por medio de sus
ayudantes y amigos a quienes se recuerda en las salutaciones de sus epistolas, mantuvo
constante comunicacion con las iglesias. Aquel retiro forzoso le proporcioné mas tiempo
para la oracién y la meditacién, de donde surgieron las inapreciables ensefianzas de la
prision. Su apelacion a César colocé al cristianismo directamente bajo la consideracion del
gobierno romano, y obligé a las autoridades civiles a reconocer su legalidad. Si se habia de
permitir como religio licita (un culto permitido), perseguirlo seria ilegal; por lo cual su
ejercicio pacifico debia garantizarse. Si, por otra, se le conceptuaba como religio ilicita (un
culto prohibido) entonces la persecucion resultante le serviria de aviso, ofreciéndole una
oportunidad para que demostrara su influencia. En la década de la mision a los gentiles del
46 al 56 D.C., y en los cuatro afios del encarcelamiento de Pablo, la iglesia surgi6 de entre
las banderas del judaismo y cred sus propias filas como movimiento independiente. La
expansion misionera encontrd lista a la iglesia para avances mucho mas sorprendentes.

Otras lecturas

Erdman, Carlos R. La Epistola a los Efesios. Grand Rapids: Editorial T.E.L.L., 1976.

Harrison, Everett F. Colosenses: Cristo Todo-suficiente (serie “Comentario Biblico
Portavoz”). Grand Rapids:Editorial Portavoz, 1990.

Hendriksen, Guillermo. Comentario del Nuevo Testamento: Efesios, Filipenses,
Colosenses, Filemon. Grand Rapids: Subcomision Literatura Cristiana. 3 tomos,
1984, 1975, 1982.

Hiebert, D. Edmund. Tito y Filemon (Serie “Comentario Biblico Portavoz”). Grand
Rapids:Editorial Portavoz, 1981.

Kent, Homer A. Efesios: La gloria de la iglesia (serie “Comentario Biblico
Portavoz*). Grand Rapids: Editorial Portavoz, 1981.

Trenchard, Ernesto y Wickham, Pablo. Epistola a los Efesios (serie “Cursos de Estudio
Biblico”). Grand Rapids:Editorial Portavoz, 1989.

(388)



PARTE CUARTA:

LOS PROBLEMAS DE LA IGLESIA PRIMITIVA

El periodo de la consolidacion
60 al 100 d.C.

CAPITULO DIECIOCHO:
LA IGLESIA INSTITUCIONAL:

Las Epistolas Pastorales
Trasfondo

No existe una sola fuente historica que nos proporcione en forma escrita y
consecutiva las noticias necesarias acerca de los vaivenes de la iglesia, a partir del
momento en que se cierra el libro de Los Hechos hasta que termina el siglo primero.
Unicamente las cartas particulares del Canon juntamente con las alusiones que se pueden
espigar de entre los escritos de los padres de la iglesia primitiva nos pueden proporcionar
alguna informacién acerca de los acontecimientos de esta época. A las dificultades
enunciadas se afiade la incertidumbre que se presenta al tratar de sefialar fechas exactas y
lugares precisos respecto al origen de estos escritos, de manera que resulta casi imposible
reconstruir un cuadro consistente de este periodo.

Después de la prision de Pablo ocurrié un cambio definido. De alli en adelante el
Apostol fue diferente porque a pesar de que no queria renunciar al ardiente propoésito que le
imponia su vocacion, como lo demuestra en su carta a los Filipenses (3:12), el tiempo se le
volvia en contra. En Filemon, se describié como “Pablo viejo (Filemén 9), y en Filipenses
indica que tenia cerca la

(391)

muerte (1:20 y 21). Cada dia se apoyaba mas en la ayuda de sus jovenes colaboradores, los
cuales estaban libres y eran mas capaces que él para proseguir el trabajo de la predicacion.

Las Epistolas Pastorales, nombre con que designamos a | Timoteo, Tito y Il
Timoteo, pertenecen a esta etapa de su carrera. La genuinidad de ellas ha sido disputada
por causa de las diferencias que en vocabulario, estilo y contenido existen entre ellas y el
cuerpo general de la literatura paulina. Pero llevan el nombre de Pablo, y relacionandolas
con lo que sabemos de la biografia de éste, resulta suficientemente fuerte el argumento que
nos garantiza su aceptacion, puesto que su vocabulario y estilo pueden haber variado con la
edad y las circunstancias. Hay una marcada diferencia entre las Epistolas de la Prision y las
de los Viajes, de manera que la resulta posteriormente entre aquéllas y las Pastorales no
debe sorprendernos.

Los datos biograficos que las Epistolas Pastorales nos proporcionan, indican
claramente que Pablo debid haber sido absuelto en su primera presentacion ante el



Emperador y que a continuacién gozé de un breve periodo de libertad para su ministerio.
Su plan original habia sido entregar la ofrenda de las iglesias gentiles para la de Jerusalén y
luego apresurarse hacia el occidente para fortalecer la iglesia de Roma, desde la cual
marcharia hacia Espafia. Cuatro afios cuando menos habian transcurrido desde que Pablo
habia dejado de actuar como jefe de sus planes, pero por fin volvia a serlo encontrandose
libre ya. Las alusiones que en las Epistolas Pastorales encontramos respecto a sus viajes,
no guardan relacion con el relato que hallamos en Los Hechos, y en muchos detalles no
corresponden en nada. La inevitable deduccion es que las tres epistolas debieron haber sido
escritas posteriormente al libro de Los Hechos, cuando Pablo se encontré viajando de
nuevo.

Las relaciones cronoldgicas entre las epistolas pastorales y las de la prision se
descubren claramente por medio de las referencias hechas a los compafieros de Pablo.
Muchas de éstas son idénticas con las que hay en las epistolas de prision, pero las
referencias a los lugares demuestran que esos compafieros habian dejado la vecindad
inmediata en donde Pablo estaba. Timoteo habia quedado

(392)

en Efeso en tanto que Pablo iba en ruta a Macedonia (I Tim. 1:3), mientras en el ultimo
viaje que hizo Timoteo con Pablo venian de Macedonia a Asia (Hech. 20:4-6), y Timoteo
no se quedd en Efeso. Ademas habia abandonado a Pablo (Il Tim. 4:10), en tanto que en
las epistolas de la prision se le incluye entre el grupo que en Roma frecuentraba al Apostol
(Filemén 24). Tito se quedd en Creto (Tito 1:5), y de alli fue a Dalmacia (Il Tim. 4:10),
pero en ninguno de los viajes que se relatan en Hechos se sabe que Pablo haya ido a Creta,
ni que haya llevado consigo a Tito cuando por fin tocd esta isla en su viaje a Roma.
Marcos estaba en Asia (4:11) en donde Pablo le habia recomendado, segin una de sus
cartas a los de Asia (Col. 4:10). Lucas todavia estaba con él (I Tim. 4:11). Tiquico habia
ido en comision especial a Efeso (4:12). Pablo mismo habia visitado Efeso (I Tim. 1:3),
Creto (Tito 1:5), Nicopolis (3:12), Corinto (11 Tim. 4:20), Mileto (4:20), Troas (4:13) y por
fin se encontraba en Roma (1:17). Estaba en prision (1:16) y completamente seguro de que
el final de su vida no se encontraba lejos (4:6,7). Toda la situacion estaba muy cambiada
en relacion con la que se describe en las epistolas de la prision.

Dentro del arreglo de las epistolas pastorales se descubre que paso, probablemente,
algun tiempo entre una y otra. | Timoteo retrata a Pablo ocupado activamente en viajar,
aconsejando a su joven ayudante en cuanto a sus deberes pastorales. Y el panorama de la
de Tito es muy parecido. Il Timoteo, sin embargo, suena marcadamente en los presagios
del fin, porque Pablo demuestra confiadamente que no espera sobrevivir al invierno (Il
Tim. 4:21). Su primera defensa, en la cual todos le abandonaron, habia terminado
favorablemente (4:17), pero sus acusadores se habian vuelto mas rencorosos (4:14), y su
condenacion y ejecucion de seguro serian cosas que llegarian en poco tiempo. El
temperamento de Neron era muy tornadizo y la esperanza de obtener su clemencia, muy
pequefia.

Las epistolas pastorales son arménicas entre si. Si el vocabulario y el estilo pueden
usarse como criterio para estimar la relacion que existe entre cada una, resultara cierto que
fueron escritas por la misma persona y bajo las mismas circunstancias generales.

(393)



Por tanto son una buena base para apreciar el estado que laiglesia guardaba en la séptima
década de la era cristiana.

| Timoteo

Dando por hecho que después de haber apelado al emperador, Pablo fue libertado el
afio 60 o el 61 D.C., recomenzd inmediatamente sus actividades misioneras.
Contrariamente a sus planes originales (Hech. 20:38), tuvo oportunidad de volver a visitar
las iglesias de Asia. Habia habido entre ellas algunas defecciones, a causa de las cuales
Pablo aconsejo a Timoteo que “requiriese a algunos que no ensefien diversa doctrina, ni
presten atencion a fabulas y genealogias sin término...” (I Tim. 1:3,4). Querian ser
doctores de la ley aunque carecian de experiencia e ignoraban sus misterios (1:7). Ademas
de aquellos que padecian confusién intelectual habia otros que tenian una moral muy floja,
como Hymeneo y Alejandro, (1:20), los cuales habian sido puestos bajo muy severa
disciplina. Estas tendencias se habian caracterizado por argumentos sin valor (1:6) y
naufragio espiritual.

La organizacion de la iglesia se habia hecho mas compleja. Los oficios dentro de
ella se habian consolidado y algunos los procuraban como medios para alcanzar una
codiciada eminencia, de manera que el prestigio del oficio, mas que la oportunidad de
servir, se convertia en el principal objetivo. Obispos, didconos y ancianos se mencionan
por separado, aungue probablemente los primeros y los terceros son idénticos.®® Las viudas
sostenidas por la iglesia estaban “enlistadas”, y asumian algunas responsabilidades en el
servicio social de la misma (5:9). Los servicios tenian algunos rasgos particulares: se
oraba con las manos levantadas (2:8), las mujeres se caracterizaban por su modestia y
sujecion (2:11), se leia, se predicaba y se ensefiaba (4:13), se imponian las manos para
conferir dones espirituales (4:14). Con el surgimiento de la segunda y tercera generaciones
de creyentes, la teologia de la iglesia

(394)

se hizo mas y mas popular pero decreci6 en su fuerza vital. Las discusiones y altercados se
acrecentaron sobre puntos de desacuerdo; la herejia se convirtié en un peligro creciente.

LA BIOGRAFIA DE TIMOTEO

Timoteo se presta para un interesante estudio. Naci6 en Listre, de padre griego y
madre judia; se educd en la fe judia y aprendio las escrituras desde la nifiez. Pablo le hizo
suplente suyo en su segundo viaje (Hech. 16:1-3), y Timoteo permanecié con él
posteriormente. Participé en la evangelizacion de Macedonia y Acaya, y ayud6 a Pablo
durante los tres afios de predicacion en Efeso, en donde adquirié perfecto conocimiento de
la ciudad y de las necesidades de la iglesia local. Fue uno de los delegados nombrados para
Jerusalén (20:4) y probablemente acompafié a Pablo en el viaje de regreso. Estuvo con
Pablo en Roma durante su primer encarcelamiento, porque su nombre aparece en el
encabezado de la epistola a los Colosenses (1:1) y de Filemén (1). Después de que fue

99 Comparese Hechos 20:17 y 28. Las personas mencionadas pertenecian a Efeso.



libertado Pablo, viajé con él y es claro que el Apéstol dejé en Efeso para que pusiera en
orden el desorden que alli reinaba, mientras tanto Pablo continuaba visitando las iglesias de
Macedonia. Hacia el final de la vida de Pablo se reunié con él en Roma (Il Tim. 4;11,21)
sufriendo encarcelamiento del cual (Heb. 13:23) fue libertado posteriormente.

Timoteo era un hombre de confianza pero no era de caréacter fuerte. Daba la
impresion de no ser maduro, aunque debié haber tenido cuando menos 30 afios de edad
cuando Pablo le asigné el pastorado de Efeso (I Tim. 4:12). Era timido (Il Tim. 1:6,7) y
padecia del estdmago (I Tim. 5:23). Las epistolas que llevan su nombre tuvieron por objeto
animarlo fortaleciéndolo para la tremenda tarea que de Pablo iba a heredar.

BOSQUEJO
I TIMOTEO: CONSEJOS PARA UN PREDICADOR JOVEN
I. La salutacion 1:1,2
Il. El predmbulo 1:3-17
(395)
La emergencia en Efeso 1:3-11
La experiencia de Pablo 1:12-17
I1l. La Comisidn oficial 1:18-4:5
Su proposito 1:18-20
Acerca de la oracion 2:1-8
Respecto a la participacion de las mujeres en el culto 2:9-15
Acerca del oficio de obispo 3:1-7
Acerca del oficio de didcono 3:8-13
Paréntesis personal 3:14-16
Acerca de la Apostasia 4:1-5
IV. Las exhortaciones personales 4:6-6:19
Acerca de la conducta personal 4:6-16
Acerca de su trato con diversos grupos 5:1-6:2
Las viudas 5:1-16
Los ancianos 5:17-19
Los apOstatas 5:20-25
Los esclavos 6:1,2
Los falsos maestros 6:3-8
Los avaros 6:9,10
Acerca de la profesidn personal 6:11-16
Acerca del uso de la riqueza 6:17-19
V. Saludos finales 6:20,21
CONTENIDO

Es dificil lograr un bosquejo consistente de esta epistola por causa de su estilo de
conversacion y su tono intensamente personal. Algunas de sus afirmaciones no
corresponden con el contexto, como el consejo de “no bebas de aqui en adelante agua”,



5:23. Estas son exactamente la clase de expresiones que se considerian naturales en una
inesperada conversacion en la que el que habla las dice como las piensa sin tener en mente
un ensayo formal. El preambulo (1:3-17) bosqueja la emergencia que obligé a Pablo a dejar
a Timoteo en Efeso. Le recuerda a Timoteo su experiencia

(396)

personal que sirve como modelo a los que son llamados al ministerio. Le menciona
frecuentemente la responsabilidad de su vocacion (1:18; 4:6, 12, 16; 5:21; 6:11, 20), como
si quisiera impedirle que huyera de una tarea dificil. La comision oficial, introducida con la
frase, “este mandamiento, hijo Timoteo, te encargo,...” (1:18), tiene que ver con asuntos
importantes de organizacion en la iglesia. Se ventilan problemas acerca de la organizacion,
de la vida devocional, de las relaciones oficiales y de la doctrina, asi como también se
bosquejan los correspondientes a una sana politica de administracién pastoral. En la
seccion de exhortaciones personales (4:6-6:19) Pablo bosqueja la relacion del predicador
con su ministerio y con los grupos que forman la congregacién ensefiandole como ha de
tratar con cada uno de ellos. La apelacion final a Timoteo como hombre de Dios es clésica,
y en sus cuatro imperativos, huye, sigue, lucha, guarda (6:11, 12, 14), Pablo bosqueja los
elementos personales de una vida ministerial.

Tito
TRASFONDO

En cuanto al orden cronoldgico, Tito sigue a | Timoteo. Pablo, habiendo dejada a
Efeso, partié para Macedonia y quiza de alli zarpd para Creta, en donde habia estado como
visitante durante su viaje a Roma. En esta ocasion paso6 aqui algin tiempo; pero dejé a Tito
para completar el establecimiento de la Iglesia y para rectificar ciertos errores en que ella
habia caido. Quisiéramos saber si Pablo sentia que su tiempo era corto y deseaba volver a
Efeso, porque manifestd que queria enviar a Tiquico a Creta (Tito 3:12) un poco después.
Su Gltima meta fue Nicopolis (probablemente en el Epiro), en donde proyectaba pasar el
invierno.

La situacién en Creta era deprimente. La iglesia carecia de organizacion, y sus
miembros observaban una conducta descuidada. Si los mandatos que encontramos en el
capitulo 2 descubren las necesidades de las iglesias cretenses, podemos afirmar que los
hombres

(397)

de ellas eran relajados y descuidados, las mujeres viejas, eran chismosas y dadas a
embriagarse con vino, y las jovenes eran ociosas y coquetas. Quiza la predicacion del
evangelio de gracia, habia dado a los cretenses la impresion de que la salvacion por fe
estaba divorciada de una vida industriosa y moral. Seis veces (1:16; 2:7, 14; 3:1, 8, 14) en
esta breve epistola se demuestra la urgencia de que los cristianos tengan buenas obras.
Aunque Pablo ensefia que la salvacion no puede ganarse mediante ellas (3:5), con igual
vigor afirma que los creyentes deben tener sumo cuidado en mantenerse produciéndolas.
Los disturbios en Creta se debian a una combinacién de moral laxa nacida de las
naturales tendencias de los cretenses (1:12, 13), acentuada por disputas acerca de fabulas



judias y mandamientos promovidos por un grupo de judaizantes (1:10) que vivian sin Dios
(1:16), sin gobierno (1:10), trastornadores (1:11), y conveniencieros (1:11). Estos maestros
diferian de los que habian trastornado a los galatas porque su error era moralmente
perverso, en tanto que el de los galatas era de estricto legalismo. Los dos estdn condenados
por esta epistola.

Tanto | Timoteo como Tito fueron escritas para aconsejar a un suplente que estaba
resolviendo los problemas de un dificil pastorado. Tito, el destinatario de esta epistola
habia sido conocido y asociado de Pablo durante 15 afios 0 mas. Era gentil convertido en
los primeros dias de la iglesia en Antioquia, y cuya conversion fue tan convicente que
sirvié como muestra nimero uno de los gentiles incircuncisos pero creyentes, cuando Pablo
y Bernabé concurrieron al concilio de Jerusalén (Gal. 2:1, 3). Debid haber estado con
Pablo durante su tercer viaje misionero, porque sirvio como enviado de Pablo durante los
dificiles dias en que la iglesia de Corinto se rebeld, y fue él quien triunfé haciéndoles
volver al arrepentimiento y a la lealtad (Il Cor. 7:6-16). Habia viajado extensamente en
Macedonia para colectar los fondos que Pablo estaba levantando y lo habia hecho en forma
tan satisfactoria, que Pablo lo aprobd con todo su corazon (8:16, 19, 23). Debid haber
estado incluido en el “nos” de Hechos 20:5, aunque no se le menciona por nombre en
ninguna parte del libro de Los Hechos.

(398)
La Gltima alusion que de él hallamos en el Nuevo Tetamento pone en claro que habia ido a

Dalmacia (I Tim. 4:17). Parece que fue de carcéacter més fuerte que Timoteo y mucho més
capacitado para habérselas con la oposicion.

BOSQUEJO
TITO: LA SANA DOCTRINA
I. Salutacion: El origen de la sana doctrina 1:1-4
I. La administracion de la sana doctrina 1:5-16
La eleccion de ancianos 1:5-9
La denuncia de los falsos maestros 1:10-16
I1l. La predicacion de la sana doctrina 2:1-15
Aplicacion 2:1-10
A los ancianos
A las mujeres de edad
A las jovenes
A los jovenes
Al mismo Tito
A los esclavos
Definicion 2:11-15
IV. La correccion por medio de la sana doctrina 3:1-11
V. Saludos finales 3:12-15

CONTENIDO



El contenido general de Tito es semejante al de | Timoteo, con la Unica diferencia de
que en Tito se hace fuerte énfasis sobre la formula de la fe. En dos pasajes Pablo logra la
mas estrecha apoximacion que hay a la férmula de un credo en todo el Nuevo Testamento
(2:11-14, 3:4-7). Notense los elementos contenidos en estos pasajes:

1. La personalidad de Dios (2:11, 3:6).
2. Las cualidades del amor y la gracia de Dios (2:11, 3:4).
Su titulo de salvador (2:10, 3:4).

(399)

w

4. El carécter salvador de Cristo (2:13, 3:6).

5. El Santo Espiritu (3:5).

6. Impliacion del caracter Trino de Dios (3:5,6).

7. Lasustancia divina de Cristo (2:13).

8. La expiacion vicaria de Cristo (2:14).

9. La universalidad de la salvacion (2:11).

10. Salvacion por gracia, no por obras (3:5).

11. La presencia interna del Espiritu Santo en el creyente (3:5).
12. Justificacion por la fe (3:7).

13. La santificacion (purificacion) de un pueblo para El (2:14).
14. Se requiere que nos separemos del mal (2:12).

15. La herencia de la vida eterna (3:7).

16. El regreso de Cristo (2:13).

Los anteriores puntos constituyen un magnifico digesto de la teologia del Nuevo
Testamento.

Tito es un buen sumario de la ensefianza doctrinal de la iglesia cuando emergio a la
etapa institucional. Aunque fue escrita a un misionero de vanguardia, éste representaba una
iglesia que habia pasado de la era de exploracion a la institucional, en la cual aquella, habia
definido ya la fe y la conducta de sus miemros. La palabra “sana” implica que se conocia y
se reconocia un modelo de doctrina al que debian conformarse la vida y la ensefianza
correctas.

Il Timoteo
TRASFONDO
No sabemos si Pablo cumplié su deseo de visitar a Espafia. Clemente de Roma (95

D.C.) dijo en su carta que Pablo “...ensefi0 justicia a todo el mundo, y que cuando lleg6 a
los limites de Occidente dio su testimonio delante de los gobernantes...”1%0

(400)

100 | Clemente V, 7. Véase Kirsopp Lake, The Apostolic Fathers (Londres: William Heinemann, 1919). Vol.
1, p. 17.



Si Clemente escribid lo anterior estando en Roma resultaria tan extrafio que se refiriera a
esta ciudad como “los limites de Occidente” tanto como lo seria que un hombre que viviera
en Chicago llamara a esa ciudad, el limite occidental de los Estados Unidos. Clemente no
menciono a Espafia y es posible que haya estado simplemente suponiendo lo que Pablo
habia hecho en el supuesto caso de que hubiera cumplido su declarada intencion. Seria
interesante saber si Pablo pudo predicar alli y si las primeras iglesias de Noréafrica y
Bretafia fueron fundadas por sus convertidos.

Cualquier viaje a Espafia en esta época no pasa de ser una mera especulacion, y su
situacion sobre el mapa es una mera probabilidad, en el mejor de los casos. Si los viajes de
Pablo siguieron estrictamente las lineas marcadas en las cartas pastorales, él se detuvo en
Corinto (4:20), en donde Erasto decidid quedarse; en Mileto, en donde dej6 enfermo a
Trofimo, y en Troas (4:13). El orden exacto de estas jornadas no se descubre en la
narracion. No se detuvo en Efeso pero envio hasta alld a Tiquico. Debio haber sido
arrestado repentinamente y llevado a Roma, porque dejé sus planes sin terminar. Los libros
que olvidé en Troas debi6 haber pensado recogerlos mas tarde, pero ya no tuvo oportunidad
de hacerlo. El lugar de su arresto es incierto; pudo haber sido Troas o quiza Nicopolis.

La causa de su arresto tampoco se sabe. Si Alejandro el caldero, mencionado en Il
Timoteo 4:14 es el mismo Alejandro de Hechos 19:33, se podria aventurar la suposicion de
que era un judio comerciante en metales que estaba disgustado con Pablo por dos motivos:
1) porque Pablo predicaba la libre gracia para los gentiles, y 2) porque habia declinado el
comercio en templecitos hechos en Efeso, debido al ataque vigoroso de Pablo al
paganismo. La situacion en Efeso era tirante. Pablo se refirio en II Cor. 1:8 a “nuestra
afliccion que nos sobrevino en Asia; que sobre manera fuimos cargados sobre nuestras
fuerzas, de tal manera que estuviésemos en duda de la vida”. En Hechos 20:19 mencion6
las “acechanzas de los judios” que se formaron contra ¢l alli. Quizas Alejandro, irritado a
causa de la huida de Pablo de Efeso, y a causa también de la pérdida de su negocio que los
artifices

(401)

compafieros suyos habian sufrido, lo denuncié a las autoridades romanas y logro por fin
que fuese condenado. Alejandro era conocido de Timoteo también, y el consejo de Pablo
de que se cuidara de él indica que todavia estaba operando en donde Timoteo estaba,
posiblemente en Efeso.

El tono general de las epistolas pastorales denuncia una iglesia que estaba luchando
por mantenerse con vida en contra de la celosa malicia de un frustrado judaismo y la
corrupta indiferencia de un decadente paganismo. Pablo, el representante de la generacion
de misioneros exporadores que se iba extinguiendo, estaba delegando sus responsabilidades
sobre ayudantes mas jovenes y mas vigorosos algunos de los cuales, como Tito y Timoteo
eran sus dignos sucesores y otros que como Demas eran traidores (Il Tim. 4:10). 1l
Timoteo fue su Gltimo mensaje para sus ayudantes y amigos antes de abandonar el
escenario.

BOSQUEJO

Il TIMOTEO: EL MENSAJE DE DESPEDIDA



I. Salutacién 1:1,2

I. El ideal pastoral 1:3-3:17
Los precedentes del pasado 1:3-18
Los problemas del presente 2:1-26
Vida personal 2:1-13
Relaciones publicas 2:14-26
Los prospectos para el futuro 3:1-17
Peligros de apostasia 3:1-9
La defensa de la fe 3:10-17
I11. El encargo final 4:1-8
IV. Saludos de despedida 4:9-22
CONTENIDO

El contenido de esta ultima epistola es una mezcla de sentimientos personales y de
politica administrativa, de reminiscencia

(402)

y de instruccion, de tristeza y de confianza. Su principal propdsito era animar a Timoteo
para la dificil tarea que Pablo mismo estaba proximo a rendir. Pone delante el ideal
pastoral recordandole primero a Timoteo su experiencia personal incluyendo estas palabras:
“que nos salvd y nos llamd con santa vocacion...conforme a su propia determinacén y
gracia” (Il Tim. 1:9, las italicas son nuestras). Con este llamamiento en mente urgio a
Timoteo para que afrontara sus problemas como el soldado que va a la guerra (2:3),
confiando en que su general cuidara del plan de campafia, sirviendo de todo corazdn y sin
lamentos en las filas en donde se le necesite. En su vida personal y en sus relaciones
publicas con la iglesia debe considerarse siempre como el siervo de Dios, no contencioso
sino listo para ayudar a todos los hombres a que entiendan la verdad de Dios.

El cuadro respecto a los Gltimos dias, como el pasaje similar en | Tim. 4:1-3 era un
fragmento profético en el que se describen las condiciones en que la iglesia deberia esperar.
El antidoto que Pablo prescribe en contra de la corriente del mal fue el conocimiento de las
Escrituras, “las cuales pueden hacerte sabio para salvacion por medio de la fe que es en
Cristo Jesus” (II Tim. 3:15).

El encargo final (4:1-6) es clasico y debe ser estudiado cuidadosamente por todo
candidato al ministerio.

Evaluacién

Las epistolas pastorales como un grupo son la fuente mas valiosa que existe para el
entendimiento de la vida de la iglesia en el periodo de transicién cuando se cierra el de
exploracion y surge la organizacion institucional que se refleja en las epistolas de Ignacio.
Vale la pena que notemos dos o tres tendencias.

Como primera, sefialaremos el crecimiento manifiesto de la herejia. La oposicion a
la verdad, y las doctrinales divergencias aparecen en todas las epistolas de Pablo. En



Galatas se ataca al legalismo. En | Corintios se afirma que algunos no creen en la
resurreccion del cuerpo, en la de Colosenses se reflejan los restos

(403)

de algun culto filoséfico. Estas, sin embargo, eran esporadicas y locales con la posible
excepcion de la tendencia judaizante pero hasta ésta variaba en caracter y en intensidad en
diferentes lugares. En las epistolas pastorales aparecen los mismos errores, pero
intensificados y formando una futura amenaza que los jévenes predicadores deberian
solucionar.

Por causa de esta amenaza se encuentra mucho énfasis sobre formulas de un credo
en las epistolas pastorales mas aque en los primeros escritos. Las formulas doctrinales
especificas que hay en Tito, el mandato de “conservar el modelo de las sanas palabras que
oiste de mi” (II Tim. 1:13), y las frecuentes sentencias en forma de credo (I Tim. 1:15, 2:3-
5, 3:16, 4:10, 11 Tim. 1:10, 2:8, 3:16) impresionan al lector con el hecho de que las epistolas
pastorales fueron escritas para una iglesia que estaba comenzando a formular su fe en
términos bien articulados. Tales expresiones caracteristicas de un credo circulaban
ampliamente, puesto que la férmula “palabra fiel y verdadera” se usa para introducir
muchas de ellas si fueran cominmente utilizadas en la ensefianza oral de la iglesia (I Tim.
1:15, 3:1, 4.9, II Tim. 2:11, Tito 3:8). La frase “sana doctrina” ocurre también con
frecuencia (I Tim. 1:10, 6:3, II Tim. 1:13, 4:3, Tito 1:9, 2:1, 2:8). La palabra “sana”
significa literalmente “saludable y en general se relaciona con buenas obras tanto como con
principios correctos. El credo y la vida nunca se encuentran divorciados en la Biblia.

Aunque la propia conciencia de la iglesia como institucion habia comenzado a
surgir (I Tim. 3:15), todavia no se habia convertido en una fija jerarquia o en una
organizacién mecanica. La vitalidad espiritual y la conducta eran de mas importancia que
los ritos y la politica, y estaba aln vivo el impetu misionero. A pesar de la incipiente
persecucion y de las herejias, la iglesia todavia iba creciendo rapidamente.

Otras Lecturas
Hiebert, D. Edmund. Primeray Segunda Timoteo (serie “Comentario Biblico Portavoz”).
Grand Rapids:Editorial Portavoz, 1988.
.Tito y Filemon (serie “Comentario Biblico Portavoz™). Grand Rapids:Editorial

Portavoz, 1981.

(404)



CAPITULO DIECINUEVE:

LA IGLESIA SUFRIENTE: | Pedro

Transfondo

Hasta estas alturas del Nuevo Testamento poco se ha dicho acerca de la relacion
existente entre el cristianismo y el gobierno romano. Las pocas referencias politicas que
hay en los evangelios, se ocupan del gobierno local de los Herodes mas bien que del
sistema imperial, con excepcion de la famosa declaracion de Jesus: “...Pagad pues a César
lo que es de César, y a Dios lo que es de Dios” (Mat. 22:21). En los Hechos
invariablemente se presentan las relaciones entre el cristianismo y los oficiales romanos en
un aspecto favorable, pero se da la impresién de que estas relaciones fueron escasas. Las
epistolas de Pablo no discuten las teorias politicas y Unicamente ordenan a los cristianos
que se sujeten a los poderes existentes, porque son ordenados de Dios (Rom. 13:1-6).

Este relativo silencio respecto a las relaciones politicas que bajo un gobierno
totalitario no podian dejar de tener importancia puede explicarse de varios modos: Primero,
el cristianismo era esencialmente espiritual, no politico. “Mi reino no es de este mundo”,
dijo Jesus a Pilato: “Si mi reino fuera de este mundo mis servidores pelearian por mi...”
(Juan 18:36). La aplicacion de los

(405)

principios que JeslUs ensefid habian de tener consecuencias politicas pero ni El ni los
apostoles fueron revolucionarios o agitadores.

Ademas, como ya se ha hecho observar, el cristianismo creci6 dentro del judaismo,
siendo éste un religio licita, un culto permitido y protegido por el estado. La politica
romana era de tolerancia en donde quiera que las observancias religiosas no contravenian
las demandas del estado. En tanto que los cristianos no crearan disturbios, simplemente se
les ignoraba.

Los cristianos que no habian entrado en contacto con Roma durante la primera parte
del primer siglo dejaron una favorable impresién sobre las autoridades romanas. Pablo
defendi6 sus derechos de ciudadania, cuando menos dos veces, demandando que le fueran
reconocidos (Hech. 16:36-39, 22:24-29) y ademas podia decir que nunca habia sido
culpable de actividades subversivas, o de provocar insurrecciones (24:12). La iglesia habia
seguido una politica de penetracion pacifica en la sociedad, con el mensaje de Cristo.

Hacia el fin de la sexta década, la situacion comenzd a cambiar. Los cristianos se
habian separado del judaismo y fueron reconocidos como grupo diferente. Su firme
adhesion a creer en un Dios invisible y en un Cristo resucitado provocaron en su contra la
sospecha y el desprecio del pueblo, en tanto que sus platicas acerca de un juicio venidero y
del derrumbamiento del orden existente produjeron malentendidos y odios. La reaccion
contra ellos en Roma, bajo Nerdn, fue producto de este disgusto popular, activado por las
maliciosas acusaciones de Nerén. El final de las epistolas pastorales demuestra que la
muerte de Pablo marc6 el cambio de la politica del gobierno, de una casual tolerancia a un
criterio hostil.



Cuando las iglesias comenzaron a comprender este cambio de actitud, se volvieron
recelosas en cuanto a lo que les pudiera sobrevenir. No podian organizar la resistencia,
porque de hacerlo, habrian violado su propio principio de obediencia pacifica al gobierno,
dando ocasién para mayores cargos en su contra. ¢Les sobrevendria la extencion? Cual
seria su fin? ;Se repetirian las

(406)
Mapa
PROVINCIAS DE ASIA MENOR
Y LAS
SIETE IGLESIAS DE ASIA
(407)

provincias las brutalidades de Ner6n? Esperaban que sus dirigentes dieran respuesta a estas
preguntas.

La primera carta de Pedro se escribié para explicar la situacion que afectaba a las
iglesias del norte de Asia Menor en las provincias de Ponto, Galacia, Capadocia, Asia y
Bitinia. Dos de estas provincias, Ponto y Capadocia no se mencionan en Los Hechos entre
las que fueron evangelizadas por Pablo; a Bitinia quiso ir pero se le prohibié (Hech. 16:7).
Galacia y Asia fueron evangelizadas por Pablo, pero la manera en que se mencionan en la
lista de las provincias da la impresion de que Pedro se dirigia Gnicamente a los cristianos
que vivian en la parte norte de ellas.

Los origenes y la feligresia de estas iglesias no las conocemos debidamente. Hubo
habitantes de Capadocia y de Ponto que estuvieron presentes en el dia de Pentecostés
(Hech. 2:9) y debieron haber retornado a sus hogares con las noticias de la llegada del
Mesias y del derramamiento del Espiritu Santo. Es posible que Pedro haya predicado en
estas regiones porque trabajo con la iglesia de Antioquia (Gal. 2:11), y habia viajado en el
mundo mediterraneo en donde también Pablo estaba predicando durante la campafia en
Europa (I Cor. 9:5). Aunque no se cuenta con una declaracion histérica de que Pedro
fundara o visitara estas iglesias, no se sabe que algo se lo impidiera. Quiza Pablo se eximio
de hacer obra misionera en esas provincias al saber que algln otro ya trabajaba alli.

La epistola estd dirigida a “los elegidos expatriados de la Dispersion...” (I Pedro
1:1). Esta salutacion juntamente con las referencias que se hacen a los gentiles (2:12; 4:3),
da la impresion de que estos “elegidos” eran convertidos de la dispersion y que formaban
grupos de caracter predominantemente judio. Surge la pregunta legitima acerca de que si
estos términos se han de entender literalmente o en sentido figurado. “Gentil” designaba no
solamente al no judio, en el sentido racial, sino también en el sentido espiritual. Para un
judio, el vocablo “gentil” designaba a quien no conocia al verdadero Dios. Cuando los
cristianos se posesionaron de la fraseologia judia, “gentil” se convirti6 en el equivalente

(408)



del moderno término “pagano”. Este uso de la palabra en I Pedro queda confirmado por
uno o dos diferentes pasajes. | Pedro 1:14 ordena a los oyentes que pongan su esperanza en
Cristo “como hijos obedientes, no conformandoos con los deseos que antes teniais estando
en vuestra ignorancia”. Aquellos que habian crecido como judios, con el conocimiento de
las escrituras, dificilmente podrian haber sido llamados ignorantes. En otro pasaje Pedro
habla de “vuestra vana conversacion, la cual recibisteis de vuestros padres” (1:18). Decia
el apostol que habian sido “llamados...de las tinieblas” (2:9), y en el siguiente pasaje en
donde los gentiles se mencionan, les dijo que “debia bastarles que en el tiempo pasado de
su vida hubieran hecho la voluntad de los gentiles, conversando en lascivias, en
concupiscencias, en embriagueses, en glotonerias, en banquetes y en abominables
idolatrias” (4:3). En tanto que estas igleias, como las establecidas por Pablo, debian haber
contado con un gran nicleo de judios de la dispersion y de prosélitos, parece razonable que
incluian también buen nimero de gentiles. EI lenguaje de Pedro puede aplicarse en su
mayor parte a unos y a otros; sin embargo, la alusion a las “abominables idolatrias” (4:3)
exige un trasfondo gentil.

La siniestra sombra de la persecucion dio motivo para esta carta. El sufrimiento es
una de las notas clave de la epistola y se menciona no menos de dieciséis veces. Las
iglesias habian “sido puestas en diversas tribulaciones” (1:6); algunos de sus miembros
estaban “sufriendo injustamente” (2:19); habia la posibilidad de que tuvieran que sufrir
“por causa de la justicia” (3:14), padeciendo hasta por hacer el bien (3:17). Dias tenebrosos
se vislumbraban, porque la “prueba de fuego” amenazaba con caer sobre sus cabezas y en
ella serian contados con los asesinos, ladrones y malhechores. Pedro les hizo ver la
urgencia de que no se avergonzaran si “sufrian como cristianos” (4:12-16). Estos
sufrimientos no serian en forma alguna, exclusivos para ellos, porque los cristianos de todo
el mundo también los sufririan (5:9). Todos deberian soportarlos con tanto valor como les
fuera posible. La carta era una advertencia y un preparatorio mensaje de aliento en vista de
la cercana emergencia.

(409)

Autor

Simén Pedro, el autor de la epistola, es el mejor conocido de los apéstoles de Cristo.
Como la mayor parte de sus camaradas, era galileo, pescador de oficio y fue traido a Cristo
al comienzo de su ministerio (Juan 1:41,42). Simdn era su nombre original: Pedro (roca)
fue el sobrenombre que le dio Jesus prediciendo que su naturaleza impulsiva y vacilante se
tornaria tan firme y digna de confianza como una roca. Simon dejé sus barcas de pesca
para obedecer el llamado de Jesus (Mar. 1:16-20) y se reunid con el grupo que lo seguia en
sus viajes por Galilea. Era dirigente por naturaleza (10:28) y con frecuencia hablaba a
nombre de los Doce (8:29; Juan 6:67; Mateo 19:27). Jesus lo coloco en el circulo mas
intimo de sus discipulos (Mar. 5:37; 9:2; 14:33) y tuvo para él especial atencion en diversas
ocasiones (Luc. 5:10; Mateo 16:17; Lucas 22:31,32; Juan 13:6-10). Era impulsivo,
vacilante, egoista, rapido en accion y pronto para retroceder. Su negacion de Jesus no fue
el resultado de premeditada malicia sino de repentino panico y de ella se arrepintio
posteriormente con intensa amargura (Mat. 26:69-75). Sin embargo, tenia en su alma
profundas corrientes de lealtad (Juan 13:36-38; 18:10,15). Se afligié profundamente por la



desaparicion del cuerpo de Jests de la tumba (20:2-6), y se regocijo de ver al Sefior
resucitado (21:7, 15-21).

En el dia de Pentecostés, Pedro en compafiia de los otros que habian formado el
grupo de oracion fue lleno con el Espiritu Santo. Instantaneamente se convirtié en el
dirigente de todo el grupo. Su sermdn dio la nota caracteristica de la nueva empresa, y su
predicacion, sus curaciones y la disciplina que ejercid, ocupan los cinco primeros capitulos
de Los Hechos. Al comenzar la persecucién por el Sanedrin, se retird, internandose en la
costa plana de Palestina, llegando hasta Samaria y Antioquia. Con el transcurso de los afios
viajo extensamente en su ministerio itinerante muy semejante al de Pablo. La tradicion
dice que fue crucificado, con la cabeza hacia abajo, en Roma, durante la persecucion de
Neron, por el afio 68 D.C., cuando mas tarde.

En la primera carta de Pedro, se declara que ésta fue escrita

(410)

de “Babilonia” (5:13). Hay tres posibles interpretaciones acerca de este lugar: 1) la
histdrica Babilonia de Mesopotamia, en donde habia una colonia judia que sobrevivid hasta
muy tarde en la era cristiana, y en donde Pedro pudo haber fundado una iglesia; 2) una
ciudad de Egipto; y 3) un nombre simbélico para Roma, porque los cristianos le aplicaban a
esa ciudad todas las pecaminosas connotaciones histéricamente asociadas con la Babilonia
del Eufrates, y mediante este recurso podian desahogar sus sentimientos sin ser
descubiertos.

No hay tradicién acerca de que Padro haya estado en la Babilonia de Egipto, ni era
éste un lugar de suficiente importancia para merecer la atencion del apostol. La Babilonia
del Eufrates garantiza mucho mejor la posibilidad, ya que fue el hogar de humeroso pueblo
judio desde los tiempos de la cautividad hasta los de Talmud. No hay, sin embargo,
evidencia alguna de que Pedro hubiera alguna vez estado en esta region, y aunque gran
nimero de comentadores han favorecido la opinién de que Pedro habitara en la region de
Babilonia, sus razones no son muy convincentes.

Diversos hechos parecen proporcionar apoyo a la idea de que “Babilonia” significa
Roma. Juan Marcos, que acompafiaba a Pedro cuando esta carta fue escrita, estaba en
Roma por el tiempo en que Pablo estuvo preso (Col. 4:10). Las provincias que se nombran
al principio aparecen en orden que sugiere que el mensajero portador de la carta haria un
circuito terminando en el lado occidental mas bien que en el oriental. Si el mensajero tenia
que regresar al lugar de donde llegd la carta, Roma mas bien que Babilonia, seria el lugar
I6gicamente final de su viaje. Una evidencia uniforme de los Padres coloca a Pedro en
Roma cerca del fin de su vida. Por esas razones parece mas sabia la conclusién de que esta
epistola fue escrita en Roma.

Si esta conclusién es correcta, no implica que Pedro haya fundado la iglesia en
Roma o que haya sido su pastor por un gran espacio de tiempo. Ni Los Hechos ni la carta a
los Romanos dan la menor indicacion de que Pedro haya estado en Roma antes del afio 60
D.C. Siescribié de Roma, seguramente lo hacia durante

(411)



una visita casual muy parecido a la que afios antes habia hecho a la iglesia de Corinto. %

La | de Pedro se parece mucho a las epistolas de Pablo en su estilo general, y resulta
semejante a Romanos y a Efesios en su lenguaje y estructura. La influencia Paulina sobre
Pedro no debiera sorprendernos, ya que los dos se habian conocido durante muchos afios, y
tanto mas cuanto que la influencia de Pablo sobre el pensamiento de Pedro se afirma
categoricamente en Galatas 2:11-21. Pedro estaba familiarizado con las epistolas de Pablo
(Il de Pedro 3:15,16). Ademas, si el amanuense de Pedro, Silvano (I Pedro 5:12), es
idéntico con Silas, el ayudante y asociado de Pablo, Pedro pudo facilmente haber aprendido
mucho respecto a la técnica de Pablo por medio del susodicho secretario.

Ademas del tema del sufrimiento que caracteriza a la epistola hay el contratema de
“la verdadera gracia de Dios” (5:12). El sufrimiento debe afrontarse con la gracia y debe
acrecentar la gracia en el individuo. El término “gracia” aparece en los saludos (1:2); como
sumario del mensaje de los profetas (1:10); como la esperanza del futuro (1:13); como el
ideal de conducta cuando se nos maltrata (2:19, 20; véase el texto griego), como la plenitud
de las bendiciones que vienen en respuesta a la oracion (3:7), como el equipo para el
servicio espiritual (4:10), y como el favor que Dios muestra a quienes esperan en El
humildemente (5:5).

Bosquejo

| PEDRO: SALVACION EN MEDIO DEL SUFRIMIENTO

I. Introduccién 1:1,2

Il. El carécter de la salvacion: Preservacion 1:3-12

I1l. Las demandas de la salvacion: Santidad 1:13-2:10
Personal: “vuestras almas” 1:13-21
Social: “Los hermanos” 1:22-25
Institucional: “Una casa espiritual” 2:1-10

(412)

IV. La conducta de los que son salvos 2:11-3:12
Hacia el mundo 2:11,12
Hacia el estado 2:13-17
Hacia la familia 2:18-3:7
Sumario 3:8-12

V. La confianza de los que son salvos 3:13-4:11
Respecto a su defensa 3:12-22
Respecto a su conducta 4:1-6
Respecto a los dones para el ministerio 4:7-11

VI. Consejos para los que estan salvos (en relacion con
el sufrimiento) 4:12-5:11
Para soportar el sufrimiento 4:12-19

101 Para una discussion completa sobre este asunto, véase Paton J. Gloag, Introducton to the Catholic Epistles
(Edimburgo: T. & T. Clark, 1887), pp. 144-160, y Elmer T. Cerril, Esays in Early Christian History (Londres:
Macmillan & Co., Ltd., 1924), pp. 275-353.



Para los ministros en medio del sufrimiento 5:1-11
VII. Saludos finales 5:12-14

Contenido

La experiencia personal de Pedro con Cristo se refleja en esta epistola para
provecho de sus amigos que se encontraban amenazados por la persecucion. Pedro habia
conocido el sentimiento de desamparo cuando se dio cuenta de que Jesus habia muerto,
pero su esperanza revivié cuando Jesus resucitd (1:3). Sus referencias al amor de Cristo
(1:8) nos recuerdan el reto que le dirigio Jesus, “?me amas ti mas que éstos?” (Juan 21:15y
siguientes), y su exhortacion a que “apacienten la grey de Dios” (I Pedro 5:2) es un eco del
mandato que le dio Jesls a él sobre este mismo asunto (Juan 21:15-17). El mandato,
“revestios de humildad” (I Pedro 5:5) significa “ponerse el delantal del esclavo”, lo que nos
recuerda como Jesus se cifio con la toalla para lavar los pies de sus discipulos (Juan 13:4).
Cinco veces habla de los sufrimientos de Cristo (I Pedro 2:23, 3:18, 4:1, 4:13, 5:1) como si
las escenas de Getsemani y de la crucifixién hubieran dejado sobre él su indeleble
impresion.

Un hecho notable que caracteriza a la estructura de la epistola es el uso que hace del
modo imperativo gramatical. Comenzando con 1:13, que sigue inmediatamente después
del pérrafo inicial de

(413)

acciones de gracias, hay una continua cadena de mandatos desde el principio hasta el fin del
libro.

1. Sed sobrios 1:13
2. Poned vuestra esperanza...en la gracia 1:13
3. Sed santos 1:15
4. Conversad...en temor 1:17
5. Amaos unos a otros 1:22
6. Desead la leche espiritual 2:2

7. Sed sujetos a toda ordenacion humana 2:13
8. Honrad a todos 2:17
9. Amad la fraternidad 2:17
10. Temed a Dios 2:17
11. Honrad al rey 2:17
12. Siervos, sed sujetos 2:18
13. Esposas, sed sujetas 3:1

14. Esposos, habitad con vuestras esposas. .. 3:7

15. Finalmente sed todos... 3:8

16. No temais 3:14
17. No séais turbados 3:14°
18. Santificad al Sefior Dios en vuestros corazones 3:15
19. Estad armados 4:1

20. Sed templados 4:7



21. Sed sobrios... 4:7

22. No os maravilléis... 4:12
23. Regocijaos 4:13
24. Ninguno de vosotros padezca... 4:15
25. Ninguno se avergiience. .. 4:16
26. Glorifique a Dios 4:16
27. Encomiende a su alma... 4:19
28. Apacentad la grey de Dios 5:2
29. Sed sujetos a los ancianos 55
30. Revestios de humildad 5:5
31. Humillaos... 5:6
32. Sed templados... 5:8
33. Velad 5:8
34. Resistid al diablo 5:9

Estos numerosos imperativos dan a la epistola un estilo directo a la vez que cierta
informalidad que se parece mucho con el estilo

(414)

de la predicacion. Pedro estaba hablando de su corazdn, no escribiendo un ensayo formal.
Todas las mas poderosas y mejores cualidades de su naturaleza aparecen en este trabajo
como el resultado de haber nacido “de nuevo en esperanza viva por la resurreccion de
Jesucristo de entre los muertos” (1:3). Es el Pedro regenerado en su mas alto nivel.

Evaluacion

El principal valor de la epistola es que les ensefia a los cristianos como vivir su vida
redimida en medio de un mundo hostil. La salvacién puede traer consigo el sufrimiento,
pero tambien trae la esperanza en la medida en que la gracia de Dios se acrecienta en la
vida individual.

El parrafo comprendido en los versiculos 18-22 del capitulo 3 ha sido siempre muy
dificil de interpretar. ¢Significa que Cristo predic6 en el mundo invisible de los espiritus en
el periodo transcurrido entre su muerte y resurreccion? Si fue asi, ¢les ofrecié una
“segunda oportunidad”, o simplemente les anunci6 los resultados de su pasion? ¢Significa
que estos “espiritus aprisionados” eran, libres de sus cuerpos, los que habian muerto en el
diluvio? ¢Significa que el bautismo por si solo trae la salvacién? El pasaje esta erizado de
preguntas a las que se han dado innumerables respuestas. Cada comentador tiene su propia
solucion.

El lenguaje no implica ninguna doctrina respecto a una “segunda oportunidad”. La
palabra “predicar” significa literalmente “anunciar”. No es la palabra que significa predicar
el evangelio con el caracter de invitacion para acercarse a Dios. Si en el reino del espiritu,
Cristo visitd el mundo invisible, lo hizo para declarar los resultados de su pasion. En
cuanto al bautismo. Noé y sus hijos fueron salvos no a causa del agua sino por medio de
ella. El agua misma constituia el mas grande de los peligros, pero en obediencia a Dios
navegaron en ella. El agua del bautismo no salva a los hombres; pero simboliza el paso de



muerte a resurreccion por medio del cual el creyente entra en la vida gloriosa. Como Pedro
afirma

(415)

en 2:24, el bautismo nos recuerda la expiacion hecha por Cristo que “llevé nuestros
pecados en su cuerpo sobre el madero, para que nosotros siendo muertos a los pecados
vivamos a la justicia”. El pasaje es realmente un paralelo de la figura usada por Pablo en
Romanos 6.

Otras Lecturas

Barbieri, Louis A. Primeray Segunda Pedro (serie “Comentario Biblico Portavoz™).
Grand Rapids: Editorial Portavoz, 1981.
Carroll, B.H. Las Epistolas Pastorales. Terrassa: CLIE, 1986.
Erdman, Carlos R. Las Epistolas Generales. Grand Rapids: Editorial T.E.L.L., 1976.
Thomas, W. H. Griffith. EI Apdstol Pedro. Terrassa: CLIE, 1984.
(416)



CAPITULO VEINTE:

EL ROMPIMIENTO CON EL JUDAISMO:
La Epistola a los Hebreos

Trasfondo

El répido crecimiento de la iglesia gentil que por herencia como por convicciones
era independiente del judaismo, no podia tener otro resultado que la separacion definitiva
de ambos. Los miembros de la iglesia judia todavia se apegaban a la observancia de la ley,
aunque ponian su confianza de salvacion en JesUs, el Mesias. La tension entre judios y
gentiles tal como se habia manifestado durante los primeros treinta afios de la historia
cristiana, se volvié mucho mas fuerte cuando la iglesia super6 a la sinagoga en el nimero
de adherentes y en su expansion por todo el mundo. EIl rechazamiento del mensaje
cristiano por los judios llegé finalmente a tal extremo que el mismo Pablo abandoné toda
esperanza de un arrepentimiento nacional. No obstante que habia dicho, “deseara yo
mismo ser anatema, separado de Cristo, por amor a mis hermanos, los que son mis
parientes segun la carne...” (Rom. 9:3), se aparto de ellos declarando: “sabed, pues que a
los

(417)

gentiles es enviada esta salvacion de Dios; y ellos oiran” (Hech. 28:28).

La brecha se ensanchd mediante otros dos factores: Desde muy al principio, cuando
Pedro dijo a una audiencia en Jerusalén, “porque para vosotros es la promesa, y para
vuestros hijos, y para todos los que estan lejos; precisamente para cuantos el Sefior nuestro
Dios llamare” (Hech. 2:39), quedd proclamada la universalidad del evangelio. El judio era
exclusivista, y le repugnaba la idea unirse con los gentiles, en yugo de comun
compafierismo, si éstos aln no se habian hecho completamente judios. El segundo factor
que confirmo el rompimiento en forma completa fue la caida de Jerusalén en el afio 70
D.C. El judaismo como religion y como sistema politico era una misma cosa: y cuando el
sistema politico cayé de manera que el judio se encontrd sin patria, sin templo y sin
gobierno propio, perdié mucho de lo que consideraba esencial en su sistema. Cuando el
judaismo se vio forzado a abandonar estos medios de expresion nacional, le quedd
Unicamente la adoracion de Dios por medio del estudio de la ley, y consecuentemente su
legalismo se agudiz6 méas que nunca.

Para los judios cristianos esta tensién plante6 algunos inesperados problemas.
Todos los cristianos creian en la divina autoridad de las escrituras del Antiguo Testamento
y las tenian como base de su fe y practica. (En qué forma a partir de aqui deberian
interpretarlas? ¢Debian seguir a los rabinos en su interpretacion estatica, o como cristianos
debian considerar todo el conjunto de escritos sagrados a la luz de la nueva revelacion de
Jesus, el Mesias?

¢Qué partido deberian tomar ante la situacion nacional? Si creian las palabras de
Jests que les dijo en su discurso del monto Olivete que de Jerusalén no quedaria piedra
sobre piedra (Mat. 24:2, Luc. 19:41-44), no podian aceptar la destruccion de la ciudad, sino



como el inevitable juicio de Dios contra ella por haber rechazado al Rey. Si, no obstante,
se volvian de la ley a la gracia, y de Jerusalén como centro de culto a sus propias iglesias,
serian considerados como traidores por sus compatriotas que seguian siendo leales a la ley.
Si se volvian al legalismo significaria abandonar a Cristo, y perderian todo lo que nos trajo
con su venida.

(418)

No era facil decidirse, y muchos de ellos, tanto en Palestina como entre la Diaspora,
vacilaban en su pensamiento. La decision era importante porque afectaba la suerte de la
iglesia. Los judios cristianos tenian en lo general, una mas solida preparacion que los
gentiles cristianos y en consecuencia poseian una fe mas inteligente puesto que les eran
conocidas las escrituras. Su lealtad o su defeccion tendria una poderosa influencia sobre
los resultados de la empresa misionera. Por su propio bien y por el de la iglesia en
desarrollo debian tenera una demostracién de que Dios iba a hacer algo nuevo, y de que a
ellos les correspondia avanazar con El, con fe, mas bien que retroceder.

La carta a los Hebreos fue escrita para resolver este dilema. No se conoce con
precison quiénes fueron sus destinatarios, ya que no contiene una salutacién formal y en los
mas antiguos manuscritos su titulo es nada mas “A los Hebreos”. El pueblo a quien fue
dirigida estaba educado completamente en el Antiguo Testamento y en su sistema
ceremonial. Habia conocido el evangelio y escuchado la predicacion por los hombres que
fueron testigos de la vida de Jesis y que poseian los dones del Espiritu (Heb. 2:3,4).
Formaban grupos de firmes creyentes acostumbrados a las persecuciones emocionales y
fisicas ocasionadas por su nueva fe (10:32-34). No eran novicios.

Su situacion geografica mucho se ha discutido, y depende su decision de la
interpretacion de una frase del capitulo 13 (13:24): “Los de Italia os saludan”. ;Significa
eso que el autor estaba en Italia, y que desde alli mandaba saludos a estos hebreos
cristianos en dondequiera que se encontraran? ;O quiere decir que los desinatarios vivian
en Italia y que sus amigos procedentes de Italia por razones de viaje o de residencia fuera
de su tierra les enviaban saludos a sus paisanos? La preposicion griega apo, que se traduce
“desde o de”, daria base a esta conclusion.

Sobre esta débil base y debido a la antigua y conocida cita de esta epistola que se
halla en la primera carta de Clemente, escrita de Roma, algunos eruditos han llegado a la
conclusion de que “Hebreos” se dirigid a los hebreos cristianos que vivian en Roma y que
se encontraban indecisos en cuanto a persistir en su profesion

(419)

cristiana o en regresarse a la sinagoga.%? La més antigua teoria es de que fue escrita a los
judios de Palestina por la misma razon.*%®

102 Edgar J. Goodspeed, An Introduction to the New Tetament (Chicago: University of Chicago Press, s.f.), pp.
253-259; James Moffatt, Introduction to the Literature of the New Testament (Nueva York: Charles
Scribner’s Sons, 1910), pp. 446,447.

103 B,F. Westcott, The Epistle to the Hebrews, 2a edicién (Londrés: Macmillan & Co., 1892), p, xli.



Autor

Mayor rompecabezas encontramos al tratar de descubrir al autor de esta Carta. El
escrito no da su nombre, ni refiere circunstancia alguna, o conexion cualquiera que pudiera
servir para identificarle con perfecta certidumbre. El estudio de la epistola demuestra que
su autor era hombre de muy elevadas habilidades literarias, tenia un estilo, que se
aproximaba al griego cladsico mucho mas que el de los otros escritores del Nuevo
Testamento. No era un inmediato discipulo de Cristo (Heb. 2:3). Estaba bien instruido en
el Antiguo Testamento, al que cita de la version septuaginta. Pudo haber sido un judio,
puesto que con frecuencia usa el pronombre de primera persona del plural para dirigirse a
su audiencia judia. Era amigo de Timoteo y probablemente perteneci6 al circulo paulino
(13:23). El uso hace de la cita de Habacuc 2:4, “el justo en su fe vivird” (10:38), esta en
armonia con la forma en que también Pablo la menciona en Romanos 1:17 y Gal. 3:11.

Varias hip6tesis se han formulado respecto a su identidad, aunque ninguna de ellas
tiene el respaldo unanime de la tradicion como lo tiene Lucas como autor del Tercer
Evangelio y de Los Hechos. La iglesia oriental desde los dias primitivos consider6 que esta
epistola era producto indirecto de Pablo, con toda probabilidad. Eusebio afirma que
Clemente de Alejandria declaraba que Pablo la escribi6 en hebreo y que Lucas la tradujo al
griego.'% Origenes frecuentemente cita a Hebreos como obra de Pablo y admite

(420)

que generalmente se le recibia en este concepto, pero cuando da su propia opinion dice “si,
pues, hay alguna iglesia que considere esta epistola como procedente de Pablo, que sea
alabada por tener tal opinion, porque en todo caso no fue sin causa que los antiguos nos la
entregaron como tal. Pero, quién fue realmente el autor que la escribid, sélo Dios lo sabe”.
105 La linea general de argumento y el estilo y la diccion de la carta no son de Pablo.

Muchos otros nombres se han sugerido para el autor entre los que principalmente
estan en el de Bernabé a quien la atribuye Tertuliano,106 y Apolos, hipétesis de Martin
Lutero. A favor de Bernabé estan los datos de que era judio, levita, amigo de Pablo cuya
ensefianza debid haberse parecido mucho a la de Pablo, y era uno que podia ministrar de
igual manera a los judios y a gentiles. Su larga experiencia como maestro explicaria el
caracter de la epistola, que es didactico. Respecto a Apolos no hay ninguna tradicion
antigua. El, también, era judio, alejandrino, versado en las Escrituras y habia tenido
notable éxito en su ministerio entre los judios. Era amigo de Pablo y se encontraba
desempafiando un ministerio activo cuando Pablo se acercaba al final de su vida (Tito
3:13).

Ninguna de estas hip6tesis proporciona un conjunto de conclusiones que constituye
demostracion definitiva. Una cosa es cierta: Como Hayes dice, “si la paternidad de esta

epistola es incierta, su inspiracién es indisputable”. 1%

104 Historia eclesiastica de Eusebio VI, 14, en cita que hace del Hypotposes de Clemente.

105 Cita de Origenes por Eusebio en su obra citada VI, 25.

106 Tertuliano, De Pudicitia XX.

107 D.A. Hayes The New Testament Epistles (Nueva York: The Methodist Book Concern, s.f.), p. 76.



Fecha

La epistola fue escrita durante la vida de la segunda generacion de cristianos (Heb.
2:1-4) y cuando ya habia pasado un considerable intervalo después de la conversion de los
destinatarios (5:12). Habian olvidado los “primeros dias” (10:32) y sus dirigentes

(421)

habian muerto (13:7). Timoteo habia estado prisionero (13:23), pero aun vivia y habia
obtenido su libertad. Las alusiones al sacerdocio implican que el templo aln estaba en
servicio, pero el desarraigo de las instituciones judias ya estaba a la vista (12:27). La
persecucion era inminente (10:32-36, 12:4). La epistola parece acomodar muy bien dentro
de la situacién correspondiente al final de la sexta década, cuando la iglesia en Roma sufria
persecucion y el derrumbe de la comunidad judia se esperaba de un momento a otro.

Bosquejo

Todo el tema de la epistola se desarrolla alrededor de la palabra “mejor”, que se usa
en una serie de comparaciones para demostrar cdmo la revelacion de Dios en Cristo es
superior a la revelacion que nos vino por medio de la ley, especialmente aquella ley que fue
aplicada mediante el sacerdocio levitico. No se niega de ninguna manera que la ley en su
propio tiempo tuvo tanto su calidad de revelacion como también su propia validez; aunque
por otra parte la mayor porcion argumentativa de Hebreos estd fundada sobre el Antiguo
Testamento. La nueva revelacion en Cristo ha sustituido a la antigua; la llegada de la
sustancia ha hecho que la “sombra” sea anticuada.

En su estructura el libro consiste de las ya mencionadas series de comparaciones, a
continuacién de cada una de las cuales hay una advertencia y una exhortacién que se
consideraria cominmente como un paréntesis. ES como una oracion que comienza con una
proposicion, que sigue con su argumento aplicado peridédicamente a las necesidades de los
lectores y que termina en un asombroso climax. La epistola con excepcion del capitulo 13
no tiene cardcter epistolar y bien podria describirse como un discurso.

HEBREOS: LA EPISTOLA DE LAS MEJORES COSAS

I.  El mejor mensaje: El Hijo 1:1-2:18
Cualidades 1:1-3
(422)
Superior a los angeles 1:4-14
Paréntesis: El peligro de la negligencia 2:1-4
La Encarnacion 2:5-18
I. El mejor apostol 3:1-4:13
Superior a Moisés 3:1-6

Paréntesis: El peligro de la incredulidad 3:7-19



Superioridad del descanso que da el Hijo 4:1-10

Paréntesis: El peligro de la desobediencia 4:11-13
I11. El mejor sacerdote 4:14-7:28
Comparacion con Aaron 4:14-5:4
El orden de Melquisedec 5:5-7:25
Designado 5:5,6
Autor de la salvacion 5:7-10
Paréntesis: El peligro de la falta de madurez 5:11-6:12
Precursor 6:13-20
Un sacerdote viviente 7:1-17
Constituido por juramento 7:18-25
En relacidn con el sacrificio 7:26-28
IV. El mejor pacto 8:1-9:28
El establecimieno del pacto 8:1-13
El contenido del antiguo pacto 9:1-10
Cristo y el nuevo pacto 9:11-28
V. El mejor sacrificio 10:1-31
Impotencia de la ley 10:1-4
El ofrecimiento de Cristo 10:5-18
Paréntesis: El peligro de despreciar este
sacrificio 10:19-31
VI. El mejor camino: La fe 10:32-12:29
La necesidad de la fe 10:32-39
Ejemplos de fe 11:1-40
El ejercicio de la fe 12:1-17
El objetivo de la fe 12:18-24
Paréntesis: El peligro de rechazar 12:25-29
(423)
VII. Conclusion: La préctica de la fe 13:1-25
En las relaciones sociales 13:1-6
En las relaciones espirituales 13:7-17
Saludos personales 13:18-25
Contenido

El argumento anterior tuvo por objeto animar a un grupo del pueblo cristiano al que
se le presentaba la tenacion de abandonar su fe a causa de la presion ejercida por la
persecucion y por su apego a la antigua revelacion de la ley. El escritor les demostro que el
mismo Dios que les entregd la ley de Moisés por mano de angeles les habia hablado
posteriormente en forma histdrica en su Hijo, el cual fue hecho, temporalmente, inferior a
los angeles para que pudiera entrar perfectamente en la esfera de la vida humana como
participante de ella (2:9, 10, 14-18). Por razon de que El es a la vez divino y humano y esta
capacitado para servir como sumo sacerdote, y en tal capacidad es superior al sacerdocio
aaronita. La muerte no puede dar por terminada su actuacion (7:24), y su esfera de servicio



esta en el santuario celestial, exactamente en la presencia de Dios (9:11,12). Ademas el
sacrificio que EIl ofrece no necesita ser repetido. El mismo es a la vez ofrenda y sacerdote,
completamente aceptable ante Dios, poderoso para remover la culpa de las transgresiones
cometidas bajo la ley y bajo la gracia (9:15; 10:10,19). La eterna salvacion que de esta
manera El ha comprado se obtiene por medio de la fe, la misma clase de fe que fue
ejercitada por hombres del Antiguo Testamento que fueron dirigentes espirituales de su
generacion. Esta fe, aplicada a las condiciones en que vivian los lectores de la carta, les
proporcionaria seguridad, fortaleza y la entrada final al reino inconmovible.

Advertencias cada vez mas insistentes se encontraran advirtiendo a los creyentes
con la lista de peligros que les acechan. Cada uno de éstos sefiala un mas radical desvio
que el anterior fuera de la fe. Primero esta el peligro de la negligencia, caracterizado por la
palabra “escurrirse” (2:1). Indica indiferencia, no oposicion. El segundo

(424)

es el peligro de la incredulidad condensado en la cita del Salmo 95, que en turno describe la
actitud de los israelitas hacia la promesa de entrar en Palestina. Fallaron en hacer suyo el
derecho de herencia, debido a la exageracién con que estimaron los peligros que se les
oponian haciéndose ignorantes del manifiesto poder de Dios que ya conocian por previas
experiencias, y asi fue cdmo perdieron la bendicion que Dios les habia preparado.
Juntamente con la incredulidad y préacticamente como un sinénimo de ella sigue el peligro
de la desobediencia. La falta de voluntad para obedecer la nueva revelacion resultara fatal
en el progreso espiritual.

Los peligros de la falta de madurez y de menospreciol08 son muy semejantes.
Ambos han ocasionado mucha controversia teoldgica. Las exhortaciones parecen indicar
que una vez que el hombre rehusa obedecer o que abandona la posicion de fe, nunca podra
ser restaurado (6:6, 10:26). Ambos pasajes se refieren a una deliberada y premeditada
accion de menosprecio al sacrificio de Cristo, un voluntario abandono de la verdad, méas
bien que una repentina caida en el error que el caido seria el primero en lamentar. Sin
empequefiecer el peligro del descuido, se podria decir que estas advertencias son para los
que voluntariamente apostatan mas que para los que inconscientemente caen. El Gltimo
peligro es el mas grande de todos y tiene que ver con la negativa de atender la revelacion
que Dios nos ha dado en su Hijo. “Mirad que no desperdiciéis al que habla” (12:25). La
referencia tiene que ver con la sangre de Jesus, “que habla mejores cosas que la de Abel”
(12:24) porque ella nos invita a la salvacion mas bien que a hacernos pensar en la
venganza. Pero si no la escuchamos, la condenacion irremisiblemente nos alcanzara.

Paralelamente con las admoniciones que aparecen peridédicamente en el texto se
encuentran exhortaciones que le afiaden positiva cualidad al argumento. En el texto griego
estan marcadas claramente por el uso de la primera persona del plural exhortatoria,
subjetiva, que se traduce correctamente al espafiol, utilizando la

(425)

primera persona del plural de subjuntivo. La siguiente lista demostrard cémo estan
repartidas estas exhortaciones a lo largo de la carta.

108 Se refiere al sacrificio de Cristo. (N. del T.)



1. Temamos... 4:1

2. Procuremos con diligencia entrar 4:11
3. Retengamos nuestra profesion 4:14
4. Lleguémonos...al trono de la gracia 4:16
5. Vayamos hacia la perfeccion 6:1
6. Lleguémonos 10:22
7. Retengamos firmemente la profesion de nuestra fe 10:23
8. Considerémonos los unos a los otros 10:24
9. Dejemos...todo preso 12:1
10. Corramos la carrera 12:1
11. Retengamos la gracia 12:28
12. Salgamos a El 13:13
13. Ofrezcamos sacrificio de alabanza 13:15

Con excepcion del nimero 1 que trata del temor, emocidn negativa, cada una de las
siguientes exhortaciones invitan al creyente a una superior etapa de perfeccion espiritual
que culmina en “salgamos a El fuera del real, llevando su vituperio”, la prueba final de
unon con Cristo y con su cruz. Ocho de estas trece exhortaciones se encuentran en tres de
los Gltimos cuatro capitulos, porque a medida que se acerca al final del argumento, la
aplicacion se intensifica. Las primeras cinco estan relacionadas con las méas severas
advertencias, para ofrecer una palabra de estimulo a fin de que no se tomen solamente
como barrera negativa.

Evaluacion

La ensefianza de la carta a los Hebreos en cuanto al actual ministerio y sacerdocio
de Cristo constituye su nota de mas grande valor. Hay muchas referencias en el Nuevo
Testamento respecto a la ascension de nuestro Sefior y de su lugar a la diestra del Padre,
pero con excepcion de Romanos 8:34 ninguna de ellas explica lo que estd haciendo ahora.
Hebreos, mediante su interpretacion de

(426)

la referencia mesianica que se encuentra en el Salmo 110:4, “Jehova juré y no se
arrepentird: Tu eres sacerdote eternalmente segun el orden de Melquisidec”, le ha dado al
creyente en Cristo una nueva y completa base de seguridad. Asi como el sacerdocio
aaronico mediante sus sacrificios y su intercesion asistia al creyente del Antiguo
Testamento que obedecia a la ley, Cristo también en una medida mas completa, aunque no
le vemos, sirve ahora a los que estan bajo la gracia. Aquellos que fueron testigos del
transito del sacerdocio judio y que sintieron que con él se desvanecia un sistema de
salvacién divinamente ordenado, deben haberse sentido grandemente confortados por la
enseflanza de que Cristo “tiene para siempre un sacerdocio inmutable” (Heb. 7:24).

Hebreos es un excelente ejemplo de la ensefianza que se impartia en la iglesia
primitiva. A diferencia de muchas de las cartas de Pablo, no se origin6 de una serie de
preguntas sin relacién entre unas y otras, ni fue un sermén evangelistico dirigido a una
audiencia heterogénea. Es, si, una exposicion sobre un tema, la nueva revelacion de Dios,



basada sobre los pasajes del Antiguo Testamento que contienen la verdad latente, y
desarrollada de una manera ordenadamente retérica hasta alcanzar el climax. EIl uso que
hace de las citas, proporciona una buena idea acerca de los pasajes y de los métodos de
interpretacion que empleaban los maestros cristianos del primer siglo.

Doctrinalmente Hebreos esta de acuerdo con las epistolas paulinas, aunque no esta
vaciada en la misma fraseologia. Su tema como el de Romanos y el de Galatas, es la
salvacion por la fe en el sacrificio de Cristo. La ilustracion de la fe de Abraham ocupa mas
espacio en Hebreos que ninguno de los otros ejemplos, y queda asi en la misma linea que
ocupa en los escritos de Pablo. En las pocas y casuales referencias a la vida terrenal de
Cristo hay algin parecido a las que hace Lucas (2:3, Lucas 1:2, 2:18, Lucas 4:13; 5:7,
Lucas 22:44; 12:2, Lucas 9:51; 12:24, Lucas 22:20), aunque no son tan exactas como para
probar cosa alguna en relacion con la paternidad. Hebreos es un buen testimonio de la
creciente independencia de la iglesia gentil y de la ampliacién de la revelacion universal
que nos vino por medio de Cristo.

(427)

En su cristologia, Hebreos afiade mucho a la doctrina de la expiacién a la cual
coloca en su relacion con el pacto. En Hebreos se explica el significado del nuevo pacto en
forma mas completa que en Jeremias, a quien cita (Heb. 8:8-12, Jer. 31:31-34), 0 que en las
palabras de Jesus mismo. Hebreos conecta la encarnacion con la expiacion (Heb. 2:14-17).

El libro de Hebreos sirve en el estudio del Antiguo Testamento como excelente guia
al significado de la tipologia y a la comprension del permanente significado del ritual
levitico. No se propone dar una detallada exposicion de todos los rasgos de las ofrendas y
de las fiestas, pero confirma la funcién profética de ellas en cuanto sefialaban hacia el
Cristo, constituyento asi la llave para la interpretacion de los tesoros del Antiguo
Testamento. Es el mejor comentario de que disponemos sobre estos asuntos.

El ejemplo més familiar de Hebreos es como se sabe, el capitulo 11 en el que se
bosqueja el desarrollo de la fe por medio de la ilustracion que proporcionan los mas
notables personajes del Antiguo Testamento. En la carta a los Romanos, tomando el texto
de Habacuc, se explica el significado de justo sefialandose lo que es ser justificadeo y como
se llega a serlo. En Galatas se demuestra que la vida bajo la gracia es realmente, un
gjercicio de la libertad espiritual, y en este terreno expone la idea de vivir. En Hebreos se
demuestra el significado y el desarrollo de la fe. Por sus admoniciones, sus exhortaciones y
su galeria de ejemplos, demuestra lo que es la fe, como funciona y a qué resultados llega.
Estos tres libros, Romanos, Gélatas y Hebreos forman una trilogia que explica el corazén y
la esencia de la vida cristiana de fe.

Otras Lecturas

Bruce, F.F. La Epistola a los Hebreos. Grand Rapids:Nueva Creacion, 1987.
Calvino, Juan. Epistola a los Hebreos. Grand Rapids: Editorial T:E.L.L., 1977
Pfeiffer, Charles F. La Epistola a los Hebreos (serie “Comentario Biblico Portavoz™).
Grand Rapids: Editorial Portavoz, 1981.
Trenchard, Ernesto. Epistola a los Hebreos (serie “Cursos de Estudio Biblico™). Grand
Rapids: Editorial Portavoz, 1989.
(428)



CAPITULO VEINTIUNO:

EL PELIGRO DE LAS HEREJIAS:
Il de Pedro; Judas; I, 11 y 111 de Juan

Trasfondo

Las evidencias que sobreviven, relativas a la vida de la iglesia correspondientes al
final de la cuarta década del primer siglo, testifican que las iglesias estaban “desgarradas
por herejias” a la vez que “separadas por cismas”. Ocurrian extravios del camino de la
verdad, en todas direcciones, y se necesitaba una constante vigilancia si los cristianos
habian de guardar pura su fe.

El surgimiento de las falsas doctrinas ni era nuevo ni sorpresivo. La controversia
judaizante que comenzd en Antioquia y que hostiliz6 a Pablo en todo el &mbito de su
ministerio servia de heraldo a muchos otros errores que habian existido ya en la iglesia.
Entre los corintios estaban los que decian que no habia resurreccion de muertos (I Cor.
15:12). Los que caian en el error probablemente se creian cristianos y sentian que su
negacion de la resurreccion fisica era cosa de minima importancia. Pablo, sin embargo,
demostr6 que afectaba al mero corazén de la fe cristiana. Cuando dirigié su discurso de
despedida en Mileto, dijo a los ancianos de Efeso que después de su partida entrarian lobos
rapaces

(429)

que no perdonarian al rebafio; y que de entre ellos mismos se levantarian hombres
perversos que atraerian tras de si numerosos discipulos (Hech. 20:29, 30). En las epistolas
a Timoteo y a Tito habia puesto grande insistencia sobre la pureza doctrinal, prediciendo
que en los Gltimos tiempos algunos apostatarian de la fe escuchando a espiritus seductores y
a doctrinas de demonios (I Tim. 4:1). Ademas predijo que las iglesias mismas degenerarian
hasta el punto de que no soportarian la sana doctrina sino que, teniendo comezon de oir, se
tornarian de la verdad a las fabulas (Il Tim. 4:4). Aunque la completa demostracion de esta
apostasia todavia esperaba su cumplimiento en la culminacion del primer siglo, ya las
tendencias eran visibles a mediados del mismo.

Cinco breves cartas, 1l Pedro, Judas, I, Il y Il de Juan fueron escritas para resistir
estas tendencias hacia las falsas doctrinas dentro de la iglesia. No era la controversia su
Gnico motivo, ni era su asunto principal dedicarse a atacar la herejia. Sus bosquejos nos
demostraran que el espiritu de ellas era positivo mas que negativo. Reflejaban, sin
embargo, los peligros de la época, que acechaban a la iglesia tanto por medio de la sutil
infiltracion del paganismo en su pensamiento, como por el ataque frontal de la persecucion
externa.

Si los errores que estas epistolas procuraban combatir pueden identificarse con los
que aparecen en las obras de los padres de la iglesia, es asunto sujeto a debate. Algunos,
por ejemplo, han visto en los escritos juaninos la denunciacién del Docetismo, una herejia
que ensefiaba que Cristo no era histéricamente real, sino algo como un fantasma a modo de
ser humano que aparecia para desaparecerse. Quizas el completo desarrollo de las herejias



del siglo segundo no resulte histéricamente idéntico con el que denuncia las censuras que se
encuentran en los Ultimos libros del Nuevo Testamento, pero las tendencias son las msimas
y la esencia de los errores también es la misma. EIl error, como la humana naturaleza no
varia mucho a través de los siglos. Los letreros cambian; los engafios persisten.

Por tanto, estos libros, individualmente, deben considerarse en su propia escena.
Las fechas que les corresponden son un tanto

(430)

inciertas, pero sin duda alguna, todas corresponden a la época posterior al afio 60 D.C.

Il Pedro

TRASFONDO

De que Pedro sea el autor de esta epistola, hay mucha menor evidencia de la que
existe acerca de la tradicional paternidad de cualquiera de los otros libros del Nuevo
Testamento. Ninguna de posprimitivos padres la cita definidamente, aunque hay algunos
casuales puntos de parecido en ella en Hermes, | de Clemente, la pseudo-11 de Clemente y
la de Didaché. Eusebio cita a Origenes (alrededor del 220 D.C.) diciendo que “Pedro... ha
dejado una epistola indisputada. Suponemos que también la segunda fue dejada por él
aunque en esto existe cierta duda”.!® Ninguna duda cabe de que Origenes conocia la
existencia de esta carta, y lo que dice no implica necesariamente que él desechara su
genuinidad. La conclusién perfecta que legitimamente puede deducirse de su dicho es que
11 Pedro no era generalmente aceptada por toda la iglesia.

Sin embargo, tal situacion no corresponde solamente a la Il de Pedro. En el mismo
contexto Origenes afirma que la Il y Ill de San Juan no eran aceptadas por todas las
iglesias, pero da por terminado el debate considerandolo innecesario, debido a la brevedad
de dichas cartas. EIl poco contenido de ellas y el hecho de que hubieran sido dirigidas a
destinatarios casi desconocidos, posiblemente les impidi6 al principio una amplia
circulacion, dando ocasién a que algunas de las iglesias dudaran de su validez cuando se
hizo posteriormente la presentacion de ellas en publico.

Con toda seguridad Il Pedro no es anénima, y los datos biograficos que contiene
concuerdan con lo que conocemos de la vida de Pedro. Habla sintiendo que sus viejos
pecados han sido perdonados (1:9).

(431)

Hace alusiones claras de su proxima muerte (1:13) la cual Cristo mismo predijo (1:14,
comparese con Juan 21:18, 19). Cita la transfiguracion como un suceso inolvidable en la
vida del autor y de sus colegas (Il Pedro 1:16-18). Menciona una previa epistola enviada a
los mismos destinatarios (3:1). Esos destinatarios también habian recibido cartas de Pablo,
las cuales Pedro habia encontrado dificiles, a las cuales sin embargo reconoce como

109 Eysebio, Historia Eclesiastica VI, XXV, 8.



“escrituras” (3:15,16). Si no fuera por la frase de intimidad, “nuestro amado hermano,
Pablo” (3:15), esta tltima alusion requeriria una fecha mas tardia para la Epistola de Pedro,
ya que presupone que las Cartas Paulinas estaban escritas y que circulaban. El escritor trata
a Pablo como su igual, respetado, contemporaneo, no como un santo canonizado
perteneciente al pretérito.

Hay una marcada diferencia de vocabulario y de estilo entre la primera y la segunda
de Pedro. La segunda epistola esta escrita en un dificil y desgarbado griego. Quiza para
escribirla emple6 a un diferente amanuense, o posiblemente Pedro mismo la transcribid.

En tanto que la evidencia externa de la genuinidad de Il Pedro no es tan clara y
convincente como la de los otros libros del Nuevo Testamento, la evidencia interna crea
cuando menos una suposicion de autenticidad. La epistola no tiene traza de herejia; no
existe en ella nada que Pedro no hubiera podido haber escrito; y no contiene detalles
biogréaficos de mero adorno, facilmente imaginativos, como tantos escritos apécrifos los
tienen. Nosotros la trataremos como genuina en atencion a que faltan pruebas decisivas
para calificarla de espuria.

Si fue escrita por Pedro, las alusiones internas a su carrera se acomodan
perfectamente en el trasfondo de su vida. Fue su Gltimo trabajo existente, enviado poco
antes de su muerte a las iglesias con las que se habia comunicado en su primera carta. La
amenaza de persecucion parece que ya habia pasado, porque para nada se insiste en los
sufrimientos de los cristianos. Quiza si la epistola fue despachada de Roma, entre los afios
65 D.C. al 67 D.C., Pedro comprendi6 que los disturbios que originalmente afectaron a las
provincias no habian tenido como un alcance local. Habian surgido

(432)

nuevos problemas que demandaban atencién; el preligro de sus iglesias era menor ahora de
fuera que de adentro.

El peligro que se presentaba a las iglesias era el que levantaban la duda y el error
originados por la falsa ensefianza de aquellos que profesaban ser los dirigentes. ‘“Habria
falsos maestros, que introduciran encubiertamente herejias destructoras, y aln negaran al
Sefior que los rescatd” (2:1). La naturaleza de este alejamiento de la norma de fe no se
define completamente. Parece que incluia una negacion de la redencion y sefioria de Cristo
(2:1), afiadiendo un completo abandono de todas las normas morales y una descarada
confianza en si mismo, que acompafia siempre a la ignorancia espiritual (2:10-12).

La completa manifestacion de estas condiciones Pedro la sitia en el futuro (2:1),
aunqgue ya veia el peligro de la ignorancia existente y de la incertidumbre, en la mente del
pueblo de la iglesia. Dos veces les dice que necesitaban que se les recordasen las verades
que ya se les habian ensefiado (1:12; 3:1,2); primero, que en las escrituras que no eran
producto de opinion o ingenio humanos habia una revelacion autoritativa hecho por el
Espiritu Santo (1:19-21); y segundo, que la venida del Sefior que empezaba a mirarse con
vaguedad y lejania, llegaria “como un ladréon” (3:10). La II de Pedro tuvo por designio
estimular la lealtad a la fe y animar a aquellos cristianos cuya esperanza de la venida del
Sefior estaba decayendo por la aparente e inexplicable dilacion.

CONTENIDO



Asi como el tema central de la | de Pedro fue sufrimiento, el de Il de Pedro es
conocimiento. Si los que estaban en el error magnificaban su conocimiento como base de
su superioridad, Pedro quiso demostrar que la respuesta al falso saber, es el verdadero
conocimiento. Las palabras conocer y conocimiento aparecen dieciséis veces, seis de las
cuales se refieren al conocimiento de Cristo. La repeticion de este tema unifica la epistola,
y sirve de guia en el desarrollo de su pensamiento.

(433)

Tal como lo demuestra el siguiente bosquejo, puede dividirse en tres principales
secciones. La primera discute la naturaleza del verdadero conocimiento proporcionado
como un don de Dios por medio de su poder (1:3) y por medio de sus promesas (1:4). Esto
hace que el creyente sea participante de la divina naturaleza, y el consiguiente crecimiento
la prepara para una mas completa experiencia del reino celestial que ha de venir. La base
de este conocimiento ha de encontrase en el testimonio personal de aquellos que conocen a
Cristo y en la revelacion de las escrituras que vinieron por medio de la participacion y
direccion del Espiritu Santo.

La segunda seccion es una denunciacion profética de los que aman el error, de cuyo
engafio se previene a la iglesia. Sus divisivos errores tienen en comdn la negacion del
sefiorio y del trabajo redentor de Cristo, y vienen acompariados de laxitud moral. Se cita el
precedente histdrico para demostrar como Dios ha juzgado tales perversiones en el pasado,
y el lenguaje pictérico que encontramos desde el 2:10b hasta el 19 describe vividamente sus
actividades y sus falsas premisas. Su condenacion final es, “que mas les valiera no haber
conocido el camino de la justicia, que después de haberlo conocido, abandonarlo (2:21), y
ella nos recuerda las palabras del Sefior Jesus respecto a Judas: “Bueno le fuera al tal
hombre no haber nacido” (Mat. 26:24).

El caracter permanente escatoldgico de la Il de Pedro sobresale claramente en su
altimo capitulo. Las referencias a su proxima muerte, en el capitulo primero, indican que
Pedro tenia una perspectiva hacia la eternidad, y la alusion a la profecia (11 Pedro 1:21)
implica una relacion hacia el futuro. La segunda seccién habla claramente del error y la
decadencia que habian de venir. EI tercer capitulo sefiala hacia la Unica esperanza que
tenemos para el futuro y que descansa en el verdadero conocimiento del programa de Dios
ademés de la paciencia que debemos conservar en tanto que lo desarrollamos. Los
burladores negaran la verdad del regreso del Sefior acerca del cual los profetas y apdstoles,
entre los cuales se cuenta el mismo escritor (1:1), han hablado con perfecta seguridad. El
precedente del pasado demuestra que no persiste una incambiable uniformidad en la
naturaleza, y que han

(434)
ocurrido catastroficos juicios. De semejante manera, el dia del Sefior vendra como ladrén
en la noche — la misma fraseologia usada por Pablo (I Tes. 5:2) — y la consiguiente

disolucion del orden actual apresurara la llegada de “nuevos cielos y nueva tierra en los
cuales mora la justicia” (II Pedro 3:13).

BOSQUEJO



Il PEDRO: EL VERDADERO CONOCIMIENTO DE DIOS

I. Salutacion 1:1

Il. La naturaleza del verdadero conocimiento 1:2-21
Un don de Dios 1:2-4
Un crecimiento en Experiencia 1:5-11
Una base de seguridad 1:12-21

I11. El peligro de abandonar el conocimiento 2:1-22
La incursion en el error 2:1-3
Los ejemplos del error 2:4-102
Las actividades del error 2:10b-19
El peligro del error 2:20-22

IV. La Esperanza en el verdadero conocimiento 3:1-18
Precedente del pasado 3:1-7
Promesa para el futuro 3:8-13
Perseverancia y esperanza 3:14-18

EVALUACION

La principal contribucién de la Il de Pedro a la ensefianza del Nuevo Testamento la
constituyen sus declaraciones acerca de las Escrituras: “Entendiendo primero esto, que
ninguna profecia de la Escritura es de interpretacion privada. Porque nunca la profecia fue
traida por voluntad humana, sino que los hombres de Dios hablaron siendo inspirados por
el Espiritu Santo” (1:20,21). Las palabras cruciales en este pasaje son “privada”,
“interpretacion”

(435)
e “inspirados”.  “Privada” (idias) puede traducirse como “particular”, “lo que
peculiarmente es propio”. “Interpretacion” (epiluseos) tiene la idea de explicacién o

iluminacion. No quiere decir que un individuo no haga el intento de interpretar la
Escritura, sino que es una advertencia para que ningdn texto aislado se interprete por si
mismo, o fuera de su espiritual contexto, porque el Espiritu Santo es el verdadero autor y
solamente El es capaz de ser el Gltimo intérprete. La palabra “inspirado” (pheromenio)
significa “transportado”, como el barco que va sobre las olas, utilizando todo el poder de su
propulsion dentro del inmenso dominio de un océano que no se le opone. La alusion de las
epistolas de Pablo como “escrituras” en 3:16 indica el comienzo del canon del Nuevo
Testamento aunque Pedro demanda mas para los escritos de Pablo que lo que éste mismo
demandaba a favor de los propios (I Tes. 2:13). La Il de Pedro se une con la Il de Timoteo
2:15 y 3:16 para demostrar que la revelacion escrita del Antiguo Testamento fue la
manifestacion de la mente y de la voluntad de Dios y que en medio de una época de
controversias teolégicos y de agotamiento moral fue la reconocida medida de fe y de
préctica.



Judas
TRASFONDO

La relacidn literaria entre Judas y Il de Pedro es un factor importante en la
determinacion del trasfondo. No cabe duda que las dos eran epistolas diferentes, y que sin
embargo las similaridades de ocasion, de pensamiento y de vocabulario que entre las dos
existen dificilmente se pueden considerar accidentales. Una comparacion de la Epistola de
Judas con el capitulo 2 de Il Pedro convencerd a cualquier lector del texto espafiol o del
original griego que alguna conexion se produjo entre ambas. ¢Cual fue esa conexion?

Se han propuesto cuatro diferentes respuestas:

(436)

1. La Il de Pedro y Judas no tienen relacion entre si, excepto porque fueron dirigidas a
gente que tenia los mismos problemas. Esta solucién no explica satisfactoriamente las
minuciosas similaridades verbales.

2. 1l de Pedro y Judas son parafrasis de alguna fuente comin. Esta solucién es
improbable, porque ambos autores eran capaces de ser originales en el contenido de sus
epistolas, y admitir una tercera y desconocida epistola, no desplaza la confusién sino la
aumenta.

3. La Il de Pedro tom6 muchos de sus datos de la de Judas. Las referencias histéricas
de Judas, son mas exactas y mas circunstanciales, y su organizacién es mas clara. Pareceria
que la epistola mas grande copié de la pequefia, en lugar de que la pequefia fuera una
condensacién de la mas grande.

4. Judas se animo a escribir su epistola después de leer la de Pedro, pero la bosquejo
independientemente.

La Gltima de estas soluciones parece la mas razonable y tiene el notable respaldo de
Zahn.'® La epistola afirma explicitamente que su autor quiso escribir a su feligresia
respecto a “nuestra comun salvacion” y que su propdsito cambio repentinamente debido a
algun inesperado estimulo que motivd un trabajo apologético mas que uno teoldgico o
devocional (Judas 3). El autor declara que “algunos hombres han entrado
encubiertamente”, los cuales habian sido previamente descritos, y que se comportaban
desenfrenadamente dentro de la iglesia. En los versicuos 17 y 18 copia al pie de la letra el
contenido de II Pedro 3:3, atribuyéndolo a “los apdstoles de nuestro Sefior Jesucristo”. De
este pasaje se puede deducir razonablemente que la Il epistola de Pedro lleg6 a las manos
de Judas y que escribid éste su carta para advertir a sus lectores acerca de la apostasia que
Padro habia predicho y que ya estaba comenzando en la iglesia.

La mayor claridad a las referencias y el mas consistente argumento con parte del
estilo independiente de Judas.

(437)

110 Theodor Zahn, Introduction to the New Testament (Traducida de la tercera edicién alemana:Grand
Rapids:Kregel Publications, 1953). Vol. Il, pp. 262-270.



El autor indudablemente era el hermano de Santiago, el presidente de la iglesia en
Jerusalén y medio hermano del Sefior Jests segun la mencion que se hace en Marcos 6:3.
Asi como Santiago, Judas también debi6 haber creido en Jesis como el Mesias después de
la resurreccion de nuestro Sefior, y se le cuenta entre el grupo de los que esperaban el
Espiritu Santo en Jerusalén antes de Pentecostés. Parece que no tomé parte principal en los
asuntos de la iglesia apostélica. En estilo y el vocabulario la epistola de Judas tiene
parecido a la de Santiago, ambas son tersas y graficas en su expresion. Ambas hacen
abundante uso de figuras retoricas tomadas de la vida secular. Ambas se caracterizan por
cierto grado de escricta moral. El autor no se cuenta entre los ap6stoles (17).

LUGAR Y FECHA

La epistola no nos proporciona alguna clara indicacion acerca del lugar y la fecha en
que fue escrita. Si Judas pastoreaba las iglesias judias de Palestina, a ellas pudo habérseles
enviado esta carta en el periodo anterior a la caida de Jerusalén. Uno pudiera suponer que
lo que Pedro habia predicho para aquella parte de la iglesia a la cual él se dirigid, habia
comenzado precisamente en las iglesias que estaban bajo el cuidado de Judas. Si la epistola
de Pedro habia circulado previamente, la de Judas podria fecharse entre los afios 67 o 68
D.C. Si por otra parte, la apelacion que Judas hace al recuerdo del pueblo (17) significa
que el texto de Il Pedro hacia mucho que habia circulado, la conclusion natural seria que
Judas escribié cuando méas tarde por el 80 D.C. En tan tardia fecha Jerusalén no podia
haber sido el lugar al que la carta se dirigio.

CONTENIDO

Anuncia Judas que su proposito era exhortar a sus lectores a contender
ardientemente por la fe que ha sido una vez dada a los

(438)

santos” (3). Esta necesidad se hizo patente en la emergencia ocasionada por la infiltracion
dentro de las filas cristianas de hombres que “convertian en libertinaje la gracia de nuestro
Dios, y niegan a Dios el Ginico soberano, y a nuestro Sefior Jesucristo” (4). La fraseologia
que define esta herejia concuerda con aquella denunciada por Pedro, pero la de Judas es
mas especifica. Suena como si el error fuera una forma de antinomianismo, que convertia
en licencia la libertad y que repudiaba el sefiorio de Cristo. Tan lejos habia ido la herejia
apartandose del legalismo que no observaba freno alguno y que no tenia normas morales
fijas. Era una ociosa especulacion intelectual acompafiada de una oratoria novelesca que no
imponia deberes.

En su argumento general, Judas sigue el orden de Il de Pedro, pero sus cuadros son
mas definidos y de rasgos mas sobresalientes. Tres histdricos ejemplos de juicio se citan:
La destruccion de los incrédulos que salieron de Egipto y que no entraron a la tierra de
Canaan; los angeles “que no guardaron su dignidad”; y las ciudades de Sodoma y Gomorra.
En cada uno de estos casos el irrevocable juicio de Dios cayo6 sobre quienes habian pecado
escandalosamente y sin disculpa alguna. A estos tres grupos de grandes pecadores se



asemejan los apdstatas sefialados en la carta de Judas por el pronombre éstos (8, 10, 12, 14,
16, 19). Su irreverencia, ignorancia, deslealtad, nulidad y egoismo son exhibidos en la
picota del vigoroso lenguaje de Judas. La naturaleza de su error se describe por su
semejanza con tres grandes rebeldes del Pentateuco: La via del sacrificio sin sangre — Cain
-; el error de pensar que Dios es el administrador de las conveniencias humanas, mas bien
que el jefe de sus destinos — Balaam -; y la arrogancia de una fe a la medida de uno mismo
—Coré -.

Llegando a la dltima seccion de Judas éstos cambia por el de vosotros y se les
presenta a los lectores el antidoto contra la apostasia. Primero, recordad las palabras de
Cristo dadas por sus apostoles, lo que se parece a la afirmacion de Pedro que declara “yo no
dejaré de recordaros siempre esas cosas” refiriéndose a la verdad que ¢l poseia. Segundo,
Judas les ordena conservarse en el amor de Dios por medio de la oracion y por medio de

(439)
la accion constructiva (20:21). Finalmente para preservarse de la apostasia se debe incluir

el rescate de otros, de los errores que les rodeaban, para que sus dudas no los conduzcan a
un irremediable desastre (22,23).

BOSQUEJO

I. Salutacion 1,2
I1. El anuncio de la emergencia 3,4
I11. La apelacion a los precedentes histéricos 5-7
IV. La denuncia contra los maestros apdstatas 8-16
V. Bendicion final 24,25
EVALUACION

Una de las curiosidades de esta pequefia epistola es su inclinacién a las triadas de
pensamiento. Contiene seis secciones principales que estan arregladas en tres pares: las
primeras dos introducen el pensamiento, las segundas dos discuten la apostasia y las
Gltimas dos declaran la conclusion. El autor se describe a si mismo de tres maneras: su
nombre propio, Judas; su funcion, un siervo de Jesucristo; su relacion con la comunidad
cristiana, el hermano de Santiago. Saluda a sus lectores como “llamados”, “amados” y
“guardados”, y en sus saludos les desea misericordia, paz y amor. Hay otras muchas triadas
empleadas por el autor y que el estudiante puede encontrarse por si solo. Probablemente no
tengan ningun especial significado, fuera de que nos dan el modo de pensar del autor.

El uso de la literatura apdcrifa ha ocasionado alguna discusion respecto a esta
epistola. La referencia a Enoc en el verso 14 concuerda al pie de la letra con un pasaje del
libro de Enoc, y la referencia a la disputa entre Miguel y el Diablo por el cuerpo de Moisés,
aparece en La Asuncion de Moisés. Ambos escritos fueron

(440)



producidos al principio del primer siglo por escritores judios, los cuales buscaban el avance
de las ensefianzas de su secta o partido apelando a la autoridad de los personajes del
Antiguo Testamento. Las citas nos colocan ante un dilema, porque si Judas era inspirado,
¢concede a los autores de los escritos que cita la misma autoridad que tiene su carta? Si,
por otra parte, eran citas casuales que no implicaban autoridad ¢qué razon habia para
hacerlas? Hay una completa analogia con el discurso de Pablo en Atenas, cuando cita al
poeta griego Arato (Hecho. 17:28) para comprobar un punto de su discurso porque sabia
que seria de peso ante su audiencia, y no porque considerara a aquel poeta griego como
inspirado, o como autoridad en el reino de la teologia. De semejante manera los escritos
apocrifos se usaban algunas veces, para ilustrar ciertos principios, por aquellos que los
consideraban seriamente. En la primitiva iglesia cristiana algunos de esos escritos eran
altamente estimados y su lectura se consideraba provechosa. La audiencia de Judas debié
haber estado familiarizada con esta literatura si hemos de juzgar por las extensas alusiones
a ella, ademas de las citas mencionadas.

La epistola demuestra que en el tiempo en que se escribid, y que con toda seguridad
no fue después del 85 D.C., existia ya un cuerpo reconocido de creencias, designadas con el
nombre de cristianismo. Formular doctrinas exige un proceso lento y la historia del
cristianismo en los Gltimos diecinueve siglos es la historia del surgimiento y la declinacion
de patrones doctrinales con caracteristicas que alguna vez fueron exageradas, otras fueron
errores, pero todas ellas pertenecieron a la corriente general de pensamiento que se
reconoce como cristiana. Uno se siente tentado a pensar que estas variaciones no serian de
consecuencias, si no fuera por el hecho de que el Nuevo Testamento define rigurosamente
algunas reglas doctrinales. Alguna concesion debe hacerse a la humana ignorancia y a las
limitaciones materiales y espirituales porque “ahora vemos por espejo, oscuramente”, y
“conocemos en parte, y en parte profetizamos” (I Cor. 13:12, 9). Sin embargo,

(441)

en estas epistolas que se escribieron cuando el error prevalecia y cuando la controversia
comenzaba, hay una manifiesta insistencia sobre “el modelo de las sanas palabras”, y Judas
habla decididamente de “la fe una vez para siempre dada a los santos” (Judas 3), que tiene
que ser conservada como regla inviolable.

El método adecuado para tratar a los que se han desviado de esta regla también lo da
Judas. En ninguna parte recomienza el Nuevo Testamento la persecucion o la quema de los
herejes en la pira. Los herejes sefialan sus propios limites. “Estos”, dice Judas, “son los
que causan divisiones...” (19). La epistola aconseja, mas bien, la misericordia y el
esfuerzo de rescatar a los que han sido engafiados y extraviados, sin que por eso se
demuestre tolerancia hacia las herejias mismas.

Una de las mas grandes bendiciones del Nuevo Tetamento se encuentra en el final
de esta carta. Su énfasis en el sefiorio de Cristo y en su capacidad para librar a sus siervos
de caer en el error es notablemente apropiada para el tema que desarrolla Judas.

111 Para una buena discussion sobre las citas y alusiones, véase la obra de M.F. James, The Second Epistle
General of Peter and the General Epistle of Jude, en Cambridge Greek Testament (Cambridge: University
Press, 1921), pp. xI-xlviii.



I, 11Y 11l DE JUAN
Trasfondo

Si el criterio que se apoya en el vocabulario y el estilo ha sido alguna vez adecuado
para fundamentar una opinion definitiva sobre la paternidad literaria, estas tres breves
cartas deben atribuirse a un solo autor que en este caso seria el mismo del Cuarto
Evangelio. Probablemente los cuatro tratados se escribieron por el mismo tiempo y en el
mismo lugar. La primera epistola se abre con un sumario, “lo que era desde el principio, lo
que hemos oido, lo que hemos visto con nuestros ojos, lo que hemos mirado y palpado con
nuestras manos tocante al Verbo de vida” (I Juan 1:1) como el fundamento para su
demanda en pro de la verdad. Este sumario presupone la existencia delCaurto Evangelio,
tanto por su contenido como por su vocabulario, y la similaridad persiste a lo largo de toda
la I Epistola. El proposito declarado de ella, “estas cosas os he escrito para que sepais que
tenéis vida eterna...-”

(442)

(5:13), conduce al lector a una jornada mas alla del evangelio el cual dice, “éstas estan
escritas para que credis que JesUs es el Cristo el Hijo de Dios; y para que creyendo tengais
vida en su nombre” (Juan 20:31). El evangelio fue escrito para despertar la fe; la Primera
Epistola, para afirmar la certidumbre.

Las epistolas 11 y Ill, como sugiere Goodspeed pudieron haber sido escritas como
“cartas de acompafiamiento”, una para la iglesia representada por la “sefiora elegida” (I
Juan 1), y la otra a Gayo, el pastor (111 Juan 1).1*2 Tuvieron por finalidad servir como notas
privadas de consejo y saluda, en tanto que el cuerpo principal de ensefianza estaba
contenido en el Evangelio y en la Primera Carta.

El tiempo y el lugar precisos en que se escribieron son indeterminados, pero la
opinidn mas aceptable es que Juan las escribid para las iglesias de Asia, a mediados del
Gltimo tercio del primer siglo. Por aquel tiempo la separacion entre la iglesia y la sinagoga
era completa. La controversia sobre la justificacion por la fe en contra de las obras hacia
tiempo que se habia extinguido, y el ingreso de los gentiles a la iglesia con su herencia de
pensamiento filos6fico, estaba comenzando a afectar la ensefianza doctrinal. El interés
giraba sobre la persona de Cristo. ;Quién era EI? Si era Dios, ;como fue que muri6? Si
murio, ¢como pudo haber sido Dios? Habia muchas soluciones propuestas para este
dilema, y el debate sobre la naturaleza de Cristo ocupé el pensamiento de los dirigente de la
iglesia y las discusiones de los concilios hasta el sigloV. De hecho, el debate sigue abierto
hasta nuestros dias.

El error particular que | de Juan tuvo por objeto combatir, parece que fue una forma
primitiva de gnosticismo, una herejia que fuera mas peligrosa enemigo de la iglesia hasta
fines del siglo segundo. EI gnosticismo era una filosofia religiosa més bien que un sistema
separado. Se fundé sobre la premisa de que el espiritu es bueno, que la materia es mala, y
que entre los dos no puedan

(443)

112 Edgar J. Goodspeed, An Introduction to the New Testament (Chicago: University of Chicago Press, s.f.),
pp. 319, 320.



existir relaciones permanentes. La salvacion consiste en escapar del reino de la materia
hacia el reino del espiritu. Los medios para esta huida son numerosos. El principal entre
ellos es el conocimiento, por medio del cual el hombre se levanta sobre las cadenas
terrenales de la materia hasta la celestial comprension de la verdad. Este conocimiento, o
gnosis, para usar el término griego que dio nombre a esta filosofia, podia alcanzarse
Gnicamente por aquellos que estaban iniciados en los intimos secretos de los asociados. La
ensefianza de los gnosticos iba a formar una desorganizada, pero cohesiva secta en la que
sus miembros estarian unidos por ritos comunes y por un mismo modo de pensar, mas que
por oficiales y sociedades.

El conflicto de este tipo de filosofia contra el cristianismo fue mas agudo en lo que
se referia a la persona de Cristo. ¢(Como — preguntaban los gnésticos — pudo el infinito
espiritu puro que se llama Dios tener algo que hacer con un cuerpo material? Sobre sus
premisas, una unién completa, resultaba absurda. Se propusieron dos soluciones: O Cristo
no era realmente humano, pero si parecia serlo, o el esipiritu de Cristo no tom¢ habitacién
en el humano Jesus hasta el bautizo, y luego lo abandoné antes de que muriera en la cruz.
A la primera de estas teorias se le dio el hombre de docetismo, derivado de la palabra
griega dokeo, que significa “parecer”; la segunda la llamé cerintianismo, de Cerinto, el
principal abogado suyo durante el primer siglo.

Cualquiera de estas proposiciones habria sido fatales para el evangelio si se hubiera
aceptado como la interpretacion correcta del cristianismo. El docetismo hacia de Jesds un
simple fantasma, una ilusién que parecia tomar cuerpo a los ojos del hombre, pero que no
tenia existencia real. El cerintianismo sostendria una extrafia contradiccion en cuanto a la
personalidad de Jests: Uno nunca sabria si el Jesis humano o el divino espiritu de Cristo
hablaban o actuaban. Bajo el cerintianismo la persona de Cristo podria parecerse a la doble
personalidad del Dr. Jekyll y Mr. Hyde (el protagonista de la novela de Stevenson, “El
extrafio caso del doctor Jekyll”). Probablemente estos dos conceptos ain no se habian
definido y amplificado en el tiempo de Juan, pero el lenguaje de

(444)

la primera epistola implica que algo semejante al gnosticismo prevalecia cuando él escribio.

Juan insiste que el Cristo que él predicaba habia sido audible, visible y tangibles (I
Juan 1:1). Dice que cualquiera que niega al Padre y al Hijo, es anticristo (2:22), y declara
que “todo espiritu que no confiesa que Jesus vino en la carne, no es de Dios” (4:2,3).
Evidentemente sus oponentes tomaron la posicion que les acercaba estrechamente a la de
los gnésticos docetistas.

Las dos pequefias epistolas tratan de los mismos problemas desde el punto de vista
de la politica y la disciplina esclesiasticas. La I de Juan dice que “ellos”, dando a entender
que se refiere a los adherentes de la falsa doctrina, “salieron de nosotros, pero no eran de
nosotros, porque si hubieran sido de nosotros ciertmante hubieran permanecido con
nosotros” (2:19). Posiblemente hubo cismas en algunas de las iglesias en las que los
amantes del error se habian apartado para formar su propio grupo. Algunos de ellos, sin
embargo, se habian convertido en maestros itinerantes que procuraban hallar entrada en las
pequefias iglesias que carecian de madurez y que eran débiles. La Il Epistola contiene
advertencias en contra de ellos:



Porgue muchos engafiadores han salido por el mundo, que no confiesan
que Jesucristo ha venido en carne. (Il Juan 7)

Se advierte a la iglesia que a ninguna de tales maestros dé la bienvenida, “porque
cualquiera que le dice bienvenido se hace participe de sus malas obras” (II Juan 10,11).

La tercera epistola proporciona uno o dos interesantes vistazos a la vida eclesiastica
de aquella época. Apartentemente, gran parte del ministerio se desempefiaba por medio de
predicadores itinerantes que hacian viajes periddicos permaneciendo un corto tiempo con
cada grupo, y celebrando “prolongadas reuniones” en los hogares particulares. Tal
procedimiento se prestaba facilmente al abuso mediante el cual aquellos asaltantes
religiosos aprovechaban sus privilegios para vivir a costa del pueblo. Juan elogié a Gayo
por su bondadoso sostén en la obra evangelistica ya que

(445)

quienes lo habian visitado lo hacian sin recibir ayuda de los gentiles a quienes iban a
ministrar (111 Juan 5, 8).

El surgimiento de los “zares eclesiasticos” se refleja en el comentario acerca de
Didtrefes. No quiso recibir a ninguno de los visitantes, pero, si invariablemente expulsd de
la iglesia a quienes se prestaban para darles posada. La protesta de Juan y su promesa de
que cuando viniera pondria a prueba la potencia de Diotrefes, demuestra que habia
dificultades en el gobierno de la iglesia aun en el primer siglo.

Las epistolas juaninas, pues, fueron escritas para una iglesia que hacia frente a las
nuevas filosofias que procuraban abatir al cristianismo absorbiéndolo; y la lucha que se
produjo tuvo por objeto mantener el mensaje distintivo de la iglesia en contra de la
perversion producida por el error.

| de Juan
CONTENIDO

El estilo peculiar de Juan encuentra su mejor manifestacion en | de Juan porque la
epistola es bastante breve para dejar ver con claridad el tipo de su estructura. La | de Juan
segln su plan es armdnica mas que logica; esta construida a la semejanza de una pieza de
masica, mas bien que con la concision del resumen para un debate. En lugar de proceder
por grados en el desarrollo de un tema, como Pablo hace en Romanos, Juan selecciona un
tema que mantiene a través de su libro y sobre el cual introduce una serie de variaciones,
cualquiera de las cuales podria por si misma tomarse como tema. Por esta razon uno con
dificultad puede seguir la Gnica linea de pensamiento, sea en el evangelio o en la epistola y
la composicion de un bosquejo progresivo resulta todavia mas dificil.

Ademas, la | Epistola se adapta a la experiencia personal. Procura inculcar
certidumbre en cuanto a la posesion de la vida eterna (5:13), y propone algunas pruebas por
medio de las cuales

(446)



se puede alcanzar esa certidumbre. La frase “sabemos”, que sirve para traducir dos
diferentes verbos (oidamen y ginoskemen), se usa trece veces para designar la certidumbre
que se alcanza por medio de la experiencia, 0 que es parte de una conciencia espiritual
normal (2:3, 5, 29; 3:14, 16, 19, 24; 4:13, 16; 5:15, 18, 19, 20).

Luz y amor, dos palabras peculiarmente juaninas son prominentes en esta epistola.
Ambas se usan como descriptivas de la diedad (1:5, 4:8), y el desarrollo de estos dos temas
forma la mayor parte de la epistola. Elaboran las ideas abstractas que se presentan en el
evangelio y las convierten en ideas préacticas de aplicacion personal.

BOSQUEJO
| DE JUAN: LA CERTIDUMBRE DE LA VIDA ETERNA
I. Introduccion. La manifestacion histdrica de la vida 1:1-4
Il. La certidumbre que se produce por andar en la luz 1:5-2:29
En el aspecto espiritual de la conducta personal 1:5-2:6
En las relaciones sociales 2:7-11
En la separacion del mundo 2:12-17
En el apego de la verdad 2:18-29
I11. La certidumbre que se produce por permanecer en el amor 3:1-4:21
La demostracion ética del amor 3:1-12
La demostracion social del amor 3:13-24
La demostracion teoldgica del amor 4:1-6
La demostracion emocional del amor 4:7-21
IV. La certidumbre que se produce por medio del ejercicio de la fe 5:1-12
V. Conclusion: Las certezas resultantes de la vida 5:13-21
Il de Juan
TRASFONDO

El trasfondo de la Il de Juan es muy parecido al de su | Epistola. Es mas personal,
porque esta dirigida a “la sefiora elegida y

(447)

a sus hijos”. La traduccion de esta salutacion es ambigua porque puede traducirse “la
sefiora electa”, “la electa Kiria” (Hebreo Marta) o, segin acostumbramos, la “sefiora
elegida”, dependiendo en todo caso de que uno vea en el saludo un nombre propio, o no.
La interpretacion resulta mas ambigua que la traduccion. ¢Era la destinataria una persona
particular, o el término “seflora” denota figurativamente a una iglesia, cuyos miembros son
sus “hijos”? O en caso de que se trate de una persona, “tenia un hogar en donde se reunia
un grupo de creyentes, a quienes se le daba el hombre de “hijos” de ella? Hay un
paralelismo en el sentimiento judio hacia Sién, a quien Pablo llama “nuestra madre” (Gal.
4:26). Wescott dice que “el problema, dentro de nuestra presente informacion respecto al



destinatario, es insoluble”, ** y comentadores mas recientes no han podido arrojar mas luz
sobre este asunto. El punto principal es que el grupo en cuyo beneficio se escribio la carta
estaba amenazado por falsos maestros. Juan queria que cultivaran la vigilancia para que no
fueran conducidos al error.

CONTENIDO Y BOSQUEJO

El contenido doctrinal de la segunda epistola difiere muy poco del de la Primera. Se
insiste sobre los lectores en cuanto al mismo peligro que hay en ignorar la humanidad de
Cristo, y en la misma necesidad de permanecer en la verdad.

I de JUAN: LA FIDELIDAD CRISTIANA

I. Salutacién 1-3
Il. Recomendaciones 4-11
En cuanto al amor
En cuanto a la obediencia
En cuanto a la vigilancia
En cuanto al rechazamiento del error
I11. Conclusién 12,13

(448)

111 de Juan
CONTENIDO Y BOSQUEJO

Dirigida principalmente a Gayo, un pastor o dirigente en la iglesia, la 11l de Juan a
diferencia de las otras dos Epistolas, se ocupa mas de asuntos administrativos que de las
verdades teoldgicas. Trata del alojamiento de hermanos misioneros que deberian haber
sido estimulados cuando visitaban la iglesia, siguiendo una deteminada ruta, y ademas, de
la inamistosa actitud de Di6trefes que mereci6 una reprimenda.

I1l DE JUAN: LA PRACTICA DE LA VERDAD

I. Introduccion 1-4
I. Estimulo que merecen los obreros de la verdad 5-8
Il. Reprobacion a los que se oponen a la verdad 9-11
IV. Elogio para quien da testimonio de la verdad 12

V. Conclusién 13-15
EVALUACION

113 B.F. Westott, The Epistle of John (2a edicién, Cambridge y Londres: Macmillan & Co., 1886), p. 224.



Las epistolas juaninas, particularmente la Primera, son inapreciables como indice
del éxito personal en el aspecto espiritual. Son casi en su mayor parte declarativas y
exhortatorias; la exposicion y la argumentacion teoldgicas no se encuentran en sus paginas.
La verdad historica que se encuentra corporizada en el Evangelio, se aplica en | Juan al
creyente como individuo, y las pruebas de la vida eterna estan bosquejadas claramente, de
modo que el creyente pueda saber si esta 0 no realmente en la verdad. La dulce excelencia
de su ensefianza no debe concluirse con la vaguedad de la fe o con la indecision teoldgica.
Estas tres epistolas trazan una fuerte linea entre la verdad y la falsedad, entre la justicia y la
injusticia, entre la luz ylas tinieblas, y entre el amor y el odio. Demandan que el cristiano
se coloque de este lado de la linea

(449)

o del otro. “El que tiene al Hijo tiene la vida; el que no tiene al Hijo de Dios no tiene la
vida” (I Juan 5:12). Presuponen una clara y perfecta revelacion de la vida eterna en Cristo,
que constituye la regla de la fe y la cual debe aceptarse o rechazarse por los hombres. Las
obligaciones y consecuencias de su aceptacion se bosquejan de tal manera que el creyente
pueda decir, “hemos pasado de muerte a vida”.

Contra el surgimiento de las herejias y de los errores, estas Ultimas epistolas
presentan una solida frente. No son absolutamente polémicas, sin embargo, son
constructivas en su presentacion de la ensefianza del evangelio. La madurez de
pensamiento y de santidad de vida son sus objetivos, no un mero argumentar sobre un
punto tradicional. Fueron escritas no para ganar un debate, sino para ayudar y para
desarrollar al cristiano para que pueda cuidarse a si mismo, a fin de que el maligno no le
toque (5:18).

Otras Lecturas

Barbieri, Louis, A. Primeray Segunda Pedro (serie “Comentario Biblico Portavoz”).
Grand Rapids: Editorial Portavoz, 1981.

Blaiklock, E.M. Cartas a los hijos de luz. Terrassa; Editorial CLIE, 1978.

Coder, S. Maxwell. Judas: Los hechos de los apdstatas (serie “Comentario Biblico
Portavoz”). Grand Rapids: Editorial Portavoz, 1981.

Rudd, A.B. Las Epistolas Generales. Terrassa: CLIE, 1987.

(450)



CAPITULO VEINTIDOS:

LA IGLESIA QUE ESTA EN ESPERA:
Apocalipsis

Trasfondo

El canon y la historia de los libros que integran el Nuevo Testamento se cierran con
el Apocalipsis. Independientemente de que haya sido o no el Gltimo en el orden en que
fueron escritos, si es el Gltimo por su pensamiento, porque en él se incorpora la esperanza
de una iglesia que ha emprendido carrera por el mundo como una institucion y que espera
ansiosamente la consumacion de su trabajo.

Apocalipsis es Gnico en muchos sentidos. Es el Gnico libro del Nuevo Testamento
que estd completamente dedicado a la profecia. Practicamente todas sus imagenes se
relacionan con figuras que aparecen en los libros proféticos del Antiguo Testamento, y una
gran parte de su contenido es predicativo, y se ocupa del futuro. EIl autor afirma
explicitamente que el mensajero que le trajo la tltima vision vino de parte de “el Sefior, el
Dios de los espiritus de los profetas, que envid su angel, para mostrar a sus siervos las cosas
que deben suceder pronto” (Apoc. 22:6), y en el versiculo siguiente se refiri6 a “la profecia
de este libro”.

El Apocalipsis pertenece a la categoria de la literatura apocaliptica. Dicha literatura
se produjo, generalmente en tiempos de

(451)

persecucion y de opresion, siendo el medio que se utilizaba para infundir valor a los que
sufrian por su fe. Se caracterizaba por (1) un intenso desesperar debido a las circunstancias
de la época y una igualmente intensa esperanza de la intervencion divina en el futuro; (2)
por el uso del lenguaje simbdlico, suefios y visiones; (3) por la introduccién de poderes
celestiales y demoniacos como mensajeros y agentes en el desarrollo del propésito divino;
(4) por la prediccion de un juicio catastrofico de los malvados, y de una sobrenatural
liberacion de los justos; y (5) frecuentemente por atribuir falsamente la paternidad literaria
a un personaje prominente de la historia biblica, tal como Esdras (Il Esdras) o Enoc (El
libro de Enoc). El libro del Apocalipsis posee la mayor parte de estas caracteristicas,
excepto la Ultima, puesto que el autor declara su nombre dando por entendido que es
conocido, no como un personaje célebre del pasado, sino como un participante actual en los
sucesos de aquellos a quienes se dirige.

Las condiciones bajo las cuales el libro fue escrito se pueden deducir con toda
claridad del estudio de su contenido. Fue dirigido a las siete iglesias de la provincia de
Asia, las cuales, durante un tiempo considerable habian estado en existencia y habian
experimentado con intervalos en turno, el crecimiento espiritual y la decadencia. En las
cartas a estas iglesias hay indicios de que la persecucién o era inminente, o ya habia
comenzado. La iglesia de Esmirna “iba a sufrir”, y “a tener tribulacion de diez dias” (2:10).
Antipas habia sufrido el martirio en Pérgamo (2:13). Filadelfia iba a escaparse de “la hora
de la tribulacion” (3:10). Aun cuando estos pasajes se interpretan como eventos del futuro,



la atmésfera del Apocalpsis respira hostilidad y opresion. En el cuerpo principal del libro
se consideran como fendmenos ordinarios del ambiente el hambre, la guerra, la pestilencia,
la angustia econdmica, y la persecucion.

Apenas cabe la duda de que a la Roma imperial se le tom6 como el modelo de los
poderes politicos que Apocalipsis denuncia como enemigos del cristianismo. La bestia que
tenia “autoridad sobre toda tribu y pueblo y lengua y nacion (13:7), tenia su contraparte en
el gobierno universal de la Roma de los césares. La

(452)

“marca” que los hombres se verian obligados a llevar para comprar o vender (13:16, 17) era
el término usado para designar el sello imperial que se imprimia sobre los testamentos,
contratos, escrituras de venta y otros documentos, para darles caracter legal.'** La ramera
llamada Babilonia la Grande, embriagada con la sangre de los santos y de los martires,
estaba situada sobre siete montes (17:9), el nimero de los cerros de Roma. Sea que el
Apocalipsis haya de interpretarse definitivamente en términos de Roma o no, es innegable
que se aplicaba a Roma cuando por primera vez lo leyeron los cristianos.

Dos escuelas de pensamiento prevalecen con respecto al tiempo y a las
circunstancias que motivaron al Apocalipsis. Un grupo lo asigna a los dias de Neron,
cuando el incendio de Roma provocé la persecucon de los cristianos. Esta opinion se
sostiene principalmente por dos consideraciones. Si Juan, el hijo de Zebedeo, escribio el
Apocalipssi, a la vez que el evangelio y las epistolas que se le atribuyen, las diferencias
radicales en lenguaje y en estilo entre éstos y aquél, podrian explicarse mas facilmente si el
Apocalipsis resultara ser un esfuerzo inicial, escrito cuando su dominio del griego todavia
era imperfecto, en tanto que los evangelios del griego todavia era imperfecto, en tanto que
los evangelios y las epistolas habrian sido escritas en fecha posterior cuando Juan habia
adelantado en eficiencia. Ademas, se ha sugerido que el nimero mistico seiscientos sesenta
y seis (13:18), es la suma total del valor numérico de las letras hebreas con que se escribe
Neron Kesar, y por tanto el personaje descrito en ese capitulo debe ser Nerén. Esta clase
de razonamiento parece demasiado insustancial para garantizar una conclusion firma,
especialmente cuando carece del apoyo de la tradicion externa.

La segunda posibilidad para sefialar la fecha del Apocalipsis, lo coloca al final de la
primera centuria en el reino de Domiciano, entre los afios 81 al 96 D.C. Esta fecha tiene
cuando menos la ventaja de contar con una evidencia externa explicita. Ireneo dijo que
Juan recibi6 la vision “no hace mucho, sino casi en nuestros

(453)

dias, hacia el fin del reinado de Domiciano”.*'® Aunque probablemente bajo Domiciano no
se extendid la persecucion, su insistencia en ser adorado como dios y la creciente tirania de
su dictadura, lo colocaron en oposicion al crecimiento del cristianismo, presagiandose bajo
tales circunstancias, el advenimiento cada vez mas cercano de las condiciones sociales
econémicas y religiosas profetizadas en el Apocalipsis.

114 G.A. Deismann, Bible Studies, traduccion autorizada de Alejandro Grieve (Edimburgo: T. & T. Clark,
1901), pp. 240-247.
115 Ireneo, Contra los herejes V, XXX, 3.



El Apocalipsis, pues, da testimonio de la creciente hostilidad entre la iglesia y el
estado romano. Implica no necesariamente que una politica universal de persecucion
contra los cristianos hubiera sido adoptada; pero si, hace suficientemente claro el hecho de
que no cabia compromiso alguno entre un estado pagano Yy la ilgesia cristiana. El resultado
I6gico del paganismo es el totalitarismo, que incluye la adoracion del gobernante que
controla todas las alianzas politicas, todos los recursos econdmicos, todas las ceremonias
religiosas y la adoracion personal de cada uno de los vasallos. La tolerancia que Roma
concedi6 a la iglesia primitiva se convirtio en sospecha cuando Pablo y otros pedicadores
cristianos fueron acusados por los dirigentes judios y la sospecha consecuentemente
degenerd en desprecio y odio. Al final del primer siglo los cristianos se concentraban a la
defensiva en todas partes. Comprendian ya la verdad de las palabras de Jests: “si fuerais
del mundo, el mundo amaria lo suyo, pero porque no sois del mundo, sino que yo os elegi
del mundo, por eso el mundo os aborrece” (Juan 15:19).

El Apocalipsis fue escrito como un estimulo para las iglesias que estaban
experimentando esa creciente hostilidad y como una advertencia a los descuidados y
negligentes cristianos que estaban tentados a caer en una facil conformidad con el mundo.
Fue la Gltima voz del siglo que terminaba.

El autor, de acuerdo con su propio testimonio, se llamaba Juan, y era testigo de las
cosas que habia visto (Apoc. 1:1,2). Estaba en Patmos, una isla rocosa alejada de las costas
de Grecia, en donde habia sido encarcelado por causa de su fe (1:9). Estando alli le

(454)

fue dada la vision que describe, y se le ordend transmitirla a las siete iglesias de Asia
(1:10), con las cuales tenia relaciones familiares.

Una parte del griego del Apocalipsis parece tosco y hasta falto de gramatica.
Deberia recordarse que el autor estaba intentando poner en el lenguaje humano escenas que
no pueden describirse en los términos ordinarios, y consecuentemente su gramatica y su
vocabulario resultaban inadecuados. Ademas, probablemente él era de descendencia
aramaica y tendria sus dificultades para expresarse pulidamente en griego. Si al escribir el
evangelio y la espistolas tuvo la ayuda de un experto amanuese, pudo haber sido que el
Apocalipsis lo escribiera él mismo, en cuyo caso se explicarian facilmente las diferencias
que existen extre aquéllos y éste.

El Apocalipsis es interpretativo. Contiene no menos de cuatrocientas alusiones al
Antiguo Testamento, aunque ninguna cita directa puede establecerse. Sus imagenes y su
programa tienen relacion con la profecia del Antiguo Testamento y sirven para conectar su
significado con las corrientes de la nueva dispensacion. El Apocalipsis da una apreciacion
del temperamento espiritual de la vida de la iglesia por medio del juicio que hace de las
siete iglesias de Asia. La sucesion de las visiones que siguen, por cualquier sistema que se
interpreten, proporcionan un cuadro de la consumacion final del propésito divino. No
obstante lo extrafio que nos parezcan sus signos, Apocalipsis es el Unico libro del Nuevo
Testamento que nos da una visién organizada del futuro.

Interpretaciones

Entre los modernos expositores se encuentran cuatro principales escuelas de
interpretacion del Apocalipsis.



LA ESCUELA PRETERISTA

La Escuela Preterista sostiene que el simbolismo del Apocalipsis se refiere
Unicamente a los eventos contemporaneos de la época

(455)

en que se escribié. Todas las imagenes de los sellos, las trompetas y las redomas no tienen
referencia alguna con el futuro. EIl escritor al hablar de juicios futuros simplemente
expresaba su indignacion moral por los abusos de su tiempo. Este es el punto de vista de la
mayoria de los eruditos modernistas, R. H. Charles y C. C. Torrey, entre otros. Semejante
método de interpretacion tiene la ventaja de conectar el Apocalipsis con el pensamiento y
los acontecimientos historicos de la época en que fue escrito, pero no deja ningdn lugar
para elemento alguno que se considere de caracter profético.

LA ESCUELA IDEALISTA

El concepto de esta escuela, que a menudo se encuentra estrechamente aliada con la
Escuela Pretensita, considera el Apocalipsis nada mas con un cuadro simbdlico de la
permanente lucha entre el bien y el mal, y entre el cristianismo y el paganismo. Sostiene
que los simbolos apocalipticos no se pueden identificar con eventos historicos del pasado ni
del futuro; son simplemente aspiraciones o ideales. Raymond Calkins lo expresa asf;

Ya comprendemos, pues, lo que la palabra “Apocalipsis” significa. No
quiere decir una revelacién de los futuros misterios del fin del mundo, del
milenio, o del Dia del Juicio. Ni tampoco significa esencialmente el
descubrimiento de las glorias del Cielo o la bienaventuranaza de los
redimidos. Mas bien indica la revelacién del Dios infinito, poderoso para
salvar; descubrimiento que ha de consolar y de inspirar al pueblo de Dios
conociendo la absolua potencia conquistadora del  Salvador
omnipotente. ..

El método idealista de interpretacion tiene la ventaja de enfocar la atencion del
lector sobre la verdad ética y espiritual del Apocalipsis mas bien que sobre los aspectos
debatibles de su simbolismo.

(456)
Por otra parte, tiende a menospreciar ese simbolismo como un vehiculo de la profecia. Su

“espiritualizacion” despoja al Apocalipsis de todo valor predicativo, y lo disocia de
cualquier consumacion histérica final. ElI Dia del Juicio, segin esta teoria, llega

116 Raymond Calkins, The Social Message of the Book of Revelation (New York: The Woman’s Press, s.f.), p.
13.



dondequiera que un gran asunto moral se decide; no es un climax final en que un Cristo
sobrenatural asciende a un trono visible.

LA ESCUELA HISTORICA

La interpretacién historica sostiene que Apocalipsis bosqueja en forma simbélica
todo el curso de la historia de la iglesia desde Pentecostés hasta la venida de Cristo. Los
simbolos retratan en sucesion los grandes eventos que han tenido lugar, es decir, los sellos
son el disloque del imperio romano: la erupcion de langostas del abismo da un cuadro de
las invasiones mahometanas, etc.'” Cada acontecimiento principal en la historia de la
cristianidad fue de esta manera ampliamente predicho, de tal manera que el Apocalipsis se
convierte en un calendario de eventos escritos, y en desarrollo. La mayor parte de los
Reformadores, hasta donde se ocuparon del Apocalipsis, la mayoria de los antiguos
comentarios, y muchos modernos predicadores evangélicos como A. J. Gordon y A. B.
Simpson, sostienen este punto de vista. Cuando menos cuenta con una manifiesta garantia
en la frase del Apocalipsis 4:1:  “Sube aca, y yo te mostraré las cosas que sucederan
después de éstas”. La interpretacion historica es mas literal que la idealista, pero sus
defensores nnco han logrado ponerse de acuerdo undnimemente sobre lo que cada simbolo
en particular significa. Entre los mismos adeptos a esta escuela hay casi tantas
interpretaciones como comentadores. No todos pueden estar en lo exacto; y siendo que les
separan tan amplias divergencias, hay, cuando menos, la posibilidad de que sus métodos
estén equivocados.

(457)

LA ESCUELA FUTURISTA

Esta escuela sostiene que los primeros tres capitulos del Apocalipsis se aplican o
bien a la situacion que reinaba cuando el libro fue escrito, o que las siete iglesias de Asia
representan siete épocas de la historia de la iglesia, estableciendo puente entre la abertura
del tiempo que corre entre la iglesia apostolica y la segunda venida de Cristo. Hasta aqui
los futuristas resultan historicistas. A partir de la frase de 4:1, “las cosas que sucederan
después de estas”, defienden la opinion de que el resto del libro trata de los acontecimientos
que tendran lugar en un periodo llamado la “Gran Tribulacion”, precisamente antes del
regreso de Cristo y cuya duracion aproximada se calcula entre tres afios y medio hasta siete.
Los acontecimientos del Apocalipsis encerrados dentro de este periodo, se interpretan tan
literalmente como es posible y asi se les considera como pertenecientes a una época futura
después de la acutal. Los expostores del tipo de J.A. Seiss, C. I. Scofield, A. C. Gaebelein,
H. A. Ironside, y otros, son futuristas.

117 \Vedse la coleccion de comentarios citados en John Peter Lange, The Revelation of John (traducido del
aleman al inglés por Evalina Moore; aumentado y editado por E.R. Craven; Nueva York: Scribner,
Armstrong& Co., 1874), pp. 2, 7, 215.



INTERPRETACIONES MILENARIAS

Hay otras tres divisiones de pensamiento, basadas en diversas interpretaciones del
capitulo veinte y que se originan en un diferente modo de tratar el Apocalipsis, es decir,
desde el punto de vista escatoldgico en lugar del historico. El punto de divergencia en la
interpretacion tiene su pivote en la pregunta referente a que si los “mil afios” tienen que
considerarse como literales o como simboélicos, y si han de preceder o de seguir a la
segunda venida de Cristo.

El concepto postmilenario considera los mil afios como probablemente simbdlicos
de un largo tiempo que precedera a la venida de Cristo. Al principio de este periodo el
triunfo del evangelio sobre las naciones introducira el reinado de la paz que perdurara hasta
que Cristo regrese para el juicio final.

En concepto amilenario sostiene que el milenio no sera un periodo

(458)

literal, o que posiblemente representa el estado intermedio de los que mueren. Cristo puede
volver en cualquier tiempo, y serd entonces cuando El juzgue al mundo, e introduzca el
estado eterno de bienaventuranza para los justos, los nuevos cielos y la nueva tierra.

El concepto premilenario afirma que Cristo volvera personalmente para iniciar su
reino; que los justos muertos resucitaran con su Sefior sobre la tierra durante mil afios; que
posteriormente a este largo reinado habra una rebelion final que inmediatamente sera
sofocada, los malvados muertos seran juzgados, y encontces se iniciara el estado eterno.

No hay una necesaria correlacion entre estos diversos conceptos y las
interpretaciones cronoldgicas previamente definidas. Por lo general el asunto milenario se
trata seriamente nada mas que por los “historicistas” y los futuristas, ya que los preteristas e
idealistas no consideran los “mil afios” sino como un mero simbolo. El diagrama de la
pagina siguiente ilustra los diferentes métodos de interpretacion.

Contenido

La verdadera clave para la interpretacion del Apocalipsis no se encuentra en
ninguna de estas teorias, no obstante sus méritos, sino en la estructura del libro mismo
segiin la presentacion que hace de la persona de Cristo. El titulo del libro es “La
Revelacion de Jesucristo, que Dios le dio para manifestar a sus siervos las cosas que deben
suceder pronto...”, e indica que el tema central es la persona de Cristo como revelador del
futuro. Es motivo de alguna discusion saber si “la Revelacion de Jesucristo” significa
revelacion de su persona, o la revelacion que El dio, es decir, procedente de El. Sila
primera de estas interpretaciones define el tema, entonces Apocalipsis resulta un
descubrimiento de la persona de Cristo en cuanto a la relacion que guarda con el futuro. Si
se toma la segunda, el tema principal sera: EIl programa del futuro proporcionado por
medio de Cristo. Cualquiera de estas dos interpretaciones

(459)



Apocalipsis 1-3 4-19 20-22

Simbolos de las Imagenes Simbodlicas
Preterista Iglesias Histdricas Condiciones del Cieloy de la

Contemporaneas Victoria

Simbolos del
Idealista Iglesias Histdricas Conflicto entre el La Victoria del Bien

Bieny el Mal

Simbolos de

. . Agoptgcimientps El Juicio Final
Historica Ig_les,la_s Literalmente | Histdricos; Caida de Milenio (;?)
Historicas Roma,
. El Estado Eterno

Mahometanismo, el

Papado, la Reforma

La Tribulacion

Venidera. Juicios El Reinado Milenial.

. Siete Etapas de la dirigidos contra la El Juicio de los

Futurista

Historia de la Iglesia

iglesia ApOstata; y
contra el Anticristo.
El Regreso de Cristo

Muertos Malvados
El Estado Eterno

Interpretacion Post-
Milenaria

Iglesias Histdricas

Desarrollo
Historicista en lo
General

Victoria del
Cristianismo sobre el
mundo

Interpretacion A-
Milenaria

Iglesias Histdricas

Desarrollo
Historicista en lo
General

El Regreso de
Cristo-

El Juicio

El Estado Eterno

Interpretacion Pre-
Milenaria

Iglesias Histdricas
Representativas de
las Etapas Historicas

Acontecimientos
Reservados en lo
General para el
futuro

Reino Literalmente
Milenario

Juicio del Gran
Trono Blanco

La Nueva Jerusalén

(460)
del titulo es gramaticalmente posible,*® y de cualquiera de los dos modos Cristo es la
figura central del libro. Mucha controversia se habria podido evitar si los expositores se
hubieran acercado al Apocalipsis desde el punto de vista neutral de su estructura literaria,
haciendo que su escatologia dependiera de su Cristologia.

Una segunda guia hacia el contenido del libro aparece en la forma que a éste le dio
la experiencia del autor. Evidentemente el libro consiste en una serie de visiones, cada una
de las cuales es una unidad en si misma. En tanto que hay muchas unidades menores
introducidas por frase “y vi” (5:1, 11, 6:1, 9; etc.), hay cuatro principales divisiones
introducidas por la frase “en el espiritu” (1:10; 4:2; 17:1-3; 21:9,10). Estas divisiones son

118 |_a primera interpreta he apokalupsis tou lesou Cristou como un objetivo genitivo; la segunda, como
subjetivo genitive.




de diverso contenido y de desigual longitud pero sirven para darle organizacién unitaria al
libro. Juntas con el prélogo y el epilogo dan seis secciones para el Apocalipsis.

Aparecen varias series de sietes a la largo del libro. Hay siete iglesias (2:1, 8, 12,
18; 3:1, 7, 14), siete espiritus de Dios (4:5), siete sellos (6:1, 3, 5, 7, 9 ,12; 8:1), siete
trompetas (8:6, 7, 8, 10, 12; 9:1, 13; 11:15), siete truenos (10:3), siete redomas (16;1, 2, 4,
8, 10, 12, 17), siete personajes principales (12:1, 3, 5, 7; 13:1, 11;14:1), y siete
bienaventuranzas (1:3; 14:13; 16:15; 19:9; 20:6; 22:7, 14). Algunas de éstas son partes de
la estructura literaria del libro y se dan en riguroso orden, las otras no. El uso del nimero
siete indica un designio de pensamiento que hace del Apocalipsis algo que es mucho mas
que una casual acumulacién de fantasticos simbolos.

Otras combinaciones numéricas o series aparecen mas raramente. Hay 24 ancianos
(4:4), cuatro criaturas vivientes (4:6), cuatro jinetes (6:1-8), cuatro angeles (9:14), ciento
cuarenta y cuatro mil compafieros de los redimidos (7:4, 14:1), doce puertas de la ciudad de
Dios (21:12), doce fundamentos (21:14), doce clases de fruto en el arbol de la vida (22:2), y
algunos mas.

(461)

Otra frase merece menciéon. En 4:5, 8:5, 11:19, y 16:18, se dice que hubo
“relampagos, y voces y truenos”. Los ultimos tres de €stos ocurren, respectivamente, al
final de una serie de juicios; ¢estan repetidos?, ;0 son una clave para que entendamos que
los tres indican un solo juicio y que por lo mismo cada repeticion sirve para aumentar la
certeza que nos dej6 la mencion anterior?

Bosquejo

Utilizando las guias que el mismo libro nos proporciona proponemos el siguiente bosquejo:

LA REVELACION DE JESUCRISTO
Acerca de las “cosas que deben suceder pronto”

I. Prologo: Se presenta Jesucristo 1:1-8
El titulo 1:1
El agente 1:2
La recomendacién 1:3
Los destinatarios 1:4,52
Dedicatoria 1:5b,6
El epigrafe 1.7
El imprimatur 1:8
Il. Primera vision; Cristo en la Iglesia; El que vive 1:9-3:22
Lugar: Patmos
Descripcion de Cristo 1:9-20
Las cartas
A Efeso 2:1-7
A Esmirna 2:8-11

A Pérgamo 2:12-17



A Tiatira
A Sardis
A Filadelfia
A Laodicea

(462)

I11. Segunda vision: Cristo en el universo:
El Redentor
La escena en el cielo
Los siete sellos
El caballo blanco
El caballo bermejo
El caballo negro
El caballo amarillo
Las almas de los martires
Las sefiales en el cielo
(Paréntesis: Son sellados los 144,000)
Silencio en el cielo
Las siete trompetas
Hielo, fuego y sangre
El mar se vuelve sangre
Una estrella cae sobre las aguas
El sol, luna y las estrellas se oscurecen
Se abre el pozo del abismo
Se desatan los cuatro angeles
Paréntesis: el librito
Se mide el templo
Los dos testigos
Se anuncia la consumacion
Las sefiales
Los personajes
La mujer
El dragon
El nifio varén
El Arcangel Miguel
La bestia del mar
La bestia de la tierra
El Cordero en el monte Sién
Paréntesis: Los mensajes angélicos
Convocacion para el juicio
La caida de Babilonia

(463)

Advertencia respecto a la ira de Dios
Los muertos bienaventurados

2:18-29
3:1-6
3:7-13
3:14-22

4:1-16:21
4:1-5:14
6:1-8:5
6:1,2
6:3,4
6:5,6
6:7,8
6:9-11
6:12-17
7:1-17
8:1-5
8:6-11:19
8.7

8:8,9
8:10,11
8:12, 13
9:1-12
9:13-21

10:1-11:14

11:15-19
12:1-16:21
12:1-14:20
12:1,2
12:3,4
12:5,6
12:7-17
13:1-10
13:11-18
14:1-5

14:6,7
14:8

14:9-12
14:13



La convocatoria para la cosecha 14:14-16

La cosecha de las uvas de la ira 14:17-20
Las siete redomas 15:1-16:21
La escena en el cielo 15:1-8
Los juicios 16:1-21
La Ulcera en los hombres 16:2
El mar se vuelve sangre 16:3
Las fuentes se vuelven sangre 16:4-7
Se intensifica el calor del sol 16:8,9
La oscuridad 16:10,11
Espiritus inmundos 16:12-15
La consumacién 16:17-21
IV. Tercera visién: Cristo conquistador: El guerrero 17:1-21:8
Lugar: El desierto
La destruccién de Babilonia 17:1-18:24
El regocijo en el cielo 19:1-10
La derrota de la bestia 19:11-21
El encadenamiento de satan 20:1-3
El reino milenario 20:4-6
La rebelion final 20:7-10
El juicio de las muertos 20:11-15
Los nuevos cielos y la nueva tierra 21:1-8
V. La cuarta visién: Cristo en la consumacion
El Cordero 21:9-22:5
Lugar: una montafa
La ciudad de Dios 21:9-21
El culto de Dios 21:21-27
Las bendiciones de Dios 22:1-5
VI. Epilogo: El desafio de Cristo 22:6-21
A la obediencia — La voluntad 22:6-9
A la recompensa — El intelecto 22:10-15
Al compafierismo — Las emociones 22:16-20
Bendicion 22:21
(464)
Evaluacion

Aunque en este libro no aspiramos a dar la interpretacion definitiva del Apocalipsis,
creemos que unas cuantas observaciones seran de valor para el estudiante.

Esta escrito en el estilo de la literatura apocaliptica; pero difiere notablemente del
grupo que generalmente forman tales escritos, en que tienen un autor definido que declara
su nombre y el nombre de los destinatarios a quienes se dirige. El principal propdsito que
lo anima no es presentar de antemano todos los detalles de la historia de la Iglesia, sino
poner a la vista las tendencias generales de la presente época y el fin a que se aproximan
con el regreso personal de Cristo. La triple declaracion y el desafio del epilogo: “Yo
vengo pronto” (22:7, 12, 20), sirven para reiterar las promesa a sus iglesias (2:16, 3:11), y



hacen que todo el libro se convierta en una advertencia para el mundo y en un estimulo para
el pueblo de Dios.

Hay ciertas unidades que saturan todo el libro. La persona de Cristo es dominante,
primero como la glorificada persona con flameante aspecto, vestida de blanco, que
inspecciona, reprueba y aconseja a la iglesia. Como demandante del derecho a administrar
juicio bajo la autoridad del rollo sellado, El es el cordero que ha adquirido este derecho
mediante su trabajo redentor (5:4-7). En la ejecucion del juicio El es el Conquistador, que
como general romano en triunfo, monta un caballo blanco (19:11), y ostenta el titulo de
“REY DE REYES y SENOR DE SENORES” (19:16). En la consumacién de todas las
cosas El es el Esposo de su pueblo (19:7, 21:9), a quien también se llama el Cordero por
causa de la redencion hecha por El.

El arreglo cronolégico del Apocalipsis es disputable. El “historicista” ve en €l un
completo calendario de los principales eventos desde que se escribid hasta la venida de
Cristo; el futurista relega la mayor parte del libro a un periodo de siete afios que precede
inmediatamente a la aparicion del Sefior, y el preterista y el idealista lo consideran
independiente de toda cronologia. Algunos factores, sin embargo, aparecen claramente.
Las cartas en los primeros

(465)

tres capitulos fueron dirigidas a iglesias que existian en las ciudades de Asia, en forma que
se refieren a un periodo contemporaneo con el autor. El principio de la vision en el cuarto
capitulo lo relaciona con “las cosas que deben suceder pronto” (4:1), comenzando con el
tiempo en que el autor escribia y de alli en continuacidn indefinida. Las Gltimas dos
visiones del libro atin no se han cumplido, y se aplican al fin de los tiempos que estan por
venir. El Apocalipsis, por lo tanto, pertenece parcialmente al pasado, parcialmente al
presente y parcialmente al futuro.

Las Ultimas dos secciones son paralelas entre si. La primera, Apocalipsis 17:1 al
21:8, se ocupa con la condenacién del perverso sistema mundial representado por la
ramera, Babilonia. La segunda, Apocalipsis 21:9 al 22:5, describe la final comparecencia
de la esposa de Cristo, la Nueva Jerusalén. El paralelismo de esas dos secciones envuelve
tanto un parecido como un contraste. Ambas son introducidas por uno de “los siete angeles
que tienen las siete redomas”. El mensajero celestial invita al visionario a contemplar la
escena con las palabras, “ven acd”. Ambas representan el cumplimiento de un propdsito:
La primera, el fin de la tendencia que se aparta de Dios; la segunda, el final de la redencion.

El paralelismo de contraste es igualmente claro. La primera seccion introduce una
ramera; la segunda, una novia. La primera coloca la escena en un desierto (17:3); la
segunda, sobre una montafia (21:10). La primera dice que sobre la ramera estan escritos
nombres de blasfemia (17:3); la segunda declara que los nombres de las doce tribus y de los
doce apdstoles estan escritos sobre la Santa Ciudad (21:12,14). La primera presenta a
Babilonia, la ciudad de corrupcion y de juicio (17:6); la ultima describe a la Nueva
Jerusalén que baja del cielo limpia y casta (21:10). La primera perece en horrendo juicio;
la Ultima perdura en la eterna luz. La primera estd en maldicién; la segunda en
bienaventuranza.

El libro del Apocalipsis nos da una divina perspectiva de la historia. Como quiera
que sus simbolos se interpreten en detalle, su inmenso y completo panorama es el de la



divina santidad que contempla a la vez las virtudes y los fracasos de las iglesias y la
condenacion y la esperanza del mundo. El mensaje a las iglesias

(466)

se despacha por la persona que se mueve en medio de los candeleros de oro; la escena para
la administracion del juicio se centra alrededor del trono de Dios (4:12-19:5); y el juicio
final se pronuncia desde el mismo trono (20:11). En la descripcion de los nuevos cielos y
la nueva tierra, el trono adin ocupa el centro (22:1) y de el fluye el rio de la vida. Este
énfasis sobre el trono denuncia claramente el concepto de la soberania de Dios en el
Apocalipsis, y de su eterno gobierno en los asuntos de los hombres.

El dominante optimismo del libro tiene su contraparte en su brillante cuadro del
mal. No contiene indicacion alguna de que el mundo en su mayor parte se mejorara con el
paso del tiempo, ni de que los hombres al fin se convertiran a Dios con arrepentimiento y
fe. Describe acertadamente la civilizacion final como elevadamente prdspera,
culturalmente avanzada y abiertamente atea (18:1-5). EIl ultimo acto de la humanidad
organizada consiste en una rebelidon armada en contra de Dios y de su Cristo (20:7-10). En
ningln otro libro de la Biblia, con excepcion de las palabras mismas de Jesus, se describe
en forma més terrible la condenacidn final del pecado (20:15).

Para el hombre moderno de mediados del siglo XX, el Apocalipsis parece menos
apocaliptico que lo que pareci6 a su padre y a su abuelo. Las misteriosas referencias a
imagenes que hablan (13:15), que hacen descender fuego del cielo (13:13), al control
econémico de grandes poblaciones (13:16, 17), a la obediencia forzosa a una religion
sintética (13:14), a la completa devastacion de la Tierra por cambios fundamentales en el
mar y por medio de cambios fisicos en el calor del Sol (16:3, 8), la convocatoria para todos
los reyes de la tierra a que hagan batalla (16:14), la direccién de todas las naciones,
concentrada en una o dos personas (19:19,20), y el completo colapso del centro de la
civilizacion en “una hora” (18;18-20) no estan fuera del alcance de las posibilidades de la
época actual. En muchos sentidos, el Apocalipsis es el mas moderno de los libros que
existen.

Con la promesa final “Yo vengo pronto”, termina el Nuevo Testamento. Dios hablo
por la ley y por los profetas; de nuevo ha hablado por medio de su Hijo, el cual “ahora, en
la consumacion

(467)
de los siglos, se presentd una vez para siempre por el sacrificio de si mismo” (Heb. 9:26).
Habra una mayor revelacidn todavia cuando El aparezca por segunda vez sin relacion con

el pecado, para salvar a los que le esperan” (9:28). Hacia aquella manifestacion y hacia tan
grande victoria sefiala el libro del Apocalipsis.

Otras Lecturas

Barchuk, Ivan. Explicacion del libro de Apocalipsis. Terrassa: CLIE, 1975.
Carroll, B.H. Apocalipsis: El libro de la revelacion. Terrassa: CLIE, 1986.



Darby, J.N. Estudios sobre el libro de Apocalipsis. Terrassa: CLIE, 1976.

Erdman, Carlos, R. El Apocalipsis. Grand Rapids: Editorial T.E.L.L., 1976.

Fernandez, Domingo. Una interpretacion del Apocalipsis. El Paso: Casa Bautista de
Publicaciones, 1954.

Ladd, George. Apocalipsis de Juan: Un Comentario. Miami: Editorial Caribe.

Morris, Leon. Apocalipsis. Buenos Aires: Ediciones Certeza.

Ryrie, Charles C. Apocalipsis (serie “Comentario Biblico Portavoz”). Grand Rapids:
Editorial Portavoz, 1981.

Sanchez Garcia, Juan. Comentario historico y doctrinal del Apocalipsis. Terrassa: CLIE,
1987.

(468)



PARTE QUINTA:

CANON Y TEXTO DEL NUEVO TESTAMENTO

CAPITULO VEINTITRES:

EL CANON DEL NUEVO TESTAMENTO

Al final del primer siglo, los libros que formaron el Nuevo Testamento habian
llegado a sus destinatarios. Esos libros no fueron conocidos de todos los cristianos desde el
principio; al contrario es muy probable que algunos de los creyentes primitivos de la citada
época nunca vieron todos los cuatro Evangelios, ni todas las cartas paulinas, ni todas las
otras epistolas. Ademas, muchos de los Evangelios, Hechos y Epistolas apdcrifos
circularon durante el segundo siglo y fueron aceptados por algunos grupos, pues de otro
modo habria sido imposible que sobrevivieran. ¢Cual fue el criterio para aceptar unos y
rechazar otros? ;Sobre qué principios se admitieron juntamente para formar el Nuevo
Testamento, los actuales cuatro Evangelios, Los Hechos, las trece cartas de Pablo, los
Hebreos, las Epistolas generales y el Apocalipsis, en tanto que los otros de casi igual
antigliedad fueron excluidos? Estas preguntas constituyen el problema del canon del
Nuevo Testamento.

Definicion

La palabra “canon” se deriva de igual palabra griega kanon, cuyo significado es
“carrizo”, y también “vara” o “barra”, que

(471)

servia para medir y que metaféricamente adquirid6 el significado de “medida”.
Gramaticalmente significa una regla; cronol6gicamente, un cuadro de fechas; y en literatura
designa una lista de trabajos que correctamente pueden atribuirse a un deteminado autor.
Por esto al hablar de “el canon de Platon” queremos decir, la lista de los trabajos literarios
genuinos atribuidos a ese escritor.

Los canones literarios son de importancia, porque Gnicamente los trabajos genuinos
de un autor pueden revelar su pensamiento; en tanto que la inclusion de estos espurios en la
lista correspondiente deformaria o falsearia los principios profesados por su autor. De igual
manera, si el canon del Nuevo Testamento no puede establecerse con alguna exactitud, su
autoridad sera incierta y desaparecera toda regla precisa de fe y de conducta.

A diferencia de lo que acontece con otra clase de literatura, el canon del Nuevo
Testamento no puede determinarse Unicamente sobre la cuestion de paternidad literaria.
Nueve diferentes escritores escribieron los libros del Nuevo Testamento y no hay a la vista



una razén particular para que solamente esos nueve hubieran sido seleccionados. No hay,
por ejemplo, una razdn satisfactoria para que Felipe no hubiera sido inspirado para escribir
un evangelio como lo fue Mateo. EIl criterio que convierte los mencionados trabajos en
candnicos, en realidad no es la uniformidad de la paternidad literaria. No obstante, si se
pudiera demostrar que cualquiera de los libros del Nuevo Testamento fue falsamente
atribuido a la persona que aparece como su autor, su lugar en el canon se veria
comprometido.

Para determinar totalmente el canon, no basta conocer la aceptacion que la iglesia
concedid a esos libros. Algunos fueron recibidos con magnifica aceptacion y prontitud,
unos pocos fueron aceptados con cierta desconfianza por algunas iglesias y rechazados por
otras, y algunos otros no se mencionaron sino hasta una fecha relativamente tardia, o
ademas de eso, se disputd abiertamente sobre su derecho de ser incluidos en el canon. El
prejuicio local o el gusto individual podrian modificar el veredicto que se habia recibido de
otras iglesias y de otros escritores de la antigliedad. A pesar de este hecho, lo que una
persona o seccion de la iglesia

(472)

rechazaba, otra persona o seccion lo aceptaba; y no es verdad que aquellos que dieron su
juicio carecieran de sentido critico para aceptar cualquier cosa que atrajera su imaginacion,
independientemente de los peculiares méritos de la obra. La critica de los antiguos era tan
falible como la de nuestros modernos eruditos. Por otra parte, tuvieron acceso a datos y
tradiciones que se han evaporado, y su testimonio no puede hacerse a un lado por el simple
hecho de que no pertenezca al siglo XX. EI asentimiento eclesiéstico a la canonicidad
proporciona evidencia corroborativa, aunque ésta por si misma no sea decisiva.

Si el anterior, no es criterio suficiente ¢cudl pues sera? El criterio verdadero para
definir la canonicidad de este caso es la inspiracion. “Toda escritura es dada por
inspiracion de Dios y es Util para ensefiar, para redargiir, para corregir, para instruir en
justicia; Para que el hombre de Dios sea perfecto, enteramente instruido para toda buena
obra (Il Tim. 3:16,17). En otras palabras lo que fue dado por inspiracién de Dios eso es
Escritura, y lo que no haya venido por inspiracion de Dios no es Escritura, si le damos a
esta palabra —“escritura” — el significado que se la da en los registros autorizados de la
palabra de Dios.

Si este criterio se adopta como definitivo, se tiene que contestar la siguiente
pregunta: ;COmo se ha de demostrar la inspiracion? No comienzan todos los libros del
Nuevo Testamento con la afirmacion de que son inspirados por Dios. Algunos de ellos se
ocupan de asuntos muy ordinarios; otros contienen problemas histdricos, literarios y
teologicos que dificilmente pueden resolverse. ;Puede la inspiracion de estos escritos
demostrarse a satisfaccion de todos?

La contestacion a este problema es triple. Primero, la inspiracion de estos
documentos puede comprobarse por su intrinseco contenido. Segundo, su inspiracion
puede corroborarse por medio de sus efectos morales. Tercero, el testimonio histdrico de la
iglesia cristiana demostrara qué valor se les concedio, aunque la iglesia no sea la que
produjera la inspiracion de ellos o su canonicidad.

Con relacién a su intrinseco contenido, todos ellos tienen como su tema central la
persona y trabajo de Jesucristo. Los evangelios

(473)



son biograficos, Los Hechos refieren los efectos histéricos de Aquella personalidad; las
Epistolas se ocupan de las ensefianzas teoldgicas y practicas emanadas del concepto en que
a El se le ha recibido y el Apocalipsis es prediccion de la relacion que El tiene con el
futuro. La objecion de que cualquier caracter prominente de la antigiiedad podria ser
inmortalizado de igual manera por medio de un conjunto semejante de literatura, no es
valida. Fuera del Nuevo Testamento no existe indicacion de que Jesu-Cristo hubiera sido
considerado como personaje importante por los dirigente y maestros de su época, y no hay
ninguna razon natural que explique por qué los escritos que a El se refieren habrian de
sobrevivir en el mundo romano. El Nuevo Testamento admite que el mensaje acerca de
Cristo era “un tropezadero para los judios, y una locura para los gentiles” (I Cor. 1:23). A
los ojos de sus contemporaneos Jesus no pasaba mas que por uno de tantos aspirantes a la
medianidad, suprimidos por el gobierno. Si la literatura que se ocupa de El persistié y se
desarrollé poderosamente, debié haber algo que produjera aquel efecto.

El mensaje referente a la persona de Cristo fue Gnico. No eran desconocidas en el
primer siglo las religiones que hacian del individuo su centro; pero éstas eran misticas, 0 Si
fueron histdricas su culto no duré. Este mensaje Unico es el pivote de los libros que
llamamos “canonicos”. Los evangelios y Los Hechos apocrifos se ocupan més de fantasias
milagreras que de la ensefiaza, y las pocas epistolas de igual cardcter son mosaicos de
piezas tomadas del canon reconocido. En precision de narracién, en profundidad de
ensefianza y en concentracion sobre la persona de Cristo, hay una notoria diferencia entre
los libros candnicos y nos no-canonicos.

También es diferente el efecto espiritual de los libros candnicos. Toda la literatura
es un registro del pensamiento humano; una parte de ella puede haberlo influenciado
profundamente; pero los libros del Nuevo Testamento transformaron el pensamiento del
hombre. Su poder es una buena prueba de su inspiracion. Aunque esta prueba pueda
parecer demasiado subjetiva porque esta basada en la respuesta humana a la palabra escrita,
no obstante, es valida. Los escritos del Nuevo Testamento no constituyen

(474)

Unicamente una lectura provechosa, contienen también una poderosa dinamica.

Su efecto moral esta demostrado por la potencia que han tenido dentro de la iglesia
cristiana. Aunque no pueda alegrarse de que cada miembro de la iglesia primitiva poseyera
un ejemplar de bolsillo del Nuevo Testamento, y que lo estudiara asiduamente, si puede
demostrarse que los dirigentes lo conocian y lo utilizaban. Donde quiera que el mensaje
neotestamentario era proclamado y recibido, la iglesia se extendia y con ella entraba a la
sociedad la pureza moral. No todos los que profesaban ser cristianos desde el primer siglo
en adelante, fueron como lirios blancos en su caracter, ni estuvo la iglesia siempre libre de
todo mal. Pero esto, no obstante, entre los modelos morales del paganismo y los de la
iglesia del Nuevo Testamento, hay un abismo de diferencia. El amor, la pureza, la
mansedumbre, la verdad y muchas otras virtudes que casi no existian en el paganismo,
surgieron en la iglesia. A pesar de la poca sujecion de los cristianos a los ideales que les
correspondian, fueron muy distintos de los paganos que les rodeaban y ello se explica
solamente por causa de la potencia de la verdad contenida en el Nuevo Testamento.

Las pruebas de que estos libros son mensaje divino y que tienen poder moral, no
pudieron ser comprobadas con éxito por un solo individuo dentro de su limitada esfera,



para que no se arguyera que la dindmica del canon era solamente un casual efecto
producido por la relacion accidental de tiempo y temperamento. Cuando el testimonio
interno de los mismos escritos concordd con el testimonio externo de aquellos que los
conocieron y los utilizaron reconociéndolos como obras de Dios, los conceptos de la
canonicidd se hicieron mas firmes.

Testimonio interno

Las investigaciones acerca de las evidencias internas que proporcionan los mismos libros
revelan que los autores asumieron cierta autoridad candnica. Desde el principio, algunas
partes informativas

(475)

y ciertos aspectos del mensaje referente a Cristo fueron comunicados de una a otra persona
como palabra de Dios. En Galatas, Pablo afirma que su evangelio no era “segiin hombre.
Pues ni yo lo recibi, ni lo aprendi de hombre, sino por revelacion de Jesucristo” (Gal.
1:11,12). EnI Cor. 15:3,4, el mismo Pablo defini6 su evangelio como un mensaje “que yo
recibi: Que Cristo fue muerto por nuestros pecados, conforme a las escrituras: Y que fue
sepultado, y que resucito al tercer dia, conforme a las escituras”. No pretendia el Apostol
ser el autor de este mensaje; €l lo “recibio”. En I Tes., una de sus primeras epistolas, dijo:
“Os predicamos el evangelio de Dios” (I Tes. 2:9), el mismo evangelio, sin duda, que esta
definido en primera Corintios, y luego afiade: “Que habiendo recibido la palabra de Dios
que oisteis de nosotros, recibisteis no palabra de hombres, sino segin es en verdad, la
palabra de Dios, la cual obra en vosotros los que creisteis” (2:13). Aqui hay una afirmacion
dentro del Nuevo Testamento mismo de que (1) el mensaje es la palabra de Dios, y (2) que
produce un efecto sobre quienes creen aquél. Porque tenia confianza Pablo en la autoridad
de su mensaje, anadio en la II epistola a los Tesalonicenses: “Y si alguno no obedeciere a
nuestra palabra por carta, notad al tal, y no os juntéis con ¢l para que se avergiience” (I
Tes. 3:14). De este modo, desde el principio de su carrera de escritor, Pablo consider6 que
sus producciones estaban al nivel de la palabra autorizada de Dios.

La coleccidn de cartas paulinas desde el principio se considerd candnica, porque Il
Pedro 3:15,16 hace alusién a ella como a un conjunto de literatura que debe recibirse al
nivel de “las otras Escrituras”. El hecho de que “los indoctos e inconstantes las torcieran”
implica que si no hubieran sido escrituras de autoridad poca atencion se les habria
concedido. Desde muy al principio estas epistolas se reconocieron candnicas.

No todos los escritos del Nuevo Testamento contienen alusiones similares, pero
todos poseen una caracteristica que si misma les presta autenticidad. Los evangelios se
dedican casi por completo a citar las palabras de JesUs y a consignar la narracion de sus
hechos. La sobriedad con que tratan los milagros contrastada con

(476)



los pasajes pueriles e insulsos de los evangelios apécrifos aumenta fuerza a su derecho a la
canonicidad.**®

Testimonio externo

Segun la observacién que arriba hicimos, la decision final respecto a esta cuestion
del canon no podia ser hecha arbitrariamente por persona alguna o por cualquier grupo
local. La distincidn entre libros canénicos y no canénicos fue el producto de una creciente
conciencia espiritual. Sin embargo, en una fecha muy temprana comenzaron a trazarse
lineas de discriminicacion, las cuales no fueron el mero resultado del prejuicio o de la
descuidada preferencia personal. La iglesia no determiné el canon; ella lo reconoci6. Si la
inspiracion es la cualidad esencial de la canonicidad podemos afirmar en el mas completo
sentido, que ningln concilio eclesiastico habria podido crear un canon, porque ningln
grupo o concilio habria podido alentar la inspiracion en escritos que ya existian. Todo lo
que los concilios pudieran haber hecho, era dar su opinion acerca de cuales libros eran
canonicos y cuéles no, y luego dejar que la historia justificara o contradijera su veredicto.

El testimonio externo a favor de la existencia de un canon del Nuevo Testamento es
a la vez informal y formal. EI testimonio informal consiste del uso casual que se hizo de
los libros del Nuevo Testamento por lo primeros padres de la iglesia. Las citas que hacen
de aquéllos comprueban tanto la existencia como la autoridad de los libros, porque si un
libro no existe no puede citarse, y la manera de citarle demostrara si se le cita como
autoridad o se hace de él nada mas una alusion pasajera. El testimonio formal se encuentra
en listas o canones que han sido compilados de prop6sito, como listas autorizadas, o en los
registros de concilios que trataron éste asunto.

Es claro que las citas dan motivo a discusion, puesto que pueden

(477)

ser tan indirectas que su origen resulte incierto. En muchos casos, sim embargo, aun a
pesar de que la cita no sea completamente exacta, su vocabulario o contenido la identificara
como perteneciente a algun libro que el autor de la cita debié haber conocido y usado, de
manera que para todos los propdsitos practicos resulta valida.

EL TESTIMONIO INFORMAL

Probablemente el mas antiguo documento en que se incluyeron cita de algunos de
los libros del Nuevo Testamento fue la primera carta de Clemente, considerada canénica
por algunos cristianos. Se encuentra en el codice alejandrino, incluida entre los libros del
Nuevo Testamento. Fue escrita de Roma a la iglesia de Corinto, y por lo general se le
asgina la fecha del 95 D.C. En ella se hacen claras alusiones a Hebreos, | Corintios,
Romanos yel Evangelio de Mateo.

119 Para ejemplos de las historias de los milagros que se atribuyen a JesUs nifio, véase J. De Q. Donechoo, The
Apocryphal and Legendary Life of Christ (Nueva York: The Macmillan Company, 1903), pp. 122-138.



Ignacio, de Antioquia de Siria (por el 150 D.C.) estaba familiarizado con las cartas
de Pablo y el Evangelio de Mateo. Citd la primera de Pedro y la primera de Juan, y
probablemente conocié también Los Hechos.

La Didaché, escrita durante la primera mitad del segundo siglo, utilizé6 a Mateo y
Lucas, y a otros muchos libros del Nuevo Testamento.

La epistola de Bernabé (por el 130 D.C.) citd a Mateo, utilizando la frase formal,
“est4 escrito”'2 para introducir la cita.

El Pastor de Hermas, una alegoria, al comienzo del segundo siglo (por el 140 D.C.)
hace alusion a la epistola de Santiago.

Justino Martir (por el 100 al 165 D.C.), un sirio griego habia sido filésofo, se refirio
a los evangelio de Mateo, Marcos, Lucas y Juan, a Los Hechos, y a muchas de las epistolas
paulinas. Afirmé que las “Memorias de los Apostoles”, llamadas Evangelios, se leian

(478)

cada domingo en el culto de la iglesia en el mismo nivel con el Antiguo Testamento.?* Su
discipulo, Taciano, compuso la primera Armonistica de los Evangelios, llamada El
Diatesaron, que se convirtié en la armonistica modelo para la iglesia, durante muchos afios.

Llegando a la época de Ireneo, que vivio por el 170 D.C., ya no encontramos
discusion en cuanto a que los libros del Nuevo Testamento fueron autoritativos. El
crecimiento del gnosticismo y de errores semejantes a él motivaron un diluvio de literatura
apologética que continud hasta el tiempo de Origenes (250 D.C.). La necesidad de una base
autoritativa para argumentar se hizo evidente, y los apologistas recurrieron naturalmente a
los escritos apostolicos Ireneo uso y citd con abundancia todos los cuatro evangelios, Los
Hechos, las epistolas de Pablo, muchas de las Epistolas Generales y el Apocalipsis. Dijo
que no podia haber sido cuatro evangelios, y que intentar aumentar o disminuir ese nimero
tendria que considerarse una herejia. Citd a Pablo mas de doscientas veces. En un pasaje
criticd a Marcién por haber dicho que Lucas y las epistolas de Pablo eran los Unicos
escritos auténticos, con lo cual daba a entender que consideraba autoritativos no sdlo
aquellos escritos reconocidos por Marcidn, sin también los demas.*?? Aludié a todos los
libros del Nuevo Testamento con excepcion de Filemon y la 111 de Juan.

Tertuliano de Cartago (por el 200 D.C.) cit6 de todos los libros del Nuevo
Testamento, con excepcidn de Filemén, Santiago, 11y 111 de Juan. De la misma manera que
Ireneo, citd no simplemente para ilustrar, sino para comprobar la verdad.

Origenes, el ilustre padre alejandrino que fue contemporéneo de Tertuliano (por el
185 al 250 D.C.), estaba relacionado no solamente con la iglesia de la ciudad en que vivia,
sino que habia viajado extensamente entre Roma, Antioquia, Cesarea y Jerusalén. Dividio
los libros sagrados en dos clases, los homologoumena, que indudablemente eran los
genuinos, aceptados por todas las iglesias, y los antilegomena, que eran sobre los que se
disputaba, y que no habian

(479)

120 Epistola de Bernabé 1V, 14.
121 Justino Martir, Apologia I, 66, 67.
122 Ireneo, Contra los herejes 111, xii, 12.



sido aceptados por todas las iglesias. Entre los primeros se contaban los Evangelios, las
trece epistolas de Pablo, la | de Pedro, la | de Juan, Los Hechos, y el Apocalipsis. Entre los
segundos se contaban Hebreos, Il de Pedro, 1l y Il de Juan, Santiago y Judas. En esta
misma clase colocé a Bernabé, al Pastor de Hermas, a la Didaché y al Evangelio de los
Hebreos. En algunas ocasiones hizo uso de muchos de estos libros en el nivel de las
Escrituras, de manera que no trazé la linea del canon tan estrechamente como se hizo con
posterioridad.

En el periodo Niceno, Eusebio de Cesarea (por el 265 al 340 D.C.) sigui6 los pasos
de Origenes.'?®> Colocé en la categoria de libros aceptados, los Evangelios, las catorce
epistolas de Pablo, incluyendo Hebreos, la | de Pedro, Los Hechos, la | de Juan y
Apocalipsis. Entre los libros disputados coloc6 a Santiago, Judas, Il de Pedro, 1l y Il de
Juan. Rechaz6 de plano los Hechos de Pablo, el Apocalipsis de Pedro, el Pastor de Hermas
y otros, y traz6 una marcada linea entre los libros canénicos y los apdcrifos.

Estos hombres, que fueron dirigentes de la iglesia, y otros que no se mencionan
aqui, hablaron en gran parte, manifestando sus propias opiniones. El juicio de ellos no
pudo ser infalible; pero en ninguna manera fueron descuidados receptores de infundados
rumores. Aungue no concuerden unanimemente sobre la canonicidad de todos los libros
del Nuevo Testamento, demuestran con toda claridad que el canon se habia empezado a
formar en el tiempo en que vivieron, y que algunos de los libros fueron aceptados sin
ningln titubeo en tanto que otros se consideraron dudosos.

LAS LISTAS FORMALES O CANONES

La lista de los libros conocidos del Nuevo Testamento o aceptados por iglesias
particulares, o por dirigentes puede deducirse de las citas y afirmaciones que aparecen en
los escritos de los primitivos padres. Tales listas, sin embargo, no tuvieron caracter oficial
y

(480)

casi siempre representaron Unicamente el juicio privado, o la opinion personal. Algunas
veces reflejaron la practica general, pero muy a menudo se les considerd el canon de una
localidad, o de una iglesia, o de algin personaje.

El primer canon conocido por haber sido adoptado conscientemente por un regular
grupo uniforme, fue el canon de Marcidn, que aparecié por el 140 D.C. Marcion fue nativo
de Sinope, en el Ponto, donde su padre fue obispo. Era tan antijudio que repudi6 todo el
Antiguo Testamento procuarando establecer un canon del Nuevo Testamento, que resultara
libre de todas las influencias judaicas. Seleccion6 a Lucas como su evangelio, eliminado
Unicamente los primeros dos capitulos que contienen el relato del nacimiento virginal, y
utilizé diez epistolas de Pablo, excluyendo las pastorales y Hebreos. Su lista comenz6 con
Galatas y seguian I y Il Corintios, Romanos, | y Il Teslonicenses, Efesios (a la cual dio el
nombre de Laodicenses), Colosenses, Filipenses y Filemén.

El canon de Marcién produjo una violenta reaccion en la iglesia. El hecho de que él
rechazara ciertos libros era una demostracion de que ya habian sido considerados

123 Eysebio, Historia Eclesiastica Ill, iii, 25.



autoritarios en esa época, y los opositores de Marcion se apresuraron a defenderlos. Ireneo
lo atac6 y Tertuliano escribié cinco libros en contra de aquellos errores. El arreglo
arbitrario que del canon hizo Marcion demostro: (1) que los libros que él incluyé debian
considerarse auténticamente indisputables, y (2) que aquellos que él rechazo eran aceptados
ampliamente como canonicos por el pueblo.

Una segunda lista de gran importancia fue el canon de Muratori, llamado asi por el
historiador y librero italiano que lo descubrio en la biblioteca Ambrosiana de Milan. El
manuscrito mismo no es de época anterior al siglo séptimo, pero su contenido
probablemente pertenece al Gltimo tercio del siglo I, por el 170 D.C.*** Puesto que el
manuscrito es solamente fragmento de un trabajo mayor, esta incompleto. Comienza a
mitad de una

(481)

oracion, y el primer libro que menciona es Lucas, que en el fragmento se llama el tercer
evangelio. Mateo y Marcos casi con toda seguridad preceden a Lucas en esta lista; Juan
sigue con una inequivoca referencia a la Primera Epistola. Los Hechos, |y Il Corintios,
Efesios, Filipenses, Colosenses, Galatas, | y Il Tesalonicenses, Romanos, Filemon, Tito, | y
Il Timoteo, Judas, Il y Il de Juan, y Apocalipsis también estan incluidos. EIl escritor del
fragmento de Muratori rechazo las epistolas de Pablo a los laodicenses y a los alejandrinos,
y, aunque pone el Apocalipsis de Pedro en el mismo “nivel” del Apocalipsis de Juan
manifiesta su duda al respecto, porque dijo, “algunos de vosotros no pensais que debiera
leerse publicamente en la iglesia”. No menciond a Santiago, o a Hebreos, ni a las epistolas
de Pedro. Quiz4 las ignorara aunque parece muy dificil que se haya olvidado de Hebreos
cuando Clemente de Roma lo cita con abundancia.

Una lista africana del cuarto siglo (por el 360 D.C.) escrita por una persona
desconocida, incluyé los cuatro evangelios, trece epistolas de Pablo, Los Hechos, el
Apocalipsis, tres epistolas de Juan de los cuales el escritor acepta solamente una, y dos de
Pedro de las cuales reconoce solamente a una como genuina.

Las “Cartas sobre Fiestas” de Atansio (367 D.C.)'?® hacen diferencia marcada entre
las “Escrituras inspiradas por Dios...entregadas a nuestros padres por aquellos que fueron
testigos de vista y siervos de la palabra desde el principio” y las “llamadas escrituras
secretas” de los herejes. La lista de Atanasio comprende los cuatro evangelios, Los
Hechos, Santiago, 1 y Il de Pedro, I, 11 y Ill de Juan, Judas, Romanos, | y Il Corintios
Gélatas, Efesios, Filipenses, Colosenses, | y Il Tesalonicenses, Hebreos, | y 1l Timoteo,
Tito, Filemon, y Apocalipsis. “Estas”, dijo Atanasio, “son fuentes de salvacion...que nadie
les afiada ni les quite”.

Los padres de la iglesia que entablaron controversia afirman con mayor claridad la
veracidad y fidelidad de los escritos neotestamentarios que aquellos que simplemente los
citan para la edificacion de los creyentes, porque estos Ultimos los aceptaban sin

(482)

124 Para una completa discussion del Canon de Muratori, véase C.R. Gregory, Canon and Text of the New
Testament (Nueva York: Charles Scribner’s Sons, 1912), pp. 129-133. El texto latino se encuentra en A.
Souter’s The Text and Canon of the New Testament (Nueva York: Charles Scribner’s Sons, 1923), pp. 208-
211.

125 A Souter, op. cit., pp. 213-217.



discusion, en tanto que los paganos y herejes no. Al final del cuatro siglo la opinién
publica habia convenido por completo en que estos libros son fidedignos y auténticos.

LOS CONCILIOS

La discusion formal del canon por delegados de las iglesias, reunidos oficialmente
en concilios, no tuvo lugar sino hasta el final del cuarto siglo. El primer concilio en el que
se trato el asunto fue el de Laodicea en el 363 D.C. Segun parece no fue una asamblea
concurrida por todas las iglesias, sino que represent6 principalmente la regién de Frigia. El
canon cincuenta y nueve de este concilio decretdé que solamente los libros candnicos del
Nuevo Testamento deberian leerse en los cultos de la iglesia, pero el canon considerado
como el nimero sesenta en el cual hay una lista definitiva, probablemente no es genuino y
no puede citarse como un reglamento dado por el concilio.

El Tercer Concilio de Cartago en 398 D.C., produjo un decreto similar al que dio el
Sinodo de Laodicea presentando una lista de escritos idénticos con los veintisiete libros de
nuestro actual Nuevo Testamento.

El Concilio de Hipona en el 419 D.C., reiter6 la misma decisién y la misma lista.

Conclusiones

De los datos que aqui hemos reunido resulta evidente que no todos los actuales
libros del Nuevo Testamento fueron conocidos o aceptados por todas las iglesias de Oriente
y de Occidente durante los primeros cuatro siglos de la era cristiana. Algunos, como los
evangelios, fueron conocidos desde los primeros dias. Otros como Hebreos, fueron
conocidos pero también discutidos porque su paternidad literaria era incierta; otros mas,
como Il de Pedro o Il y Il de Juan no se mencionaban para nada, o su derecho a

(483)

ocupar un lugar en el canon era motivo de disputa. Ninguna de estos libros fue aceptado
por las iglesias a causa de alguna compulsion eclesiastica. Los concilios que discutieron el
canon tuieron lugar hasta el cuarto siglo, tiempo por el cual el NuevoTestamento ya se
habia convertido en Las Escrituras de la iglesia.

La aparente resistencia con que alagunos libros, como Santiago, Il y Il de Juan y
Judas, fueron recibidos en el canon, no significa que se les considerara espurios. Filemon,
I1'y 11l de Juan y Judas son tan breves que rara vez habrian de citarse, y ademas estaban
dirigidos a individuos cuya identificacion podria resultar oscura. A diferencia de las
grandes epistolas que fueron enviadas a grandes iglesias o que fueron circuladas entre
grandes provincias, las pequefias epistolas no llegarian a la noticia de todos sino hasta que
se les buscara, o hasta que las personas o grupos a las que se habian dirigido demandaran
para ellas pablica atencion.

Las variaciones en el canon, pues, se debieron a condiciones e intereses locales.
Demostraron, sin embargo, que a pesar de los traficantes de milagros y de supersticiones,
las iglesias y sus dirigentes no aceptaban cualquier manuscrito que apareciera con el



nombre de un apoéstol o que pretendiera relatar historias y ensefianzas desconocidas. El
canon actualmente existente surgid de un considerable conjunto de tradicion y especulacion
oral y escrita, y se abrié camino en las iglesias debido a su autenticidad y potencia dinamica
inherentes.

Tres etapas se descubren el el primitivo desarrollo del canon. Primero, los escritos
se citan individualmente por autores que dan por entendida la fuerza de su testimonio en
lugar de sujetarla a debate. Segundo, escritores como Ireneo y Origenes que se empefiaron
en la controversia, comprendieron la necesidad de definir las autoridades en que se
apoyaban, pero no apelaron a la decision de una iglesia en particular. Por dltimo llego el
veredicto de los concilios que siguieron Is decisiones de los dirigentes del pasado y del
presente, y que trazaron una distincidn oficial entre los escritos candnicos y los apdcrifos.

Esta distincion aparecid en la libsta de libros en las varias versiones

(484)

y manuscritos utilizados por las iglesias. Los grandes manuscritos Sinaitico (Alepf) y
Vaticano (B), que datan del cuarto siglo, originalmente incluyeron todo el Nuevo
Testamento. La version siriaca no admitié la Il y Il de Juan, la 1l de Pedro, Judas y
Revelacion en su canon, sino hasta el siglo sexto.

Un estudio de los varios libros que fueron citados, de las listas y de los canones de
los primeros cuatro siglos, demostrara que los libros mas generalmente disputados u
omitidos fueron Santiago, Judas, Il de Pedro, Il y Il de Juan y Filemon. Pueden
presentarse varias razones para explicar el desdén que se mostré hacia esos escritos.
Santiago fue dirigido a los miembros de la didspora judia y contenia poco que fuera de
interés doctrinal y que apelara a la mente especulativa de los critianos griegos. Judas, Il y
I de Juan, y Filemdn eran tan breves que contenian poco que fuera de interés general. Las
Ultimas tres eran también privadas o semiprivadas en contenido, de manera que pudiera ser
que no hubieran circulado tan pronto como los extensos escritos de sus mismos autores. La
I de Pedro fue disputada hasta el tiempo de Eusebio y fue menos citada y mas discutida
por los padres de la iglesia que ningun otro de los libros del Nuevo Testamento. Jerénimo
declar6 que las dudas de los padres para aceptar esta epistola se debian a que su estilo era
muy diferente del la de | de Pedro.!?® Si la aparente diferencia entre estas dos cartas, 11 y |
de Pedro, se debe totalmente a que fueron escritas por diferentes amanuenses, es asunto que
nunca ha sido resuelto. EIl hecho de que hayan sido escritas a grupos de personas que
vivian en los bordes externos de las fronteras cristianas para resolver una particular
emergencia debe servir para explicar lo poco que eran conocidas de las iglesias primitivas y
la situacion dudosa que conservaban entre los estudiantes biblicos de los primeros tres
siglos.

A partir del cuarto siglo no ha habido cambios materiales en el ya reconocido canon,
aungue desde el periodo de la reforma hasta el presente se han expresado muchos puntos de
vista individuales. Lutero, de hecho, rechazaba la epistola de Santiago, especialmente

(485)

126 Jerénimo, Epistola a Hedibia 120, Pregunta Xi.



porque su contenido parece no estar de acuerdo con la doctrina de la justificacion por la fe.
Calvino no estaba seguro de la Il de Pedro. En mas recientes dias la tarea de la critica
histérica casi ha disuelto la idea de recurrir a un canon, explicando la diferencia que existe
entre la literatura del Nuevo Testamento, los libros apdcrifos y los escritos de los Padres,
como una diferencia de grado o de tiempo, mas bien que de clase o de cualidad. Semejante
conclusion, de ser aceptada, despojaria al Nuevo Testamento de toda autoridad objetiva y
haria imposible la aplicacion general de su verdad.

El canon, pues, no es el producto del juicio arbitrario de alguna persona, ni fue
definido por el voto de algin concilio. Fue el resultado de utilizar aquellos diversos
escritos que por medio de su dinamica interna demostraban sus méritos y su unidad.
Algunos fueron reconocidos mas lentamente que otros a causa de su reducido tamafio, o a
causa de su remoto y particular destino, o por causa de una paternidad literaria andnima, o
debido a su aparente falta de aplicabilidad a las inmediatas necesidades eclesiasticas.
Ninguno de estos factores puede menoscabar la inspiracion de cualquiera de estos libros, ni
el derecho que tiene cada uno de ellos a ocupar un lugar en la palabra autorizada de Dios.

Otras Lecturas
Westcott, Brooke F. El canon de la Sagrada Escrituras. Terrassa: CLIE, 1987.

(486)



CAPITULO VEINTICUATRO:

EL TEXTO DEL NUEVO TESTAMENTO
Y SU TRANSMISION

El proceso para reunir los libros del Nuevo Testamento fue lento y quedan muy pocas
huellas de él. Los evangelios y las epistolas fueron escritos en diferentes tiempos y lugares,
y enviadas a destinatarios muy apartados entre si. Los originales probablemente se
escribieron sobre papiros, una clase de papel delgado y fragil hecho de los carrizos de la
planta del papiro, la cual crecia en las pantanos de Egipto y del Medio Oriente. Se escribia
sobre ellos a mano con pluma y tinta (11l de Juan 13), y se transmitian por medio de
mensajeros a las personas o iglesias para quienes se habian escrito (Rom. 16:1; Ef. 6:21, 22;
Col. 4:7-9, 16).

Es imposible determinar la fecha en que se formaron las primeras colecciones de los
escritos del Nuevo Testamento. Pudieron hacerse y circularse copias de los evangelios y de
las epistolas desde una fecha muy temprana. Hay trazas de expresiones de JesUs en los
escritos de Pablo, aunque pudieron haberse tomado de la tradicion oral mas bien que de
relatos escritos. Se alude a “todas las epistolas de Pablo” en Il de Pedro (3:15,16) antes de
que terminara el primer siglo, y debieron haberse copiado todas juntas como grupo, puesto
que nunca se ha encontrado una sola de ellas

(487)

en manuscrito. A mediados del segundo siglo el evangelio de Lucas ya se encontraba
separado de Los Hechos y combinado con Mateo, Marcos y Juan para constituir el
cuadruple tratado do la vida de Cristo. Justino Martir (por el 140) alude a las “memorias de
los apostoles”,*?” e Ireneo (por el 180) menciona los cuatro por nombre.'?® Taciano (por el
170) los combind en la primera armonistica, el Diatesaron, que tuvo una amplia circulacion
en las iglesias de Oriente y que generalmente se us6 para lectura pablica hasta principios
del siglo V.

Los restantes escritos del Nuevo Testamento, conocidos cominmente como
Epistolas Generales y Apocalipsis, no constituyeron un grupo fijo desde el principio, puesto
que no aparecen en orden uniforme entre los trabajos de los mas antiguos padres de la
iglesia. Gradualmente fueron agregandose con los otros en una coleccion creciente, hasta
que el Nuevo Testamento tal como ahora existe surgié al principio del siglo I1I.

La transmision del texto

Los libros del Nuevo Testamento, al principio, fueron reproducidos, bien en forma
privada, por individuos que los destinaban a su uso personal, o bien por escribas

127 Justino Martir, | Aplogia, LXVILI.
128 Jreneo, Contra los herejes, IlI, xi, 7.



profesionales, para las iglesias y monasterios. Generalmente, se hacia una copia a la vez,
pero cuando la demanda se acrecentd parece que se produjeron varias copias simultaneas,
utilizando esclavos preparados, a los cuales se les dictaba en grupo. En el proceso de
transcripcion se colaban en los manuscritos errores que seguian siendo perpetuados por
posteriores copistas, y asi es como hoy aparecen numerosas variantes. Al multiplicarse las
copias, las variantes tendian a la misma multiplicacion, pero la gran multiplicadad de los
documentos encarece la probabilidad de que el texto original se haya preservado cuando
menos en algunos cuantos de ellos. Desde el principio del siglo Il

(488)

hasta el fin del 11 la iglesia sufrié intermitente persecucion de parte del gobierno romano.
Los cristianos fueron arrestados, acusados delante de jueces locales y condenados a muerte.
Con frecuencia sus escrituras fueron confiscadas resultando que muchos manuscritos
fueron destruidos y otros dafiados, haciendo dificil que algunos ejemplares se escaparan.
Un evangelio manuscrito del sigloV, del Cddice Washingtoniense (W), tiene trazas de
haber sido copiado de varias diferentes fuentes que bien pudieran haber sido fragmentos
primitivos dejados tras la devastacion que acompafié la persecucion de Diocleciano (302-
311 D.C.). Durante este periodo la produccion de manuscritos debi6 haber sido irregular y
probablemente muchas copias fueron hechas por personas de pocos conocimientos o escasa
capacidad para escribir. Las mayores divergencias encontradas en el texto del Nuevo
Testamento pueden fecharse en el periodo inmediato antes de Constantino, y serian el
reflejo y la presion y confusion que prevalecian en el mundo cristiano.

Con la terminacion de la persecucion tras la victoria de Constantino y la virtual
adopcion del cristianismo como religion de estado en el 313 D.C., los cristianos
comenzaron a preparar el texto escrito para uso publico. Constantino mismo ordend que se
hicieran ciencuenta copias de la Biblia para que se distribuyeran en las principales iglesias
que habia en las ciudades del imperio. Estas “ediciones autorizadas” indudablemente se
convirtieron en arquetipos para muchos manuscritos menores, en tanto que otros que
debieron haber sido mas antiguos que los de Constantino fueron reproducidos en los
monasterios y entre las pequefias comuniades. Desde el siglo IV hsta el XII, el Nuevo
Testamento se duplico, bien en proporciones, como los evangelios, o las epistolas de Pablo,
y a veces en volimenes completos que se lamaron pandectas.

En este proceso se emplearon nuevos materiales para la escritura. EIl papiro era
demasiado fragil para usarse en los servicios publicos o en las bibliotecas de los
monasterios. Los escribas usaban generalmente vellum, delgadas hojas de piel de becerro o
pergamino manufacturado de piel de borrego. A partir del tiempo de

(489)

Constantino hasta casi la época de la imprenta prevalecieron estos materiales; el papel fue
desconocido hasta fechas relativamente recientes.

A pesar de la mediocre habilidad y del limitado conocimiento de muchos escribas,
el texto por ellos reproducido era admirablemente preciso. Los manuscritos de que se
disponia para hacer copias, frecuentemente eran deficientes. El descuido y el prejuicio
ocasionalmente afectaban el criterio de un escriba para que alterara o “corrigiera” el
original. Por otra parte, algunos de aquellos escribas cuyos nombres nos son conocidos por



sus firmas, eran fenomenalmente minuciosos y lo demuestran por la dificil exactitud con
que se esforzaban para seguir fielmente su arquetipo. Aunque ninguno de ellos era
infalible, pocos alteraron o falsificaron el texto en forma deliberada.

Las fuentes del texto

A pesar de las numerosas posibilidades de error, el Nuevo Testamento es
probablemente el libro mas digno de confianza que ha sobrevivido desde la antigiiedad.
Hay mas grandes expedientes para reconstruir su texto que el de cualquier otro documento
de la antigliedad clasica. Un pedacito de papiro, el Fragmento Rylands de Juan, puede
haber sido escrito dentro de los cincuenta afios después de la muerte del autor del Evanglio,
en tanto que el papiro de Chester Beatty, que originalmente contenia una gran parte del
Nuevo Testamento fue escrito por el 250 D.C. Por contraste, los diadlogos de Platon, las
obras de los dramaturgos griegos, los poemas de Virgilio nos han llegado por medio de
muy contadas copias que deben estar separadas de sus originales por no menos de 1400
afios. No es dificil que un papiro del primer siglo, de algln evangelio o epistola esté por
descubrirse todavia, con lo cual el texto escrito quedaria a la distancia de una segunda
generacion de la iglesia cristiana.

Para reconstruir el texto del Nuevo Testamento se dispone al presente de cinco
fuentes distintas. La primera y mas importante

(490)

de éstas, abarca los manuscritos correspondientes a los textos griegos que han sido
preservados desde la remota antigiiedad. El Fragmento Rylands mencionado arriba, un
pedacito de papiro de aproximadamente una pulgada y media en cuadro; el papiro Chester
Beatty, que contiene porciones de los Evangelios, de Los Hechos, de las epistolas de Pablo
y del Apocalipsis, y el papiro Bodmer de Juan, proceden del siglo Il o antes. Los mas
antiguos y completos manuscritos son Aleph, o Codice Sinaitico, que ahora se encuentra en
el Museo Britanico, y B, o Codice Vaticano, que pertenece a la biblioteca del Vaticano en
Roma. Ambos fueron escritos en el cuarto siglo y pueden haber sido de las copias que
Constantino orden6 para las iglesias. Originalmente contenian todo el Nuevo Testamento,
aunque ambos an sufrido la pérdida de algunas paginas.

Los anteriores manuscritos corresponden a la clase de los “unciales”, llamados asi
porque fueron escritos en grandes letras mayusculas como de una pulgada. Fueron
evidentemente hechos para lectura publica, y copiados muy cuidadosamente. Por esta
razdn el texto uncial es generalmente el més digno de confianza.

Un segundo tipo de texto, llamado “cursivo”, fue escrito en forma enlazada a
manera de nuestra escritura a mano. Las letras, en lugar de estar escritas separadamente
como en los escritos unciales, se conectaban por medio de ligaduras. Muchos de estos
manuscritos cursivos eran de uso privado; otros fueron hechos para lectura en publico.
Generalmente pertenecen a una fecha posterior a los unicales, a partir del siglo X y dejaron
de escribirse en el siglo XV, después de que la imprenta se introdujo en Europa. En
algunos casos parecen conservar un texto sejemante al de los manuscritos unicales; la
mayoria contiene el texto popular de la iglesia bizantina.



Otra fuente de informacion nos la dan las numerosas “versiones”, o traducciones
que fueron hechas durante la expansion misionera de la iglesia. Al extenderse el evangelio
hacia el occidente entre las porciones del imperio romano que hablaban latin, y hacia el
oriente en las colonias aramaicas del Medio Oriente, las Escrituras fueron traducidas al latin
y al siriaco. Estas dos versiones

(491)

debieron haberse producido tan temprano como en la ultima mitad del siglo 11, y estuvieron
basadas consecuentemente en manuscritos griegos mas antiguos que cualquiera de los que
actualmente existen. Aunque no siempre sea posible designar por medio de la traduccion la
palabra exacta que habia en el escrito original, las versiones proporcionan un muy exacto
conocimiento del orden general y del contenido del texto de donde se hicieron.

Hay un gran nimero de manuscritos de la version Antigua Latina, los cuales
proceden del tiempo comprendido entre los siglos IV al VII, y otros pocos que son mas
recientes. Hay poca uniformidad entre ellos; casi existen tantas versiones como copias.
Bien pudo ser que hayan producido indpendientemente una de la otra o que la primera
traduccion haya sido alterada tan librementey copiada con tanto descuido que las variantes
se multiplicaron rapidamente. La primera alternativa parece mas probable porque los
primitivos dirigentes de la iglesia de occidente hablaban el latin y el griego y usaban el
testamento griego para la mayor parte de su estudio y ensefianza. Algunos de los primitivos
manuscritos, como el Codice D (de Beza) del siglo V eran bilingles, y demuestran que las
personas que los usaban tenian méas familiaridad con el latin que con el griego.

La proliferacion de las traducciones latinas se hizo tan confusa que el Papa Damaso
en el afio 384 D.C., comisiond a Jerénimo para producir una nueva version latina oficial.
Por medio de los manuscritos griegos mas antiguos que pudo encontrar corrigio el texto
latino y produjo la Version Vulgata, que todavia es la Biblia oficial de la Iglesia Romana.

La version Antiguo Siriaca esta representada principalmente por dos manuscritos de
los evangelios: La Siriaca Curetoniana, descubierta por Guillermo Cureton en el Museo
Britanico entre algunos manuscritos traidos de un monasterio en el desierto Nitrio, de
Egipto, y la Sinaitica Siriaca, encontrada en 1892 por dos hermanas, las sefioras Agnes
Lewis y Margarita Gibson, en el monasterio de Santa Catarina del Monte Sinai. EIl dltimo
era un palimsesto, un manuscrito parcialmente borrado y vuelto a escribir.

(492)

Ambos proceden del siglo V y gran parte de sus giros se parecen mucho a los de la version
Antigua Latina.

Entre éstos debe mencionarse el Diatesaron de Taciano, la primea armonistica que
se intentd hacer de los cuatro evangelios y que procede del siglo Il. Un fragmento
recientemente descubierto demuestra que el Diatesaron existié en griego como también en
siriaco, pero la armonistica siriaca no es el original sino la traduccién. Fue la version
popular de la iglesia de Oriente hasta los principios del siglo V, cuando Rabula, obispo de
Edesa (411 D.C.), decret6 que las iglesias debian usar los cuatro Evangelios
independientes, conocidos como “Los separados”. El patrocind la Peshito, que es la
Vulgata Siriaca, la actual version oficial de la iglesia siria.



En los siglos posteriores se produjeron otras versiones, algunas directamente del
texto griego, y otras de las versiones Latina y Siriaca. Fueron producidas antes del
principio del siglo VII, la Antigua de Armenia, conocida actualmente solo por algunas
ocasionales citas que de ella aparecen en la muy nueva version armenia, y ademas la
Georgina, la Coptica, la Etiope y la Goética. Estas preservan algn antiguo testimonio a
favor del text primitivo, pero son de menos valor para fines de estudio que las versiones
Latina y Siriaca. Actualmente hay méas de mil versiones del Nuevo Testamento o partes de
él, pero no afectan el caracter esencial del texto que ya ha quedado bien definido.

Una tercera fuente importante para conocer el texto primitivo se encuentra en los
escritos de los mas antiguos padres de la iglesia, dirigentes y maestros del cristianismo
durante los primeros seis siglos. Estos padres usaron abundantemente el lenguaje del
Nuevo Testamento en sus sermones y libros. En muchos casos las referencias fueron meras
alusiones; muchas de ellas son aparentemente inexactas pero identificables; y en algunos
casos un considerable nimero de versiculos consecutivos fueron copiados para mostrar
claramente cuadl era el texto original. A pesar de que muchas de estas “citas” se perdieron,
es tal la cantidad del texto del Nuevo Testamento que aparece en los escritos patristicos que
si se perdieran todas las copias del Nuevo Testamento existen, todo el

(493)

contenido de €l se podria reconstruir tomandolo de los padres, excepcion hecha de unos
cuantos versiculos. El acuerdo que existe entre esas alusiones o citas y el texto de los
varios manuscritos proporciona valiosas claves para establecer la fecha, lugar de origen y
clase del texto de donde se copiaron.

Por ejemplo, Cipriano, un predicador cristiano que vivio en Africa del Norte por el
250 D.C., copi6 exactamente de una version latina. Sus citas concuerdan estrechamente
con el texto de K, un manuscrito de la version Antiguo Latina del IV o V siglo. Este
acuerdo demuetra que k contiene una clase de texto que debid haber estado en uso en
Africa del Norte a mediados del siglo 11, y en consecuencia fue anterior a la vulgata de
Jerénimo.

Los “leccionarios” o colecciones de lecturas usadas en la adoracion litargica de la
iglesia, preservan algunos pasajes de los evangelios y las epistolas. Son de mucha menor
importancia que las fuentes previamente mencionadas, ya que son manifiestamente
incompletos y que ademas la mayor parte de ellos proceden del sigo IX o de un siglo
posterior. Debido a que se destinaron para lectura publica de las escrituras, se conservd
cuidadosamente su uniformidad y son (tiles para comprobar la clase de texto que la iglesia
del medioevo sanciond oficialmente.

Unos cuantos textos sueltan han sido encontrados escritos sobre ostracias, pedazos
de trasto de alfarero que ya rotos servian a la gente muy pobre para pacer apuntes. Siendo
pedazos de poca dimension no podian contener grandes porciones escritas; y ciertamente
nadie hubiera podido conservar en ostracias un evangelio completo o una epistola, y mucho
menos el Nuevo Testamento. Proporcionan las ostracias un ejemplo de la manera en que se
hacian citas populares y aunque este modo se presta mucho mas para caer en error que los
manuscritos cuidadosamente preparados, hay ocasiones en que preservan citas genuinas de
los textos contemporaneos.



Durante los primeros catorce siglos de la era cristiana, el Nuevo Tetamento
conservo su actualidad mediante la tradicion manuscrita. Muchos de esos documentos eran
propiedad de las grandes

(494)

iglesias centrales y de los monasterios, o de las bibliotecas de los ricos, aunque no es
imposible que gente del pueblo haya podido poseer copias de los evangelios o de las
epistolas. En el siglo XV ocurrieron dos acontecimientos de gran influencia sobre la
distribucion del Nuevo Testamento: La invencién de la imprenta por Juan Gutemberg en
1437, y la toma de Constantinopla por los turcos en 1453.

La caida de Constantinopla trajo la disolucion del imperio bizantino, que era el
ltimo heredero de la cultura greco-romana. Su corte habia sido un centro de sabiduria
griega y su biblioteca contenia las més excelentes colecciones de manuscritos clasicos y
biblicos que podia haber en el mundo civilizado. Muchos de esos ejemplares se perdieron,
pero una gran cantidad se cambi6 a los monasterios esparcidos por Asia Menor; y otros
fueron llevados por eruditos que huyeron al occidente hasta Europa, en donde
reintrodujeron el saber griego en las escuelas de la Iglesia de Occidente. El avivamiento
resultante del interés en el griego clésico produjo una nueva familiaridad con el griego del
Nuevo Testamento que en Occidente habia sido casi totalmente subplantado por la version
latina. Los eruditos comenzaron a coleccionar y a estudiar estos manuscritos que durante
afios se habian descuidado, y a discutir sus méritos.

El primer libro editado por Juan Gutemberg en su imprenta de Mainz, Alemania, fue
la hoy famosa Biblia Mazarina o Biblia de Gutembreg, en latin, que apareci6 en afio 1456.
La produccién mecanica del texto impreso garantizaba la uniformidad, eliminando la
posibilidad de multiples errores y reduciendo el costo de produccion de modo que personas
de mediana capacidad econémica pudieran poseer ejemplares de las Escrituras. Asi como
las copias manuscritas del texto griego o de las primitivas traducciones habian circulado
por docenas, las copias impresas pudieron distribuirse por centenares. El nuevo interés en
el estudio de la Biblia, que fue el resultado de una mas amplia diseminacién de la misma,
promovio6 la Reforma Protestante dirigida por Lutero, Calvino y sus asociados en el siglo
XVI. La Biblia alemana de Lutero fue un poderoso agente para despertar e iluminar a sus
compatriotas.

(495)

Traducciones modernas

Las traducciones de la Biblia en inglés*?® comenzaron antes de la Reforma. Juan
Wycliffe, en 1382, publicd una Biblia en inglés basada en el texto latino. EI Antiguo

129 Esta seccion dedicada a la Biblia en inglés proporcionara al investigador muy interesantes datos acerca de
la asombrosa tarea desarrollada para la traduccion y difusion de la Palabra de Dios en las naciones que hablan
este idioma. Pero aquellos que busquen la informacion correspondiente a la tarea desarrollada para el mismo
objeto en los paises de la vertiente espafiola, la encontraran en las paginas 66 y 667 del Compendio Manual de
la Biblia por Henry H. Halley (Editorial Portavoz), asi como tambiénen los articulos, “Versiones de la Biblia
en castellano” en el Nuevo Manual Biblico de Unger, pp. 686-687, (Editorial Portavoz), y “Las Biblias en



Testamento fue en gran parte la obra de su amigo Nicolas de Hereford; el Nuevo
Testamento fue la de Wycliffe. Después de la muerte de éste, John Purvey reviso la
traduccion y la publico en 1388. Fue circulada ampliamente en forma manuscrita, pero no
tuvo la amplia distribucion que los libros impresos alcanzaron posteriormente.

Juan Tyndale, un graduado en Oxford, habia visto probablemente en Testamento
Griego de Erasmo que fue publicado en 1516. Comprendiendo que los laicos podrian
arraigar su fe solamente poseyendo las Escrituras en su propio idoma, comenzo a hacer una
nueva traduccion. Empezo6 su tarea en Londres, pero encontrando muy grande oposicion en
Inglterra paso al continente y termind su trabajo en el granjero.

La primera edicion de su Nuevo Testamento se publicé en Worms en 1525. Cuando
llegaron a Inglaterra los ejemplares de ella, los obispos confiscaron cuantas copias
pudieron, y las quemaron publicamente. Hicieron su pesquisa en forma tan completa que
solamente dos o tres copias de la primera edicion han sobrevivido. Una edicion revisada
sigud en 1534 que alcanzd una distribucion mas amplia. Tyndale fue quemado en la
hoguera en 1536 por hereje, pero su influencia ha perdurado. Su fraseologia ha dado color
a todas las grandes traducciones al inglés hechas a partir de su época. Aparecieron en
rapida sucesion muchas versiones en inglés. La de Coverdale se basd en la Vulgata Latina,
cotejada

(496)

con la de Tyndale y con la Biblia alemana de Lutero. La “Matthew’s Bible” (1537) fue
realmente trabajo de Juan Fogers, un amigo de Tyndale y que usé tanto el trabajo de
Tyndale como el de Coverdale. Se convirtid en popular y répidamente alcanzé cinco
ediciones. En 1539 fue revisada por Ricardo Taverner.

La Biblia de Coverdale, o “la Gran Biblia” como se le llamd, comenzd cerca de
1536, y su publicacion vio la luz en 1538 en la imprenta de Regnault, un impresor francés.
La inquisicidn intentd confiscar los pliegos impresos pero la mayor parte de ellos fueron
rescatados y la impesion se completd en Londres en 1539. Fue autorizada para el uso en las
iglesias y se recibi6 con tanto fervor que en tres afios se agotaron siete ediciones. El Libro
de Oracion de la iglesia anglicana todavia tiene los Salmos conforme a la traduccion de
Coverdale.

La Biblia de Ginebra, de 1560, se produjo mediante los esfuerzos de los protestantes
ingleses que huian para escapar de los rigores de la represion en su patria. Se convirtio en
la Biblia de los puritanos, y sirvio para que por medio de ella el pueblo inglés entendiera el
significado de las doctrinas biblicas.

La primera de las vesiones inglesas que aln se encuentra en uso es la Biblia del Rey
Santiago, llamada asi porque se termind en el reino de Santiago | de Inglaterra. Muchos
eruditos de Oxford y Cambridge colaboraron en ella, utilizando como modelos las
precedentes versiones inglesas. En 1611, la nueva version se presentd al publico y en
medio siglo se convirtié en la Biblia preferida de Inglaterra. Por casi 300 afios ha sido la
mas popular de las versiones inglesas.

Espafiol” y “Versiones Espafiolas de la Biblia” en Versiones Castellanas de la Biblia de H.T. Marroquin
(Casa de Publicaciones El Faro). Véase también el Apéndice “Versiones de la Biblia en castellano”, p. 501 de
este libro.



Desde los manuscritos griegos hasta las versiones de King James, Revised,
American Revised, y Revised Standard de nuestros dias, hay una linea de descendencia sin
interrupcion. Concedamos que haya habido algunos errores en la transmision y algunas
incertidumbres en la traduccion. Pero esos errores y esas incertidumbres no son suficientes
para formular un cargo de corrupcion total del texto ni para decir que el Nuevo Testamento
de la actualidad es muy diferente del de la iglesia primitiva. La misma multiplicidad de
manuscritos provee la confrontacion por medio de la

(497)

cual se pueden descubrir los errores, y las numerosas versiones demuestran por su
antigiiedad que vienen de un origen comun. La moderna Biblia inglesa es una fidedigna
reproduccion de las ensefianzas apostolicas y en ella se encuentra en forma escrita la
esencia del evangelio tal como se expresé desde el principio.

A mediados del siglo XIX, el descubrimiento de nuevas fuentes manuscritas
relacionadas con el griego del Nuevo Testamento, y los progresivos cambios en el idioma
inglés, que se alejaban del los progresivos cambios en el idioma inglés, que se alejaban del
estilo de los tiempos del periodo isabelina, fueron motivos que demandaron una revision de
la version del Rey Santiago. La Iglesia Anglicana, en 1870, organizé un comité en el que
fueron incluidos casi todos los eruditos biblicos, contemporaneos, de Gran Bretafia, y
también muchos de los de Estados Unidos de Norte América. Los revisores americanos y
britanicos trabajaron en cooperacion, aunque hubo diferencias entre ellos. La Revision
inglesa se publico en 1881, y la Version Revisada Americana en 1901. La diferencia entre
las dos radica principalmente en el uso de Jehova (en la Americana), en lugar de Lord
(Sefior) (en la Inglesa), y en la eliminacion de algunos anglicismos que chocarian al oido
americano. Bésicamente, las dos versiones son semejantes, dando del Texto Original la
traduccion mas literal posible. Numerosos arcaismos se dejaron de propdsito, cuando en
opinidn de los revisores se creyd que podian ser entendidos por lectores instruidos. En la
revison americana se conservaron menos de estos arcaismos que en la iglesa. El intento de
ambas fue “dar a los lectores modernos (de 1885) la expresion fidedigna del sentido de los
documentos originales”.13

El siglo XX nos ha traido dos ediciones mas, emprendidas con el expreso proposito
de poner al dia la traduccién del Rey Santiago. La primera de éstas, la Revised Standard
Version, se comenzd en 1937 por el Concilio Internacional de Educacion Religiosa,***que
comprende cuarenta denominaciones de los Estados

(498)

Unidos y el Canada. La Version se propuso redondear el trabajo hecho por los revisores de
la American Revised Version, proporcionar para el culto pablico y privado una Biblia en la
cual se encontraran los valores literarios de la version del Rey Santiago, a la vez que
incorporar todos los progresos alcanzados por la erudicion desde 1900. EI Nuevo
Testamento aparecio en 1946, y la Biblia completa en 1952. No todos sus cambios de

130 Revised Version; Prefacio a la edicién de 1885.
131 Este organismo se conoce actualmente como Departamento de Educacién Cristiana del Concilio Nacional
de Iglesias de Cristo en los Estados Unidos de América.



traduccion han sido aceptables, y en algunos pocos casos la eleccion que hizo de variantes
del Texto Griego se consideran definitivamente erréneas.*®? La obra tuvo por objeto ser
una revision de la American Standard Version, y conserva mucho de la fraseologia de sus
predecesores.

La segunda traduccion, la New English Bible (Nueva Biblia Inglesa), planeada y
dirigida por representantes de las mas grandes denominaciones de las Islas Britanicas, se
publico en 1961, por las prensas de Oxford y Cambridge juntamente. No es revision de las
anteriores versiones, sino una produccion totalmente nueva, en inglés moderno. De los
trabajos del comité resulté una obra eminentemente amena, y por la general, fiel al original,
aunque no absolutamente literal, dandonos la impesion a veces de una parafrasis mas que
de una traduccion. Para fines de estudio y discusion teol6gica es menos satisfactoria que
las anteriores versiones (Standard) que son mas literales.

(499)

132 \/éase Mateo 1:16, en donde la Unica variante del Texto Antiguo Siriaco se adoptd como base para la
traduccion en contra de casi el total testimonio unanime de la traduccién manuscrita.



APENDICES

VERSIONES DE LA BIBLIA EN CASTELLANO

Versién-Traductor(es)
Biblia Alfonsina
Biblia de la Casa de Alba
Juan de Valdés

Nuevo Testamento-Franscisco
Enzinas

Biblia de Ferrara-Yom Tob Atias
y Abram Usque

Nuevo Testamento-Juan Peréz de
la Pineda

Biblia del Oso-Casiodora de Reina

Santa Biblia-Cipriano de Valera

Nuevo Testamento-Felipe Scio de
S. Miguel

Sagrada Biblia-Felipe Torres Amat

Versién Mejicana-Mariano
Galvani y Rivera

Fecha
1280 (;)
1430
1534

1543

1553

1556

1569

1602

1793

1823

1813-33

Caracteristicas

Traduccidn parcial y parfraseada hecha
a peticion de Alfonso X el Sabio

A.T. traducido por el rabino Moisés
Arragel de Guadalajara

Traduccidn de los Salmos, Evangelios,
y las Epistolas

Primer N.T. completo en castellano
traducido de la edicién griega publicada
por Erasmo en 1516.

A.T. impreso en Italia atribuido a los
expatriados judios espafioles.

Revison del N.T. de Enzinas y publi-
cado con los Salmos por Pérez. Fue el
N.T. que fue distribuido en Espafia por
Julianillo Hernandez, quien fue que-
mado por la Inquisicion.

Primera Biblia castellana completa tra-
ducida de los originales hebreo y griego
con una tirada de 2603 ejemplares.
Revisiones hechas en 1602,1862,1909,
1960,1977,1989.

Revision de la Biblia de Reina y
publicada en Basilea (Suiza). Conocida
més tarde como la Biblia de
Reina-Valera.

Traduccion de la Vulgata latina.
Primera Biblia castellana impresa en
Espafia.

Traduccion catdlica de la Vulgata.
Hasta hace poco la més conocida y
usada por la iglesia Catolica Romana.
Realizado por 8 sacerdotes en base a la
version francesa de Vence. Primera
Biblia traducida e impresa en América
Latina (México)



Versién Moderna-H.B. Pratt 1893

Version Hispanoamericana del 1916
Nuevo Testamento

Sagrada Biblia-Torres Amat 1918
Versién Besson del Nuevo 1919
Tetamento

Sagrada Biblia-Nacar-colunga 1944

Sagrada Biblia-José Straubinger 1944
Sagrada Biblia-Bover-Contrera 1947

Santa Biblia-Revision 60 1960

Traduccién del Nuevo Mundo de 1963
las Escrituras Griegas Cristianas

La Santa Biblia-Ediciones Paulinas 1964
Edicion Popular de las Sagradas 1964
Escrituras-Editorial Herder

Dios Llega al Hombre 1966
Biblia de Jerusalén 1967
Biblia de la Nueva Alianza 1967
Version Ecuménica 1968
Biblia para Latinoamericana 1971

Lo Mas Importante Es EI Amor 1972

La Biblia al Dia 1975
Sagrada Biblia-Cantera-Inglesias 1975

Nueva Biblia Espafiola-Juan Mateos 1975
y Luis Alono Schokel

Biblia de las Americas 1977
Santa Biblia-Revision 77 1977
Nueva Version Internacional 1979

Revision de la version de Valera.
Traduccidn basada en el texto de
Nestlé.

Revision de la edicion de 1823.
Primer N.T. traducido del Textus
Receptus y publicado en Argentina.
Primera version catélica romana a
base de las lenguas originales.

N.T. catélico impreso en Argentina.
Version catdlica critca sobre los
textos hebreo y griego.

Conserva la traduccion de Reina Valera
pero moderniza el lenguaje.

Version del N.T. preparada por los
Testigos de Jehova.

Traduccidn catélica

Traduccidn catdlica hecha a base de las
versiones castellanas segn los textos
originales de la Biblia.

Version popular en lenguaje sencillo.
Traduccidn catdlica de una version
francesa preparada por le Escuela
Biblica de Jerusalén.

Traduccion del N.T. dirigido al pueblo
que no tiene conocimientos criticos ni
los recursos idiométicos para asimilar
traducciones eruditas.

Traduccion ecuménica del N.T.
auspiciada por la Comunidad de Taizé
Traduccidn en lenguaje sencillo y
moderno.

Parafrasis del N.T. con lenguaje
coloquial

Parafrasis de toda la Biblia.

Edicion cientifica con notas
linglisticas para estudiosos.

Version catdlica en un castellano
moderno.

Traduccion de los originales hebreo,
arameo Yy griego hecho por la Fundacion
Biblica Lockman.

Revision de la antigua version de
Reina-Valera patrocinada por la
Editorial CLIE.

Traduccion castellana del N.T. de la
version New Internacional Version
(1973), aunque cotejando con los



originales de la Biblia.

Dios Habla Hoy 1979 Version popular de toda la Biblia.
Santa Biblia-Reina Valera 1989 Version basada en la Reina Valera 1909
Actualizada y cotejada con diversas traducciones y

los mejores textos enlos idiomas
originales y publicada por la Editorial
Munda Hispano.

Nota: Datos tomados de las siguientes fuentes: Compendio Manual de la Biblia de H.H.
Halley (Editorial Portavoz), Manual Biblico llustrado (Editorial Unilit), Nuestra Biblia de
Alejandro Clifford (Editorial Moody), Nuevo Diccionario Biblico llustrado de Vilay
Escuain (Editorial CLIE), y Nuevo Manual Biblico de Unger (Editorial Portavoz).



LOS EMPERADORES ROMANOS DEL PRIMER SIGLO

Afios Nombre Acontecimiento Referencia

27AC-14DC César Augusto Nacimiento de Cristo Lucas 2:1

14-37DC Tiberio César Ministerio y muerte de Jesus Lucas 3:1

37-41DC Caligula

41-54DC Claudio Hambre Hechos 11:28
Expulsion de los judios

54-68DC Neron Juicio de Pablo Hechos 18:2

68 DC Galba

69 DC Otén

69 DC Vitelio

69-79 DC Vespasiano Destruccion de Jerusalén

79-81 DC Tito

81-96 DC Domiciano Persecucion (¢)

96-98 DC Nerva
98-117 DC  Trajano



ARos

6-10d.C

9-13d.C

12-15d.C

15-26 d.C

26-36 d.C

37d.C

37-41d.C

44-46 d.C

46-48 d.C

48-52 d.C

52-59 d.C

59-61 d.C

61-65d.C

65-70d.C

70-74d.C

74-85 d.C

85-86 d.C

LOS PROCURADORES ROMANOS DE JUDEA
Procuradores Relacion al Nuevo Testamento
Coponio

M. Ambivio

Anio Rufo

Valerio Grato

Poncio Pilato Crucifixion de Jesus

Marcelo

Marulo

Cuspio Fado

Tiberio Alejandro

Ventidio Cumano

Antonio Félix

Porcio Festio Jucio de Pablo Hechos 23-24
Clodio Albino Juicio de Pablo Hechos 25-26
Gesio Floro Asedio de Jerusalén 70 d.C

Vetuleno Cerialis, Lucilio Basso
M. Salvieno, Flavio Silva

Pompeyo Longina



