
PAUL N. BENWARE





PANORAMA 
DEL NUEVO 

TESTAMENTO

Paul Benware

EDITORIAL PORTAVOZ



A Anne, David, Laurie, 
Matthew y Timothy: 

una familia del nuevo pacto.

Imagen97

Título del original: Survey o f the New Testament. 
© 1990 por Moody Bible Institute de Chicago. 
Illinois y publicado por Moody Press. Todos los 
derechos reservados.

Edición en castellano: Panorama del Nuevo 
Testamento. © 1993 por Editorial Portavoz, filial 
de Kregel Publications. Grand Rapids. Michigan 
49501. Todos los derechos reservados.

Ninguna parte de esta publicación podrá 
reproducirse de ninguna forma sin permiso escrito 
previo de los editores, con la excepción de 
porciones breves en revistas y / o reseñas.

Traducción: Santiago Escuain 
Fotagrafía: K.G. Melde 
Diseño gráfico: Alan G. Hartman

EDITORIAL PORTAVOZ 
Kregel Publications 
P. O. Box 2607
Grand Rapids. Michigan 49501 USA 

ISBN 0-8254-1061-4

5 6 7 8 9 printing / year 05 04 03 02 01 

Printed in the United States o f America



CONTENIDO

Primera Parte: Introducción, visión general, trasfondo:
Expectativa del nuevo pacto

1. Introducción al Nuevo Testamento ........................................10
2. Una visión general del Nuevo Testamento............................. 14
3. Trasfondo del Nuevo Testamento ..........................................18

Segunda Parte: Los evangelios:
Institución del nuevo pacto

4. Perspectivas acerca de los evangelios ...................................43
5. Mateo ...................................................................................... 75
6. Marcos .................................................................................... 95
7. L u cas.......................................................................................104
8. J u a n ......................................................................................... 118

Tercera Parte: Hechos:
Proclamación del nuevo pacto

9. Hechos .................................................................................. 130

Cuarta Parte: Las epístolas:
Explicación del nuevo pacto

10. Perspectivas acerca de las epístolas ......................................155

Grupo 1: Las primeras epístolas
11. Gálatas .................................................................................. 158
12. Primera Tesalonicenses .........................................................169
13. Segunda Tesalonicenses .......................................................175



6 / Panorama del Nuevo Testamento

Grupo 2: Las epístolas mayores
14. Primera Corintios....................................................................180
15. Segunda Corintios ..................................................................189
16. Romanos .................................................................................195

Grupo 3: Las epístolas escritas desde la prisión
17. Efesios.....................................................................................211
18. Colosenses.............................................................................. 217
19. F ilem ón.................................................................................. 221
20. Filipenses .............................................................................. 224

Grupo 4: Las epístolas pastorales
21. Primera Timoteo .................................................................. 231
22. Tito .........................................................................................236
23. Segunda Tim oteo................................................................... 240

Las epístolas generales
24. Santiago.................................................................................. 246
25. H ebreos.................................................................................. 250
26. Primera Pedro ........................................................................256
27. Segunda P edro ........................................................................260
28. Judas .......................................................................................264
29. Primera Juan ..........................................................................266
30. Segunda J u a n ..........................................................................269
31. Tercera Juan ..........................................................................271

Quinla Parte: Apocalipsis:
Cumplimiento del nuevo pacto

32. Apocalipsis ........................................................................... 274

Apéndices
I. La persona de Jesucristo ......................................................291

II. Los apóstoles de Jesucristo .................................................. 294
III. Los milagros en los evangelios y en Hechos ...................... 297
IV. El don de lenguas................................................................... 299

Bibliografía selecta ............................................................... 303



ÍNDICE DE ILUSTRACIONES

Comparaciones de los dos Testamentos ........................................10
Los pactos de Dios con Israel .........................................................17
Cuatrocientos años de silencio profético........................................19
Los gobernantes herodianos en la B ib lia ....................................... 25
El año sagrado judío ....................................................................... 40
El templo de Herodes ..................................................................... 41
Comparaciones de los cuatro evangelios....................................... 44
Mapa político de Israel ................................................................... 50
Las Pascuas del ministerio de Jesús ..............................................56
Cronología de la vida de C risto ...................................................... 56
Una síntesis de la vida de Cristo .................................................... 57
La provincia de G alilea................................................................... 65
Cronología de la Semana de la Pasión............................................72
Las apariciones del Cristo resucitado ............................................74
La Jerusalén del Nuevo Testamento ..............................................93
Enfasis cronológico del Evangelio de L u ca s ............................... 115
Cronología del ministerio de C risto .............................................. 124
Primer y segundo viajes de Pablo ................................................ 144
Tercer y cuarto viajes de P a b lo .....................................................147
Cronología de Hechos y de las epístolas ......................................148
Cronología de la vida de Pablo .....................................................153
Las primeras epístolas de Pablo .................................................. 157
Las epístolas mayores de P ab lo .....................................................179
Las epístolas de Pablo escritas desde la p risión ...........................208
Las epístolas pastorales de Pablo .................................................. 229
Las epístolas generales .................................................................245



8 / Panorama del Nuevo Testamento

Temas de Apocalipsis por capítulos ............................................279
Serie de juicios de Apocalipsis ....................................................285
Cronología de Apocalipsis 6— 1 9 ................................................288
El período de los dones-señales activos....................................... 301



Primera Parte

Introducción, visión general, 
trasfondo: 

Expectativa del nuevo pacto



1

INTRODUCCIÓN AL 
NUEVO TESTAMENTO

La importancia df. este libro de exploración

El Nuevo Testamento prosigue la historia comenzada en el 
Antiguo Testamento. Es la maravillosa culminación de la revelación 
inspirada por Dios a la humanidad. En el Antiguo Testamento, Dios 
había prometido dar bendición y redención al hombre por medio del 
Mesías, y el Nuevo Testamento es el registro de que Dios hizo 
precisamente esto. Sin los veintisiete libros del Nuevo Testamento 
habría una gran incertidumbre acerca de las promesas y de los 
propósitos de Dios. Y muchas preguntas significativas quedarían 
sin respuesta.

El Nuevo Testamento es mucho más pequeño que el Antiguo 
Testamento, y cubre un lapso de tiempo mucho menor que el del 
Antiguo. Pero el Nuevo Testamento cubre la era de más significado 
en la historia del hombre: aquellos años en los que Dios se hizo 
hombre y trajo salvación a una humanidad perdida.

El Nuevo Testamento vale toda una vida de estudio, por cuanto

C om paraciones de  los dos Tesllam entos
Antiguo Testamento Nuevo Testamento

39 libros 27 libros

929 capítulos 260 capítulos

Abarca más de 4.000 años Abarca unos 100 años

Alrededor de 31 autores Alrededor de 9 autores



Introducción al Nuevo Testamento /11

responde a las preguntas más significativas que las personas hayan 
hecho jamás: ¿Cuál es el propósito de la vida? ¿Hay alguna verda­
dera esperanza? ¿Cómo es Dios? ¿Puedo ser liberado de la culpa 
del pecado? ¿Soy amado? Jesucristo, la Palabra de Dios, es la pro­
funda respuesta.

El propósito de este libro de exploración

El propósito de este estudio es ayudar al estudioso de la Biblia 
a ver el contenido, la unidad y la progresión de las Escrituras del 
Nuevo Testamento. A fin de poder comprender el contenido del 
Nuevo Testamento, se estudiarán los veintisiete libros, uno por uno, 
observando los temas y énfasis que se encuentran en ellos. Aunque 
no será posible hacer un estudio versículo a versículo de cada libro, 
se dedicará un tiempo adecuado para descubrir las ideas principales 
y los rasgos singulares de cada libro.

A fin de ver algo de la unidad existente en el Nuevo Testamento, 
se dará algún énfasis al nuevo pacto. El nuevo pacto es el gran tema 
unificador del Nuevo Testamento (véase diagrama en página 17). 
Se debería observar que el término nuevo testamento significa en 
realidad “nuevo pacto”.

Otro de los propósitos de este libro de exploración es ayudar al 
estudioso a ver algo de la progresión lógica del Nuevo Testamento. 
Para muchos, el Nuevo Testamento contiene simplemente un gran 
número de historias, sermones y cartas doctrinales que no tienen 
una conexión lógica. Es de esperar que este estudio revele algo de la 
conexión lógica del Nuevo Testamento.

El enfoque de este libro de exploración

El Nuevo Testamento se compone de veintisiete libros. Cuatro 
de esos libros (los evangelios) registran la vida y el ministerio de 
Jesucristo. Alrededor de una tercera parte del volumen total del 
Nuevo Testamento se encuentra en estos cuatro evangelios. Es 
importante no sólo comprender el énfasis de cada evangelio 
individual, sino también combinar los cuatro evangelios y ver la 
pauta y la progresión de la vida de Cristo. Por eso, esta exploración 
incluirá un estudio cronológico de la vida de Cristo, armonizando 
los cuatro evangelios.



12 / Panorama del Nuevo Testamento

El libro de los Hechos sigue a los cuatro evangelios en el 
Nuevo Testamento. Hechos es el libro de la historia de la Iglesia en 
el Nuevo Testamento. Muchas de las cartas del Nuevo Testamento 
tienen sus raíces históricas en el libro de los Hechos. Al enlazar las 
cartas con la base histórica siempre que sea posible, se verá con más 
claridad el orden y la pauta del Nuevo Testamento.

El estudio de los libros del Nuevo Testamento irá precedido 
por un necesario material de trasfondo. A fin de comprender mejor 
los evangelios y las cartas del Nuevo Testamento, se precisa de una 
cierta familiaridad con las fuerzas políticas, las instituciones, los 
movimientos y las ideas que formaban parte del mundo romano del 
siglo primero. También es importante regresar al período 
intertestamentario y contemplar algunos de los acontecimientos que 
tuvieron lugar en aquel tiempo, y que influenciaron la vida en los 
tiempos del Nuevo Testamento.

Este estudio del Nuevo Testamento concluirá con el examen 
del libro de Apocalipsis y unos temas adicionales en apéndices.

El bosquejo del Nuevo Testamento que se emplea en esta 
exploración se estructura de la siguiente manera:

I. Los evangelios: la institución del nuevo pacto
A. Mateo
B. Marcos
C. Lucas
D. Juan

II. Hechos: la proclamación del nuevo pacto

III. Las epístolas: la explicación del nuevo pacto 
A. Las epístolas paulinas

1. Grupo 1: Las primeras epístolas
a. Gálatas
b. 1 Tesalonicenses
c. 2 Tesalonicenses

2. Grupo 2: Las epístolas mayores
a. 1 Corintios
b. 2 Corintios
c. Romanos



Introducción al Nuevo Testamento/13

3. Grupo 3: Las epístolas escritas desde la prisión
a. Efesios
b. Colosenses
c. Filemón
d. Filipenses

4. Grupo 4: Las epístolas pastorales
a. 1 Timoteo
b. Tito
c. 2 Timoteo

B. Las epístolas generales
1. Santiago
2. Hebreos
3. 1 Pedro
4. 2 Pedro
5. Judas
6. 1 Juan
7. 2 Juan
8. 3 Juan

IV. Apocalipsis: el cumplimiento del nuevo pacto



2
UNA VISIÓN GENERAL 

DEL NUEVO TESTAMENTO

El Nuevo Testamento es la historia de los esfuerzos de Dios 
para redimir a la perdida y pecaminosa raza humana. Es el registro 
del establecimiento del nuevo pacto, que fue la manera de Dios para 
salvar a la humanidad perdida. En el Antiguo Testamento (p.ej., Jer. 
31:31-34). Dios había prometido que establecería un “nuevo pacto” 
con su pueblo Israel. El Mesías de Israel sería el que traería este 
pacto a la existencia. El nuevo pacto se centraría en la vida espiritual 
y en la redención de Israel. Sin embargo, a medida que se desarrolló 
el Nuevo Testamento, se hizo claro que el nuevo pacto abarcaría 
más que a Israel e incluiría al resto de la humanidad (Gn. 12:3; Le. 
22:20; He. 8:6-13). El nuevo pacto fue la provisión de salvación de 
Dios para un pueblo perdido que no podía salvarse a sí mismo. 
Jesucristo, el Mesías de Israel, inauguró el nuevo pacto con su 
muerte sacrificial en la cruz.

LOS EVANGELIOS

La historia del Nuevo Testamento comienza con los cuatro 
evangelios, que hablan de la venida de Jesucristo al mundo. Los 
evangelios registran su vida y ministerio. Su vida sin pecado, sus 
enseñanzas autoritativas, y sus milagros que le acreditaban, 
demostraron que era el Mesías, el Hijo de Dios. Su vida acabó 
cuando la entregó voluntariamente en la cruz del Calvario. Fue su 
muerte sacrificial en la cruz la que instituyó el “nuevo pacto” de 
Dios, haciendo posible que las personas quedasen libres de su pecado 
y que viviesen en una correcta relación con Dios.



Una visión general del Nuevo Testamento / 15

El. I.IBRO DF. LOS HECHOS
Después de la resurrección de Cristo de entre los muertos, él 

les informó a sus seguidores acerca de su misión de ir por todo el 
mundo y proclamar el nuevo pacto. Teman la gozosa tarea de 
anunciar tanto a judíos como gentiles que todos podían ser redimidos 
y reconciliados con Dios a causa de la muerte sustitutiva de Cristo 
en la cruz. El libro de los Hechos registra el esparcimiento de estas 
buenas nuevas durante los primeros treinta años después de la 
resurrección de Cristo.

Las epístolas

Las epístolas (cartas) del Nuevo Testamento registran la verdad 
doctrinal relacionada con el nuevo pacto. Estas veintiuna cartas dan 
toda la información que necesitan los cristianos para vivir como 
gentes “del nuevo pacto”. Los cristianos viviendo en esta nueva era 
de la Iglesia no estarían viviendo bajo las demandas del “viejo 
pacto” (el código legal dado por Moisés). Más bien, su norma de 
vida sería la hallada en el nuevo pacto dado por Dios en las cartas 
del Nuevo Testamento. Esas cartas registran los mandamientos, 
principios y normas que deben gobernar las vidas de los que profesan 
haber entrado en esta relación del “nuevo pacto” con Dios basada 
en la obra de Cristo en la cruz.

El libro de Apocalipsis

El Nuevo Testamento concluye con el libro de Apocalipsis, 
que habla de la definitiva y gloriosa aplicación del nuevo pacto. 
Apocalipsis nos asegura que Dios es ciertamente soberano, y que El 
cumplirá de manera plena sus muchas promesas a los israelitas y a 
los gentiles creyentes. Aquellas personas que hayan recibido vida 
etema por medio del nuevo pacto vivirán para siempre con el Señor 
en los maravillosos cielos nuevos y en la asimismo maravillosa 
tierra nueva. Sin embargo, los que hayan rehusado entrar en el 
nuevo pacto por la fe en el Salvador Jesucristo, comparecerán ante 
Él como juez soberano, y serán echados para siempre al lago de 
fuego.



16 / Panorama del Nuevo Testamento

El nuevo pacto

El nuevo pacto es una extensión del gran pacto abrahámico. Es 
uno de tres “subpactos” que definen adicionalmente las estipulacio­
nes originalmente dadas a Abraham (Gn. 12:1-3; 13:14-17; 15:1-21; 
17:1-22; 22:15-18). El nuevo pacto se ocupa mayormente de la 
cuestión de la salvación. Después de la caída del hombre y de la 
entrada del pecado en el mundo, fue el propósito revelado de Dios 
traer salvación a los hombres. Las Escrituras del Nuevo Testamento 
son claras acerca de que los sacrificios del Antiguo Testamento sólo 
podían cubrir (“expiar”) el pecado, pero que nunca podían quitarlo 
(p.ej.. He. 9:11-15, 24-28; 10:4-14). Es sólo la sangre de Cristo la 
que puede quitar el pecado y liberar a los hombres de la pena y del 
poder del mismo. Es sólo la sangre de Cristo la que puede quitar el 
pecado y hacer posible que un pueblo pecador (israelita o gentil) 
tenga comunión con un Dios santo. Jesús se refirió a su muerte 
como la base del nuevo pacto (Le. 22:20). Originalmente, en el 
Antiguo Testamento, Israel y Judá eran los sujetos del nuevo pacto 
(Jer. 31:31-34). Sin embargo, en esta presente edad de la Iglesia, el 
nuevo pacto se aplica primariamente a los gentiles (2 Co. 3:1-18; 
He. 8:8-13). Pero en el futuro, debido a las promesas dadas a 
Abraham y a sus descendientes. Israel devendrá el foco del nuevo 
pacto (cp. Dn. 9:24; Ro. 11:25-27). Durante los días de la gran 
tribulación, los ojos de Israel serán abiertos y muchos acudirán a la 
fe en el Mesías, haciéndose así partícipes del nuevo pacto.



Los P actos de Dios con  Israel

PACTO 
PALESTINO 

Dt. 30'

CÓDIGO 
MOSAICO 

Ex. 20; Gá. 3

1
§  ' 
Q 1 FORMACIÓN LA LA . LA

1
1
1 LA EL<. 1 DE ISRAEL TEOCRACIA MONARQUIA RESTAU- 1 IGLESIA REINO ,

□Z | O
_ J

RACION 1 '

Ad
án

 1
 

No
é 

1

Los patriarcas 
Moisés

Los sacerdotes 
Los jueces

Los reyes
U_J

LU Esdras
Nehemías

1
1
1

Los apóstoles Jesucristo 1
i

Josué PROFETAS
ANTIGUO TESTAMENTO

e
3Stf

3

3<t>

a
2-
Zc
O

3
g
3c
3
O

NUEVO TESTAMENTO



3
TRASFONDO DEL 

NUEVO TESTAMENTO

Al abrirse las páginas del Nuevo Testamento, pronto se hace 
evidente que han cambiado muchas cosas desde el cierre del Anti­
guo Testamento. Sería un error suponer que el mundo en que vivieron 
Jesús y los apóstoles era el mismo en el que vivieron Esdras, 
Nehemías y Malaquías. Las cosas eran muy distintas. Por eso es 
importante observar algunos de estos cambios antes de introducimos 
en un estudio del texto del Nuevo Testamento.

El fin del Antiguo Testamento

El Antiguo Testamento registró los fracasos espirituales de la 
nación de Israel. Israel violó en repetidas ocasiones los mandamientos 
de Dios hasta que Dios disciplinó a su pueblo enviándolos al 
cautiverio en Babilonia. Después de setenta años de cautiverio. Dios 
permitió que su pueblo volviera a su tierra y que volviera a funcionar 
como nación. Hombres como Esdras. Nehemías. Hageo y Malaquías 
fueron instrumentos para este regreso y restauración. Sin embargo, 
al llegar el Antiguo Testamento a su cierre con el libro histórico de 
Nehemías y el profético de Malaquías, otra vez comenzó a 
deteriorarse la vida espiritual de Israel. La última palabra de Dios, 
por medio del profeta Malaquías, fue primariamente una reprensión 
por la pecaminosidad de Israel. Pero en este mensaje se incluía la 
promesa de que el Señor y su mensajero vendrían un día (Mal. 3:1: 
4:5-6). Esta promesa no se iba a cumplir hasta que al cabo de 
cuatrocientos años apareciese Juan el Bautista (el mensajero) 
anunciando la venida del Señor Jesucristo.



Trasfondo del Nuevo Testamento / 19

CUATROCIENTOS AÑOS OE SILENCIO PROFÉTICO

Esdras Nehemías

400 años

Los
evangelios

Hageo
Zacarías

Malaquías Juan el 
Bautista

E l. PERÍODO INTERTESTAMENTARIO

F.I tiempo entre el Antiguo y el Nuevo Testamento es a menu­
do llamado “Los cuatrocientos años de silencio”. Esta designación 
es cierta sólo con respecto a la voz de Dios: esto es, no hubo 
ninguna Escritura ni vino revelación directa por medio de profetas. 
No fueron silenciosos en el sentido de que no poseamos informa­
ción acerca de aquel período. Muchas cosas sucedieron durante 
aquellos siglos, quedando bien documentadas. Y aquellos aconteci­
mientos afectaron la vida en los tiempos del Nuevo Testamento. Por 
ello, es necesario investigar brevemente el período intertestamenta­
rio.

E l TRASPONDO HISTÓRICO DEL NUEVO TESTAMENTO

1. El período persa (539-331 a.C.)
El estado judío independiente llegó a su fin cuando los ejércitos 

de Nabucodonosor de Babilonia invadieron Judá en el 605 a.C. 
Durante unos veinte años después de esto, los judíos tuvieron todavía 
rey, pero estaba claramente sometido a la autoridad de los babilonios. 
En el 586 a.C.. los judíos intentaron rebelarse contra Babilonia, 
pero fracasaron en su intento. Esto resultó en la destrucción de la 
ciudad de Jerusalén. en el saqueo e incendio del templo, y en la 
deportación de muchos a Babilonia. Y durante los siguientes 
cincuenta años los judíos permanecieron bajo el dominio de los 
babilonios (cp. 2 R. 24:1—25:30: Jer. 39:1-18).



20 / Panorama del Nuevo Testamento

Los judíos quedaron bajo el control persa cuando los persas y 
sus aliados arrebataron el dominio mundial a los babilonios en el 
539 a.C. Bajo los persas, los judíos fueron tratados bastante bien. 
Parece que gozaron del favor de los persas, quizá porque ambos 
pueblos eran monoteístas. Ciro, el rey de Persia permitió a los 
judíos volver a su propia tierra, y les dio permiso para reconstruir el 
templo en Jerusalén (Esd. 1:1-4). Con el aliento de los profetas 
Hageo y Zacarías, se vencieron la oposición y los problemas, y el 
templo fue acabado en el 516 a.C. (Esd. 1:5—6:22). Más tarde, bajo 
el liderazgo de Esdras (458 a.C.) y de Nehemías (444 a.C.), otros 
volvieron y reconstruyeron las murallas de Jerusalén. Aquellos líde­
res, ayudados por el profeta Malaquías, intentaron llevar a cabo una 
reforma moral y espiritual. Aunque no tuvieron un éxito total en sus 
esfuerzos, sí que impactaron a la nación de Israel a lo largo del 
período intertestamentario. Elevaron la Palabra de Dios a nuevas 
alturas de importancia, y aplicaron de manera estricta los principios 
de la ley a la vida diaria. Así que, aunque la mayoría de los judíos 
se apartó de la ley de Dios durante aquellos siglos, algunos se 
aferraron firmemente a la Palabra de Dios, rehusando contempori­
zar con las influencias paganas.

2. El período griego (331-143 a.C.)
A. Alejandro Magno (331-323 aC.). Alejandro Magno acce­

dió al poder, y acaudilló su ejército griego a una victoria rápida y 
total sobre los persas. Después de haber derrotado a los persas en 
Asia Menor, se precipitó a Palestina, y los judíos se encontraron con 
un nuevo amo. Los judíos no resistieron a Alejandro cuando llegó, 
y él, a su vez, los trató bien.

Las conquistas de Alejandro llevaron a la rápida y profunda 
expansión del helenismo (la cultura griega). Esta cultura llegó a 
impregnar la vida en todas partes, incluyendo Palestina. La lengua 
griega vino a ser la lengua común del comercio y de la diplomacia, 
y para los tiempos del Nuevo Testamento era la lengua del hombre 
de la calle. Este factor de la existencia de una lengua casi universal 
iba a tener un impacto significativo en la rápida expansión del 
evangelio de Jesucristo en los tiempos del Nuevo Testamento.

Con la temprana muerte de Alejandro a la edad de treinta y tres 
años (323 a.C.), su inmenso imperio se dividió en cuatro partes.



Trasfondo del Nuevo Testamento/21

Debido a que Alejandro no tenía un heredero suficientemente ma­
yor para tomar su trono, cuatro de sus generales se dividieron final­
mente el imperio. De los cuatro, sólo dos (Ptoiomeo y Seleuco) son 
importantes para nuestro estudio del trasfondo del Nuevo Testamento. 
El imperio de Ptoiomeo se centró en Egipto, mientras que el de 
Seleuco se centró en Siria.

B. Los ptolomeos (321-198 aC ). Cuando tuvo lugar la divi­
sión del imperio de Alejandro, la tierra de los judíos vino a formar 
parte del imperio de Ptoiomeo. Los ptolomeos controlaron a los ju­
díos durante más de un siglo. Por lo general, los judíos vivieron vidas 
tranquilas y prósperas durante este período, aunque una guerras perió­
dicas entre los ptolomeos y los seléucidas transformaron a Palestina 
en una zona de guerra lo que tuvo como resultado algunos daños 
para la vida y la economía judías. Pero incluso en esta situación los 
judíos eran a menudo tratados de manera favorable, porque ambos 
lados estaban deseosos de tener el apoyo de los judíos.

Durante el reinado de Ptoiomeo Filadelfo (285-247 aC.) tuvo 
lugar un acontecimiento importante. Este hizo que emditos judíos 
tradujesen el Antiguo Testamento hebreo al griego para poder suplir 
las necesidades de los judíos que se habían criado en la cultura griega. 
Muchos judíos, como los que habían nacido y se habían criado en 
Alejandría, en Egipto, comprendían el griego mucho mejor que el 
hebreo. Esta versión, que se llama la Septuaginta vino a ser un 
documento significativo para la comunidad judía que vivía fuera de 
Palestina Y posteriormente vino a ser la Biblia de la iglesia primitiva.

C. Los seléucidas (198-143 a.C.). Las guerras y las intrigas 
caracterizaron gran parte de la relación que existió entre los ptolo­
meos y los seléucidas. En el 198 aC., Antíoco n i de Siria con la 
ayuda de una potente facción judía, derrotó a los ptolomeos y los 
llevó de nuevo a Egipto. Con la victoria de Antíoco III, el helenis­
mo barrió la tierna de Palestina El avance del helenismo prosiguió 
bajo Antíoco IV (Epífanes). Antíoco IV no sólo promovió el hele­
nismo entre los judíos, sino que también atacó la religión y la 
cultura judías.

El rey sirio Antíoco IV o Epifanes (175-163 a.C.) sustituyó al 
sumo sacerdote judío Ornas III por su hermano Jasón. un heleniza- 
dor que comenzó a transformar a Jerusalén en una ciudad griega Se



22 / Panorama del Nuevo Testamento

construyó un gimnasio con una pista de carreras junto a él. donde 
muchachos judíos se ejercitaban desnudos a la manera griega, para 
escándalo de los judíos piadosos. Las carreras en las pistas se ini­
ciaban con invocaciones a las deidades paganas, e incluso sacerdo­
tes judíos asistían a estos acontecimientos. La helenización incluía 
también la asistencia a los teatros griegos, la adopción del vestido 
griego, la cirugía para eliminar las marcas de la circuncisión, y el 
cambio de los nombres hebreos por los griegos.1

El templo fue despojado de sus tesoros y convertido en santua­
rio de Zeus Olímpico. El 15 de diciembre del año 168 a.C., colocó 
en el altar del templo una imagen de ese dios, y diez días más tarde 
le sacrificó un cerdo. Surgían altares paganos por todo el país, y se 
hizo obligatoria la observancia de las fiestas de los gentiles. Los 
judíos fueron proscritos totalmente. La pena de muerte se aplicaba a 
los que tenían o leían la Torah (Ley). Se prohibieron la guarda del 
sábado y la circuncisión.2

Hasta tal punto llegó la maldad de Antíoco IV, que es usado en 
la Biblia como imagen del Anticristo que aparecerá en los tiempos 
del fin.

Esta situación era, naturalmente, intolerable para los judíos pia­
dosos consagrados a la ley de Dios. Era inevitable la rebelión contra 
los seléucidas de Siria. Comenzó la revuelta cuando un destacado 
sacerdote, llamado Matatías, de la ciudad de Modín, desafió a un 
oficial sirio que acudió a Modín a imponer un sacrificio pagano. El 
valiente Matatías no sólo rehusó obedecer al representante del rey, 
sino que se opuso a tal sacrificio dando muerte a un judío que pasó 
bien dispuesto adelante a ofrecer el sacrificio.

Apenas había terminado de hablar, cuando en presencia de todos 
se acercó un judío para quemar incienso en el altar que había en 
Modín, según el decreto del rey. Al verlo Matatías, se indignó hasta 
estremecerse; y llevado de justa indignación, fue corriendo y lo 
degolló sobre el altar. Al mismo tiempo, mató al enviado del rey.

1. Roben H. Gundry, A Survey o f the New Testament, ed. rev. (Grand 
Rapids; Zondcrvan. 1981), p. 5.

2. Merrill C. Tenney, Nuestro Nuevo Testamento, ed. rev. (Grand Rapids; 
Editorial Portavoz. 1989), p. 48^19.



Trasfondo del Nuevo Testamento / 23

que obligaba a sacrificar, y destruyó el altar. Así mostró su celo por 
la Ley.’

Matatías, consciente de la gravedad de sus acciones, huyó a los 
montes con sus cinco hijos y otros piadosos judíos. Matatías murió 
pronto, pero el movimiento fue entonces conducido por su hijo 
Judas (conocido como “Macabeo”, que significa “el martillo”). Los 
rebeldes consiguieron grandes éxitos bajo el caudillaje de Judas. 
Inicialmente, los judíos emprendieron una guerra de guerrillas, ha­
ciendo casi imposible para los ejércitos de Antíoco IV someterlos. 
“Estas victorias fueron logradas por Judas con fuerzas enormemen­
te inferiores, debido a su estrategia y a su entusiasmo religioso.”3 4 5 
Tres arios después que Antíoco IV hubiese profanado el templo en 
Jerusalén, Judas y sus fuerzas derrotaron totalmente a los sirios, y 
pudieron reconquistar Jerusalén y purificar y volver a dedicar el 
templo (diciembre del 165 a.C.). Finalmente, en el 143 a.C. se logró 
la paz con los sirios, y los judíos quedaron independizados de ellos.

3. El periodo asmoneo (143-63 a.C.)
Simón, hermano de Judas, fue el primer gobernante del estado 

judío independiente. (Obsérvese que el término asmoneo se deriva 
del nombre de familia de Matatías, “Asmón” ) Simón fue declarado 
sumo sacerdote y dirigente civil de los judíos todo el tiempo que 
viviese. Esta acción trajo un nuevo poder al oficio del sumo sacerdo­
te, por cuanto en él se encamaba tanto la autoridad religiosa como la 
civil. (Este mayor poder en el oficio de sumo sacerdote se hace 
patente en los días de Cristo y de los apóstoles.) El reinado de Simón 
fiie breve pero beneficioso para los judíos. “Se negoció un tratado con 
Roma, confirmado en el 139 aC., que reconocía la independencia del 
estado judío y recomendándolo a la amistad de los súbditos y aliados 
de Roma Las condiciones económicas mejoraron, se administró jus­
ticia sin trabas, y la vida religiosa judía volvió a surgir”  ̂Desafortu­
nadamente, mucha parte del período de los asmoneos se caracterizó 
por luchas y peleas por el poder. Había varias facciones dentro del

3. Primer Libro de los Macabeos 2:23-26, traducción de Nácar-Colunga.
4. i. Dwight Pentecost, The Words and Works o f Jesus Christ (Grand 

Rapids: Zondcrvan, 1981), p. 531.
5. Tenney, Nuestro Nuevo Testamento, p. 50.



24 / Panorama del Nuevo Testamento

estado judío que tenían perspectivas muy distintas y la tendencia a la 
división estaba continuamente presente.

Simón y dos de sus hijos fueron asesinados, pero otro hijo, 
Juan Hircano, llegó a ser el gobernante político-religioso. Juan Hir- 
cano hizo mucho para promover el poder y la posición del nuevo 
estado judío. Era un líder militar capaz y reconquistó territorios que 
habían pertenecido a los judíos en el pasado. Consiguió derrotar a 
los sirios, samaritanos e idumeos. En muchas maneras, aquellos 
fueron grandes días para los judíos. Pero no todo lo que hacía Juan 
Hircano era bien considerado por el pueblo, y las diferencias lleva­
ron a luchas y más adelante a una guerra civil. Por ejemplo, Juan 
Hircano hizo alianza con Roma. Aquella alianza fue considerada 
por los separatistas (como el emergente partido de los fariseos) 
como un acomodo de su fe y de sus convicciones religiosas. Ade­
más, Hircano forzó la conversión de los idumeos al judaismo, lo 
que fue considerado como una contaminación de la especial rela­
ción de pacto de los judíos con Dios. Además, muchos de los judíos 
rehusaron aceptar las pretensiones sacerdotales de los asmoneos, 
sabiendo que no eran descendientes de Aarón. También es probable 
que Juan Hircano quisiera ser considerado como “rey” a pesar que 
no era de la línea de David.6 Estas cuestiones no desaparecieron con 
la muerte de Juan Hircano el 106 aC. Las luchas intestinas llegaron 
a formar parte de la vida del nuevo estado judío hasta que llegaron a 
su punto culminante en el 63 a.C. Aquel año intervino el ejército de 
Roma en una guerra civil que estaba siendo librada entre dos miem­
bros de la dinastía asmonea El ejército romano impuso la paz en 
aquella situación. Pero con la llegada del ejército de Roma llegó 
también la dominación romana

4. El período romano (63 a.C.—Nuevo Testamento)
El gobierno de Roma comenzó con la intervención romana en 

la guerra civil judía en el 63 aC. En aquel tiempo, Roma estableció 
a Juan Hircano II como rey, pero quedó sujeto a Roma. Quedó claro 
que el poder verdadero residía en Roma. Incluso mientras gobernó 
Hircano II, un idumeo, Antípater, subió en el favor de Roma Antí-

6. W. O. Ocstcrley y T. H. Robinson, A History o f Israel (Londres: Oxford, 
1932), p. 282.



Trasfondo del Nuevo Testamento / 25

pater pudo situar a sus hijos en posiciones de poder en Palestina. 
Uno de sus hijos era Herodes. Herodes (el Grande) llegaría final­
mente a ser declarado rey y a ser el poder dominante en Palestina. 
Gobernó desde el 37 hasta el 4 aC . Herodes el Grande fue un 
hombre de grandes capacidades, pero también muy malvado.

La historia del surgimiento del reino de Herodes constituye un 
drama de extraordinarios movimientos de mezquindad política acom­
pañados de una sucesión de crímenes atroces surgiendo de los ce­
los. mayormente dentro del corazón de Herodes y dirigidos contra 
su propia familia. Con una extraordinaria habilidad, se ganó y con­
servó el favor de los sucesivos emperadores romanos, sacrificando 
todos los escrúpulos para conseguirlo.... Su reinado fue una suce­
sión de crímenes monstruosos, hasta su muerte.7

LOS GOBERNANTES HERODIANOS EN LA BIBLIA
P e rs o n a A ños q u e  

g o b e rn ó
T errito rio R e la c ió n  

co n  H e ro d e s
T ex to

b íb lic o

Herodes 
el Grande 37-4 a.C.

Rey de 
Palestina -

Mateo 2:1 
Lucas 1:5

Herodes
Antipas 4 a.C.-39d.C.

Tetrarca de 
Galilea, Perea Hijo

Lucas 3:1; 
13:31; 23:7

Arquelao
4a.C.-6d.C.

Etnarca de 
Judea. Samaria. 

Idumea Hijo Mateo 2:22

Herodes 
Felipe II 4a.C.-34d.C.

Tetrarca de 
Iturea. 

Traconite Hijo Lucas 3:1

Herodes 
Agripa 1 37-44 d.C.

Rey de 
Palestina

Nieto Hechos
12:1-23

Herodes 
Agripa II 48-70 d.C.

Tetrarca de 
Calcis, y otros 

territorios

Biznieto Hechos
25—26

Otros parientes herodianos que se mencionan en el Nuevo Testamento: Herodes Felipe I (Mr. 
6); Herodias (Mr. 6); Drusila (Hch. 24); Berenice (Hch. 25). Ninguno de ellos fue gobernante.

7. Pentecost, Words and Works, p. 532.



26 / Panorama del Nuevo Testamento

La vida y el gobierno de Herodes el Grande nos lleva a los días del 
Nuevo Testamento, por cuanto uno de sus últimos “crímenes mons­
truosos” (el asesinato de los niños pequeños de Belén) queda registrado 
en el Evangelio de Mateo. La familia de Herodes siguió desempeñando 
un importante papel en los días de Cristo y de la iglesia primitiva A 
continuación se da una tabla dando la relación de los miembros de la 
familia de Herodes que aparecen en el Nuevo Testamento.

E l tra sfo n d o  r e l ig io s o  d el  N uevo  T esta m en to

Así como hay muchos grandes sistemas religiosos e ideas en la 
sociedad moderna así sucedía en los días del Imperio Romano. Cris­
to, los apóstoles y la iglesia primitiva confrontaron una amplia gama 
de religiones y filosofías. Se precisa de una breve explicación de las 
mismas a fin de tener una cierta conciencia del contexto espiritual en 
el que vivieron y ministraron el Señor Jesús y los apóstoles.

1. Religiones y filosofías en el mundo de Roma
A. El panteón grecorromano. Al extenderse el Imperio Ro­

mano, se dio un mayor contacto y asimilación de la cultura y reli­
gión griegas. Los muchos dioses y diosas de Roma fueron pronto 
identificados con los dioses y diosas del panteón griego. Por ejem­
plo, Venus, la diosa romana del amor, fue también identificada con 
la diosa griega del amor. Afrodita. Marte era Ares; Diana era Arte­
misa; Júpiter era Zeus, y así.

Para la época del Nuevo Testamento, el culto de aquella hueste 
de dioses y diosas estaba en decadencia. Las luchas por el poder, las 
intrigas y la inmoralidad de aquellos dioses, junto con su evidente 
incapacidad de ayudar a sus adoradores, llevó a esta decadencia de 
la fe entre las gentes del Imperio. Todo el sistema de deidades era 
desafiado y escarnecido por muchos filósofos y maestros. Sin 
embargo, había todavía los que se adherían a los viejos dioses y los 
adoraban. Pero la vitalidad y el número de adoradores estaba 
claramente en disminución para el tiempo en que la Iglesia penetró 
en el mundo romano.

En el Nuevo Testamento hay varios lugares en que se ve el 
panteón grecorromano. En Hechos 14, Pablo y Bernabé sanaron a 
un cojo, y fueron inmediatamente identificados por los sacerdotes 
locales como los dioses Hermes (Mercurio) y Zeus (Júpiter). He-



Trasfondo del Nuevo Testamento / 27

chos 19 registra la manifestación tumultuosa, sin freno, de los se­
guidores de la diosa Diana (Artemisa). Y uno de los famosos ser­
mones de Pablo fue pronunciado en la Colina de Marte (Ares), que 
tenía este nombre por un dios destacado en el panteón.

B. El culto al Emperador. Mucho antes que Roma surgiese 
como gobernante del mundo, las naciones habían exaltado a sus 
gobernantes al puesto de la deidad. Debido a que aquellas antiguas 
naciones eran politeístas, no era un gran problema añadir uno más a 
un grupo de dioses existente. De modo que el culto imperial de 
Roma no era cosa singular.

Al principio, los emperadores romanos eran deificados después 
de su muerte por el Senado romano. Pero en el siglo primero d.C. 
hubo algunos, como Nerón, que reclamaron esta posición en vida. 
Es innecesario decir que los cristianos no estaban dispuestos a adorar 
a los emperadores (ni a los vivos ni a los muertos) y este rechazo a 
participar precipitó la persecución contra la Iglesia Para los romanos, 
no se trataba de una cuestión meramente religiosa, sino también 
patriótica. La aparente falta de adhesión a Roma por parte de los 
cristianos atrajo las iras de Roma contra muchos de ellos.

C. Las religiones de misterio. Había en el Imperio Romano 
una gran variedad de religiones orientadas a la experiencia que caen 
bajo el encabezamiento de “religiones de misterio”. Estas “religio­
nes de misterio” recibieron este nombre porque prometían una unión 
mística con alguna deidad para los iniciados que aprendiesen los 
secretos de aquella religión. En comparación al culto al Emperador 
o a la religión tradicional del panteón, estas religiones ofrecían una 
fe más persona] y experimental al pueblo, y apelaban a las emocio­
nes más que a la voluntad o al intelecto. Se enfatizaba la experien­
cia de éxtasis mis que a la enseñanza. (Las enseñanzas que había 
eran a menudo vagas y sumamente simbólicas.) Aunque había una 
variedad de religiones de misterio, había un énfasis común. Los 
adherentes entraban en una unión con su dios por medio de ritos 
secretos que sólo conocían los miembros de la hermandad. Esta 
unión con la deidad garantizaba la inmortalidad de los adoradores.8

8. D. M. Edwards. "Mystery", en International Standard Bible Encyclope­
dia (Grand Rapids: Eerdntans, 1939), 3:2104.



28 / Panorama del Nuevo Testamento

“Los misterios también incluían unos ritos iniciadores secretos y 
otros, involucrando lavamientos ceremoniales, rociamiento con san­
gre, medios sacramentales, embriaguez, frenesí emocional y unos 
ceremoniales imponentes mediante los que los devotos entraban en 
comunión con la deidad. La igualdad social dentro de los misterios 
había ayudado a hacerlos atractivos.”9

Hay una discusión continuada entre los emditos del Nuevo 
Testamento acerca de la influencia de las religiones de misterio en 
la Iglesia. Aunque en el Nuevo Testamento no se hace referencia 
directa a las mismas, algunos creen que el apóstol Pablo puede 
haber empleado algo de su terminología para comunicarse de manera 
más eficaz con las gentes del Imperio Romano. Es probable que 
algunas de las enseñanzas de las religiones de misterio hayan sido 
tomadas del cristianismo.10

D. E! gnosticismo. El nombre gnosticismo proviene de la pa­
labra griega gnosis, que significa “conocimiento”. La salvación po­
día lograrse obteniendo un cierto conocimiento. Esta filosofía se 
basaba en el dualismo de Platón, que enseñaba que la materia era 
mala y que el espíritu era bueno.

Dios, decían los gnósticos, era demasiado grande y demasiado 
santo para haber creado el mundo material con tanto contenido de 
bajeza y corrupción. Los gnósticos enseñaban que al crearlo, la 
suprema Deidad había procedido por una serie de sucesivas emana­
ciones. cada una de las cuales era inferior a aquella de la cual 
procedía hasta que finalmente, la última de estas emanaciones, o 
“acones”, como ellos las llamaban, creó el mundo. De este modo la 
materia se equiparaba con el mal. Si el hombre deseaba obtener 
salvación, podría lograrlo renunciando al mundo mateial y buscando 
el invisible.11

Esta búsqueda era grandemente ayudada por los maestros gnós­
ticos.

El gnosticismo engendró dos aplicaciones divergentes en las 
vidas prácticas, diarias, de la gente. En primer lugar, el ascetismo, o

9. Gundry. A Survey o f the New Testament, p. 35.
10. Ibid., pp. 35-36.
11. Tenney. Nuestro Nuevo Testamento, pp. 97-98.



Trasfondo del Nuevo Testamento / 29

la severa supresión de los apetitos y deseos del cuerpo. Algunos 
vivían la vida tratando de restringir y de controlar los deseos del 
cuerpo material “malo”. Una segunda aplicación de esta filosofía 
fue el libertinaje, en la que otro grupo, creyendo que el cuerpo 
material era malo y no susceptible de salvación, vivía gratificando 
los deseos y los apetitos del cuerpo. Razonaban que debido a que 
sólo el espíritu podía salvarse, lo que uno hiciese con el cuerpo 
material fundamentalmente carecía de importancia; así que se 
lanzaban a la autogratificación.

Aunque el gnosticismo plenamente desarrollado no apareció 
hasta el siglo segundo d.C., sus primeras formas estaban presentes 
en el siglo primero. Muchos académicos creen que los libros 
neotestamentarios de Colosenses y 1 Juan fueron escritos en parte 
para refutar esta emergente filosofía.

E. Otras filosofías. Además del gnosticismo, existían en tiem­
pos del Nuevo Testamento muchas otras filosofías. Hechos 17:21 
revela que la filosofía era una pasión de muchos, y que algo “nue­
vo” atraía siempre mucho interés. Uno sólo puede imaginarse todas 
las “nuevas” ideas que maestros y filósofos ambulantes inventaban 
para satisfacer este apetito por “nuevas” comprensiones de la vida 

Junto con las llamadas nuevas ideas había unas perspectivas 
filosóficas básicas presentes durante los tiempos del Nuevo Testa­
mento. Estas las recapitula de manera satisfactoria Robert Gundry:

El estamento académico se volvía a formas más puras de la 
filosofía. El epicureismo enseñaba que el placer (no necesariamente 
sensual) era el principal bien de la vida. El estoicismo enseñaba la 
aceptación como un deber de la suerte de uno determinada por una 
Razón impersonal que rige el universo y de la que todos los hom­
bres forman parte. Los cínicos, que tienen muchos seguidores en la 
actualidad, consideraban que la virtud suprema era una vida sencilla 
y despreocupada, rechazando toda la popular prosecución de la 
comodidad, de la abundancia y del prestigio social. Los escépticos 
eran relativistas que rechazaban la creencia en nada absoluto y que 
sucumbían a la duda y a la conformidad a las costumbres dominan­
tes. Pero estas y otras filosofías no determinaban la vida de mucha 
gente. Por lo general, las masas se caracterizaban por la supersti-



30 / Panorama del Nuevo Testamento

ción y el sincretismo. Así. el cristianismo entró en un mundo confu­
so en lo religioso y lo filosófico.... Prevalecían las tinieblas y la 
desesperanza.11

Estas filosofías fracasaron porque no comprendían en realidad 
la verdadera naturaleza del hombre (a imagen de Dios, pero caído), 
ni la naturaleza del Dios Creador, uno y único.

2. Religión en Israel
Las religiones y filosofías existentes en el Imperio Romano 

afectaron a la Iglesia al llevar el evangelio de Jesucristo al Imperio. 
Pero la vida de Cristo y los primeros años de la Iglesia quedaron 
mucho más afectados por el ambiente religioso y político de Israel. 
Ciertas instituciones, sectas religiosas y grupos políticos constituían 
una gran pane de este ambiente.

A. Los fariseos. El nombre fariseo viene de un término he­
breo que significa “separar”, y así los fariseos eran designados como 
los separados.11 Desde la época del regreso de los judíos del cauti­
verio en Babilonia y a lo largo del período intenestamentario, creció 
un movimiento por la pureza para las cosas del Señor Jehová. Du­
rante el período intenestamentario, surgió dentro del judaismo un 
movimiento decidido a liberar a Israel de las influencias paganas. 
Estos “hasideos”, o “piadosos”, eran celosos por la reforma religio­
sa y conocidos por su resistencia al helenismo. Fueron probable­
mente el fundamento de la secta de los fariseos. El movimiento 
separatista recibió un gran impulso cuando el rey sirio Antíoco IV 
Epífanes (175 a.C.) intentó forzar prácticas paganas sobre el pueblo 
judío. Desde alrededor del 125 a.C. se puede encontrar el partido de 
los fariseos como realidad en la sociedad judía.

Los fariseos creían intensamente en una separación de los cami­
nos y de las prácticas de los gentiles. Y enseñaban, de manera muy 
detallada, lo que se involucraba en esta separación. Por ejemplo:

Tres días antes de una fiesta pagana se prohibían todas las tran­
sacciones con los gentiles, a fin de no darles ninguna ayuda directa 
o indirecta para sus ritos; y esta prohibición se extendía incluso a 12 13

12. Gundry, A Survey o f the New Testament, p. 37.
13. Norval Geldcnhuys, Commentary on the Gospel o f Luke (Grand Rapids: 

Eerdmans, 1966), p. 189.



Trasfondo del Nuevo Testamento/31

las fiestas privadas. ... Era ilegítimo para los obreros judíos ayudar 
en nada que pudiera tener que ver con el culto pagano o con el 
gobierno gentil, incluyéndose en esto último la edificación de juz­
gados y edificios similares. ... La leche ordeñada de una vaca por 
manos gentiles, y el pan y el aceite preparados por ellos, podían 
desde luego ser vendidos a los extranjeros, pero no usados por los 
israelitas. ... Si un gentil era invitado a una casa judía, no podía ser 
dejado solo en la estancia, pues en caso contrario todos los artículos 
alimenticios o bebidas en la mesa eran impuros. Si se les compraban 
útiles de cocina, tenían que ser purificados con fuego o agua; los 
cuchillos debían ser vueltos a afilar, los espetones calentados al rojo 
vivo antes de emplearlos.14

Esta cita revela mucho acerca de la actitud dominante de los 
fariseos en tiempos de Cristo.

Los fariseos teman una lealtad inflexible hacia las Escrituras, y 
deseaban vivir de manera estricta por la ley. Pero en su deseo por 
hacer la ley aplicable a la vida diaria, desarrollaron un sistema de 
normas y de tradiciones que para la época de Cristo se había 
convertido en una terrible carga para el pueblo. Los fariseos 
promovían aquellas tradiciones a una posición igual o (en la práctica) 
superior a la ley escrita de Moisés. Se enorgullecieron de su 
separación y conocimiento y se consideraban como superiores al 
resto de la sociedad. Fue su soberbia, pretensión de justicia propia y 
su violación del espíritu de la ley lo que les atrajo su dura condena 
por parte del Señor Jesús. Se debería añadir, sin embargo, que su 
celo por las Escrituras constituyó un importante elemento para 
mantener la esperanza mesiánica ardiendo brillante en Israel en los 
tiempos del gobierno romano.

El número real de fariseos en los tiempos de Cristo era de 
alrededor de 6.000.15 No constituían un grupo muy grande, pero con 
todo tenían un enorme poder en Israel porque tenían el apoyo del 
pueblo. Incluso los gobernantes romanos de Palestina, que no tenían 
ninguna consideración por las enseñanzas religiosas de los fariseos,

14. Alfred Edersheim. Usos y  costumbres de los judíos en los tiempos de 
Cristo (Tcrrassa: CL1E, 1990), pp. 46-48.

15. Joachim Jeremías, Jerusalem in the Time o f Jesus (Filadelfia, Fortress, 
1969), p. 252.



32 / Panorama del Nuevo Testamento

eran conscientes de que constituían una verdadera amenaza para la 
estabilidad de la tierra.

Así. vemos que sin duda alguna los fariseos eran el partido 
popular, representaban al común de la gente en contraste a la 
aristocracia, tanto en las cuestiones religiosas como en las sociales. 
Su piedad, muy respetada, y sus inclinaciones sociales hacia la 
supresión de las diferencias de clase, les ganaron el apoyo del pueblo 
y les aseguraron la victoria, paso a paso. Hay algo muy impresionante 
en la forma en que el común de la gente seguía sin reservas a los 
fariseos. ... En conjunto, el pueblo consideraba a los fariseos, en la 
consagración voluntaria de ellos a obras de supererogación, como 
modelos de piedad y como la encamación de la vida ideal que los 
escribas, aquellos hombres de conocimiento divino y secreto, les 
habían expuesto. Así. fue un acto arriesgado sin parangón el que 
llevó a cabo Jesús cuando, desde el pleno poder de su conciencia de 
soberanía, llamó abierta y valientemente a estos hombres al 
arrepentimiento: y este acto le llevó a la cruz.16

Los fariseos procedían principalmente de la clase media, aun­
que había algunos sacerdotes y levitas también entre sus filas. La 
mayoría de ellos eran comerciantes y artesanos.

Había diferentes grupos dentro de la comunidad farisea. los 
cuales diferían entre sí acerca de varios puntos de la ley. La entrada 
a las filas de los fariseos iba precedida de un período de prueba, de 
entre un mes y un año. Durante este tiempo se observaba la piedad 
personal y el celo del candidato. El diezmo, el ayuno y la separación 
de la inmundicia eran materias básicas que observar. Una vez dentro 
de las filas del farisaísmo, se podían tomar votos más estrictos.

Los fariseos se reunían no sólo en las sinagogas, con el resto de 
la plebe, sino también en sus propias comunidades. Cada una de estas 
comunidades estaba encabezada por un escriba que servía como auto­
ridad profesional en la cuestión de la interpretación de la ley. Se 
reunían en sus comunidades para estudiar la ley, y para adorar juntos 
(generalmente en la víspera del sábado). Pero era en las sinagogas 
donde ejercían su mayor influencia sobre el pueblo de Israel.17

16. Ibid., pp. 266-267.
17. Pentecost, Words and Works, p. 546.



Trasfondo del Nuevo Testamento/33

B. Los escribas. Los escribas no eran un partido, como los 
fariseos, sino más bien una clase de israelitas. Eran personas bien 
instruidas que tenían el trabajo de enseñar e interpretar la ley. Tam­
bién se les designa en los evangelios como los “maestros de la ley” 
y los “doctores de la ley”. No sólo enseñaban la ley, sino que 
también eran responsables de perseguir a los que la violaban. (Esto 
es lo que estaba haciendo Saulo de Tarso cuando se dirigía a Da­
masco persiguiendo a los cristianos.) La evidencia indica que la 
gran mayoría de los escribas pertenecía al partido de los fariseos, y 
de ahí la estrecha asociación en el registro evangélico entre los 
escribas y los fariseos. Se debe observar que aunque la mayoría de 
los escribas eran fariseos, la mayoría de los fariseos no eran escri­
bas. Lo correcto sería decir que en los tiempos de Cristo, los miem­
bros más influyentes del partido fariseo eran los escribas.18

Fueron los escribas los que formularon la ley oral, que cubría 
todas las cuestiones concebibles en la vida judía. “Los escribas 
recubrieron las Escrituras con su Ley Oral, y multiplicaron las reglas 
hasta que aplastaron el espíritu.”19

C. Los saduceos. La secta de los saduceos se originó en el 
período intertestamentario. El nombre saduceo puede haberse deri­
vado del nombre “Sadoc”, que era el sumo sacerdote en tiempos de 
David y Salomón. Otra posibilidad es que el nombre se derivase de 
la palabra zedekah, que significa “justicia”. Probablemente, el senti­
do exacto del nombre no es demasiado importante, porque no fue su 
nombre sino sus actividades las que influenciaron los acontecimien­
tos del Nuevo Testamento.

Los saduceos eran menos numerosos que los fariseos, pero se 
trataba por lo general de hombres ricos y en puestos de autoridad 
política. El partido de los saduceos incluía a sacerdotes de alto 
rango y a la nobleza laica rica. La estrecha asociación entre los 
sacerdotes y los saduceos puede remontarse fácilmente al gobierno 
intertestamentario de Juan Hircano. Los saduceos poseían mucho 
poder político en tiempos de Roma. Debido a que tenían tanto 
prestigio, poder y riquezas que perder, eran mucho más cooperadores

18. Jeremías, Jerusalem, p. 254.
19. Pentecost, Words and Works, p. 542.



34 / Panorama del Nuevo Testamento

con los romanos que los fariseos. Pero dejaron de existir como secta 
después de la destrucción de la ciudad de Jerusalén, en el 70 d.C.

Por cuanto la mayor parte de nuestra información acerca de los 
saduceos proviene de sus enemigos, existe alguna incertidumbre 
acerca de algunas de las declaraciones que se hace acerca de ellos. 
Sin embargo, sí está claro que rehusaron aceptar la ley oral desarro­
llada por los fariseos. Parecen haber limitado la autoridad plena de 
la Escritura a sólo los cinco libros de Moisés (Génesis—Deuterono- 
mio). Evidentemente, no creían en ángeles, demonios, la resurrec­
ción, ni un Mesías venidero.

D. Los esenios. Aparentemente, los esenios se originaron du­
rante el período intertestamentario en los días de los macabeos. 
Muchos eruditos creen que sus raíces (como las de los fariseos) 
deben ser seguidas a los hasideos. Vivían en comunidades aisladas 
en Judea, especialmente al oeste del mar Muerto en lugares como 
Qumrán. Se cree que había 4.000 de ellos.20 Vivían aún más separa­
dos que los fariseos, y habían escogido no vivir en la sociedad 
judía. Eran conocidos por su estilo de vida estricto, rígido; un estilo 
de vida mucho más gravoso que el creado por los fariseos. No son 
mencionados por nombre en el Nuevo Testamento, pero algunos 
creen que Juan el Bautista puede haber tenido algún contacto con 
ellos.

E. Los herodianos. Los herodianos eran más un partido polí­
tico que una secta religiosa. Se originaron durante el tiempo de la 
dinastía herodiana y eran partidarios de la misma. Aceptaban la 
helenización y deseaban el poder político y los beneficios munda­
nos que recibían los leales partidarios de la familia de Herodes. Es 
posible que muchos de los judíos que recaudaban los tributos para 
Roma fuesen herodianos. Normalmente, los herodianos y los fari­
seos eran enemigos acérrimos. Pero en el caso de Cristo, pusieron a 
un lado por un tiempo su antagonismo, a fin de unirse contra un 
enemigo común. Son mencionados en Marcos 3:6 y 12:13.

F. Los zelotes. Probablemente, uno de los grupos más difíci­
les de identificarse con gran exactitud es el de los zelotes. Los 
académicos difieren mucho en sus opiniones acerca de los zelotes

20. H. Wayne House. Chronological and Background Charts o f  the A/ew 
Testament (Grand Rapids: Zondcrvan. 1981). p. 75.



Trasfondo del Nuevo Testamento/35

del siglo primero d.C. Sin embargo, está claro que había grupos en 
la Palestina del siglo primero que defendían la destrucción violenta 
de Roma Eran totalmente intolerantes de la presencia romana (o de 
nada gentil) en Palestina. Algunos creen que los zelotes se origina­
ron cuando Judas el Galileo encabezó una revuelta contra Roma el 
año 6 d.C.21 Otros sitúan el origen del grupo mucho después, alrede­
dor del 66 d.C. En todo caso, tenían a Roma como su objetivo 
primero. El término zelote puede haber sido empleado para un gru­
po específico, pero puede también haber sido usado de manera más 
general para incluir a varios grupos o individuos que creían que sólo 
Dios era su gobernante, y que no estaban dispuestos a tolerar el 
señorío de hombre alguno.

El término sicurii aparece en la literatura judía. La palabra es 
de origen latino, y tiene la idea de “asesinos”. Fue aplicado a un 
grupo de radicales judíos que usaban una sica (una espada corta) en 
sus asesinatos inesperados de romanos y de simpatizantes con los 
romanos, seguidos de una veloz huida. No se sabe de cierto si 
formaban parte del partido zelote. Sin embargo, los ideales básicos 
de los zelotes y de los sicarios eran los mismos: la expulsión de 
Roma de Palestina.

Los zelotes fueron responsables de varias revueltas durante el 
siglo primero. Fueron sus actividades las que provocaron las terri­
bles guerras con Roma de los años 66 al 72 d.C., en las que Jerusa- 
lén fue destruida y decenas de miles de judíos fueron muertos.

G. El sanedrín. La palabra sanedrín se derivó del griego y 
recibió una forma hebrea. Significa literalmente “sentados juntos”, 
pero es de uso más bien amplio. Fundamentalmente, conlleva la 
idea de un concilio o cuerpo gobernante y puede también incluir la 
idea de un tribunal.22 El gran sanedrín era el concilio nacional de los 
judíos (algo así como un “tribunal supremo” judío). Estaba consti­
tuido por setenta y un miembros, presididos por el sumo sacerdote. 
El sanedrín se reunía en Jerusalén, en los límites del templo. Aun­
que la idea de un consejo representativo se puede encontrar en 
tiempos de Esdras, el sanedrín del Nuevo Testamento remonta la

21. F. F. Bruce. Alew Testament History (Garden City. NJ.: Doublcday, 
1%9). p. 97.

22. Ibid., p. 77.



36 / Panorama del Nuevo Testamento

época de su organización a alrededor de la época de Juan Hircano 
(135 a.C.), los tiempos de la independencia judía en el período 
intertestamentario.

Había numerosos sanedrines o concilios menores, en las ciuda­
des de Judea y Galilea, pero éstos tenían unos poderes e influencia 
limitados, por cuanto trataban estrictamente de cuestiones locales. 
Sin embargo, el gran sanedrín tenía un gran poder y se involucraba 
tanto en materias religiosas como civiles. Este poder, naturalmente, 
quedaba limitado a causa del dominio de Roma. (El sanedrín fue 
privado de mucho poder, incluyendo la capacidad de imponer la 
pena capital, en los tiempos de Herodes el Grande.)23 Sin embargo, 
los romanos dieron gran autoridad al sanedrín para los asuntos inte­
riores de los judíos.

Fue el gran sanedrín el que entró en conflicto con el Señor 
Jesús (Jn. 9). Sus miembros intentaron arrestarle en varias ocasiones 
(p.ej., Jn. 7:32); quisieron matarle (Le. 22:2); participaron en su 
arresto (Mr. 14:43); quebrantaron sus propias leyes y código de 
ética en el juicio al que le sometieron (p.ej., Mt. 26:59; 27:41); y la 
Escritura los tiene por responsables de sus acciones (Hch. 2:23, 36: 
3:13).

El gran sanedrín es identificado mediante una variedad de de­
signaciones en los evangelios y en el libro de los Hechos. A veces 
es designado como el “concilio” (Mt. 26:59; Hch. 4:15). Pero es 
principalmente identificado en el Nuevo Testamento por sus ele­
mentos componentes, como “los principales sacerdotes y los fari­
seos”, “los principales sacerdotes, ancianos y escribas”, o los 
“gobernantes, ancianos y escribas”.24 Los “ancianos” eran hombres 
de las principales familias del judaismo, muchas de las cuales re­
montaban su linaje a las familias más eminentes de los tiempos de 
Esdras. Los “principales sacerdotes” eran en realidad sacerdotes de 
un rango y autoridad más elevados que los sacerdotes ordinarios.25 
Y los fariseos eran ocasionalmente designados como escribas, lo

23. Emil Schurer. A History o f the Jewish People in the Time o f Jesus 
(Nueva York: Schocken, 1961), pp. 109-110.

24. Werner Forsler. Palestinian Judaism in New Testament Times (Londres: 
Oliver and Boyd. 1964). p. 124.

25. Jcremias. Jerusalem, pp. 178-179.



Trasfondo del Nuevo Testamento / 37

que muestra la estrecha asociación entre ambos. Por ello, el sane­
drín era un cuerpo constituido por hombres con perspectivas reli­
giosas y políticas sumamente diferentes.

H. La sinagoga. La palabra sinagoga significa “una reunión 
de gente” o “una congregación”. Era un lugar en el que se reunían 
los judíos para estudiar las Escrituras y dar culto a Dios.

Con la destrucción del templo de Jerusalén en el 586 a.C. por 
los babilonios, los judíos dejaron de tener un centro de culto. Fue­
ron llevados a Babilonia, lejos de su patria. La sinagoga puede 
remontarse a este cautiverio babilónico, cuando los judíos, alenta­
dos y conducidos por Ezequiel, se reunían para el estudio y la 
adoración (Ez. 8:1; 20:1-3). La sinagoga fue un importante factor 
para guardar a los judíos desplazados de caer en el paganismo. 
Gradualmente, se hizo costumbre, después que los judíos volvieron 
del exilio, establecer lugares locales de reunión para el estudio y el 
culto. Durante el período intertestamentario, se multiplicaron las 
sinagogas tanto en Palestina como fuera de ella.26

En tiempos de Cristo, se podían encontrar sinagogas por todas 
partes en todo el país. Decían algunos rabíes que, cuando Jerusalén 
fue destruida por los romanos en el 70 d.C., había más de 450 sinago­
gas solamente en Jerusalén. Y aunque esto puede ser una exagera­
ción, sí que indica que eran muy numerosos en tiempos de Cristo. Se 
precisaba de diez hombres piadosos para comenzar una, por lo que 
incluso las poblaciones más pequeñas podían tener una sinagoga. No 
sería difícil encontrar la sinagoga al entrar en una población. Estaba 
situada en el punto más elevado del territorio de la población, y si no, 
tenía un chapitel encima, para que fuese el edificio más alto de los 
alrededores. Esto se hacía para simbolizar que las funciones de la 
sinagoga eran las más importantes a las que se pudiese dedicar la 
gente. Además, esto se suponía que cumplía Isaías 2:2, donde la casa 
del Señor sería establecida sobre la principal de las montañas y exal­
tada sobre los altos montes. (Si la sinagoga era inferior a otros edifi­
cios, se pensaba que estaba en peligro de destrucción.)27

26. Alfred Edersheim, The Ufe and Times o f Jesus the Messiah (New York: 
Longmans and Green, 1900), 1:432-34. Hay traducción castellana. Ui vida y los 
tiempos de Jesús el Mesías (Terrassa: CLLE. 1990).

27. Edersheim. Usos y costumbres, pp. 263-276.



38 / Panorama del Nuevo Testamento

Los servicios de la sinagoga eran muy libres, y cualquier israe­
lita competente podía participar, incluso si estaba sólo visitando 
(como Jesús o Pablo). Había un orden en el servicio y a lo largo del 
año se leían sistemáticamente secciones de la ley y de los profetas. 
Cada sinagoga tenía un gobernante cuyo deber era supervisar los 
servicios y asegurar el orden. Los rollos eran de importancia vital 
para la sinagoga y eran manejados con un extremo cuidado. Cuando 
se usaban en un servicio, los rollos eran manejados por un “asisten­
te”, y eran de inmediato guardados en su lugar apropiado al concluir 
su lectura (Le. 4:20). En los servicios de la sinagoga, los hombres y 
las mujeres estaban separados, y sólo los varones participaban en 
los servicios.

La sinagoga también llegó a ser un lugar importante para la 
instrucción de los niños judíos en la fe del judaismo (a las niñas se 
les enseñaba en casa). Todos los niños tenían la oportunidad de 
recibir la enseñanza de la sinagoga hasta alrededor de los doce años.

En tiempos de Cristo, la sinagoga tenía un importante papel en 
la vida del judío medio. Aunque el templo entonces estaba en pie, la 
sinagoga tenía el puesto central en la vida del judío medio en su 
estudio de las Escrituras y en su adoración a Dios.

I. El templo. El templo de Jerusalén había sido levantado 
originalmente por el rey Salomón, pero entre el reinado de Salomón 
y la época de Cristo sufrió incendios, saqueos y varios grados de 
destrucción. El templo de la época de Cristo fue reconstruido por 
Herodes el Grande. Herodes comenzó un extenso proyecto de re­
construcción alrededor del 19 a.C., y la tarea (usando hasta 18.000 
operarios) no quedó completada hasta alrededor del 64 d.C., pocos 
años antes que los romanos lo destruyesen en el 70 d.C.28

El conjunto del templo tenía tres patios: el gran “atrio de los 
gentiles”, exterior; el “atrio de las mujeres”, y el “atrio de Israel”. A 
los gentiles se les admitía en el atrio de los gentiles, pero les estaba 
prohibido, bajo pena de muerte, entrar en los dos atrios interiores. 
Una valla de cuatro pies y medio (casi un metro y medio) de altura 
rodeaba los atrios interiores, en la que había avisos advirtiendo de la 
prohibición. Las mujeres israelitas podían entrar en el área del atrio

28. Jeremías. Jerusalem, pp. 21-24.



Trasfondo del Nuevo Testamento / 39

interior, pero no podían pasar del atrio de las mujeres al atrio de 
Israel, Sólo los varones israelitas podían entrar en el atrio de Israel, 
y sólo los sacerdotes podían entrar en el templo mismo. Al santua­
rio del templo se accedía subiendo doce peldaños.

Dentro del templo mismo, la disposición era como la del taber­
náculo del Antiguo Testamento. El “lugar santo” en este templo 
tema unos sesenta pies (unos 18 metros) de largo, y el “lugar santí­
simo” medía unos 30 pies cuadrados (uno 6 metros). La casa del 
templo resplandecía recubierta de oro. La fachada del templo, de 
unos 150 pies cuadrados (unos 14 metros cuadrados), estaba toda 
recubierta de plancha de oro. Había oro y mármol por todas partes 
(incluso se pusieron picas de oro sobre el tejado, para mantener las 
aves alejadas del templo). Este magnífico templo era verdadera­
mente una maravilla del mundo antiguo.

Los romanos permitían a los judíos tener su propia fuerza de 
policía para guardar el área del templo. Los levitas, que constituían 
esta fuerza de policía, hacían de centinelas ante las puertas y patru­
llaban constantemente los atrios. Debían asegurar que ninguna per­
sona no autorizada penetrase donde estuviese prohibido.29 30 Esto sería 
un duro trabajo en los días festivos, cuando decenas de millares se 
apiñaban en el área del templo. (Se estima que el conjunto del 
templo podía contener a más de 2(X).(XX) personas a la vez.)50

El templo era el centro focal de la religión y del culto judíos. 
Era allí que se hacían los sacrificios cruentos y que se celebraban 
las fiestas de los judíos. (Véase más adelante para una lista de esas 
fiestas.)

Los pórticos que rodeaban el área del templo eran lugares don­
de a diario se sentaban los rabíes y enseñaban a sus seguidores. 
(Jesús, y más adelante los apóstoles, enseñaron en las áreas portica- 
das del templo.) El templo era crucial para la vida religiosa judía, y 
su destrucción en el 70 d.C. por los romanos fue una calamidad 
nacional.

29. Ibid., p. 209.
30. Alfred Edersheim, El templo (Tcrrassa: CHE. 1990), p. 79.



40 / Panorama del Nuevo Testamento

EL AÑO SAGRADO JUDÍO
FIESTA FECHA PROPÓSITO

La pascua 14 de Nisán (marzo/ 
abril)

Para recordar la liberación de Israel 
de la esclavitud en Egipto.

La fiesta de los 
panes sin 
levadura

15-21 de Nisán Parte de la celebración de la pascua. 
Se comía pan sin levadura y se 
celebraba el comienzo de la cosecha 
del trigo.

Pentecostés (la 
fiesta de las 
semanas)

6 de Siván (mayo/ 
junio)

Señalaba el final de la cosecha del 
trigo.

La fiesta de las 
trompetas

1 de Tisrí (septiembre/ 
octubre)

Conocida como R osh Hashanah, era 
la celebración del año nuevo (año 
civil).

El día de la 
expiación

10 de Tisrí Un día de ayuno puesto aparte para el 
arrepentimiento nacional y para la 
expiación por el pecado.

La fiesta de los 
tabernáculos

15-22 de Tisrí Conocida también como “de las 
cabañas", conmemoraba la 
experiencia de Israel en el desierto.

La fiesta de las 
luces

25 de Quisleu 
(noviembre/diciembre)

No se encontraba en la ley de Moisés. 
Era una celebración de la purificación 
y rededicación del templo por los 
macabeos.

La fiesta de Purim 14-15 de Adar 
(febrero/marzo)

No se encuentra en la ley de Moisés. 
Purim ("suertes”) recordaba la 
liberación de Israel por parte de Dios 
en los días de Ester.



Trasfondo del Nuevo Testamento / 41

EL TEMPLO DE HERODES

La torre Antonia

Atrio de Israel'

Atrio
,El lugar délas

■V1
El lugar
santísimo1 santQ mujeres

1rŷ L
Altar

Atrio de los gentiles

Pórtico real

Puerta
Hermosa

-Pórtico de 
Salomón

Pináculo del 
"templo (¿?)



Segunda Pane

L o s  evangelios: 
Institución del nuevo pacto



4
PERSPECTIVAS ACERCA 

DE LOS EVANGELIOS

El término evangelio significa "buenas nuevas". En época muy 
temprana de la era de la Iglesia, este término general de buenas 
nuevas vino a asumir la idea específica de las buenas nuevas acerca 
de Jesucristo y de su maravillosa salvación. Estos primeros cuatro 
libros del Nuevo Testamento cuentan esta historia de la salvación 
de Jesucristo para el hombre perdido, y, por ello, son designados 
como los evangelios.

Las relaciones de los evangelios 
Es imposible decir con certeza alguna por qué hay cuatro evan­

gelios en el Nuevo Testamento, y no dos. tres o cinco. Sabemos que 
en el primer siglo había numerosos relatos escritos de la vida de 
Cristo (Le. 1:1-2). pero que sólo cuatro eran reconocidos como 
inspirados por el Espíritu Santo.

Se han propuesto varias posibles razones para la existencia de 
cuatro evangelios. Algunos sostienen que en el Antiguo Testamento 
había cuatro conceptos primarios del Mesías, y que los evangelios 
reflejan estos conceptos: Mateo contempla a Jesús como el Rey; 
Marcos le ve como el Siervo del Señor: Lucas presenta a Jesús 
como hombre: y Juan contempla a Cristo como Dios.

Otros piensan que había cuatro evangelios debido a la necesi­
dad de alcanzar a cuatro grupos básicos de personas en el siglo 
primero. Mateo estaba escribiendo al judío; el lector de Marcos era 
el romano: Lucas se dirigía al griego: y Juan escribe a los crisúanos 
en la Iglesia.



44 / Panorama del Nuevo Testamento

U na co m pa ra c ió n  df. l o s  c u a t r o  ev a n g elio s

Los cuatro evangelios no son biografías de Cristo, por la senci­
lla razón de que casi no se tratan treinta años de su vida. Además, 
hay numerosas omisiones en cada uno de los cuatro evangelios, y 
muchos de ellos son acontecimientos importantes (p.ej., la ascen­
sión de Cristo y la resurrección de Lázaro no se encuentran en tres 
de los cuatro evangelios).

Los evangelios son cuatro perspectivas diferentes de Jesucristo. 
Son presentaciones temáticas. Cada uno de los autores se aproximó 
a la vida de Cristo desde su propia perspectiva y desarrolló aquella 
perspectiva, seleccionando ciertas enseñanzas y milagros.

COMPARACIONES DE LOS CUATRO EVANGELIOS
C o m p a ra c io n e s M ateo M arcos L ucas J u a n

Cristo visto como Rey Siervo Hombre Dios

Escrito a Judíos Romanos Griegos La Iglesia

Capítulos 28 16 24 21

Material original 42% 7% 59% 92%

Citas del A.T. 53 36 25 20

U na discusión  de los  e v a n g el io s  sin ó p t ic o s

1. El punto de vista sinóptico
Mateo, Marcos y Lucas son comúnmente designados como los 

"evangelios sinópticos”. Sinóptico es un término griego que signifi­
ca “visión conjunta" o “tener una perspectiva común”. Este término 
destaca que Mateo, Marcos y Lucas tienen básicamente una pers­
pectiva común de la vida y del ministerio de Cristo. Por ello, tienen 
el título de evangelios sinópticos. Es razonable suponer que Juan 
(escrito muy posteriormente a Mateo. Marcos y Lucas) tenía la 
intención de que su evangelio fuese un complemento a los sinópti-



Perspectivas acerca de los evangelios / 45

eos. Está claro que evitó emplear una gran cantidad de material que 
se encuentra en los sinópticos.

2. El problema sinóptico
El problema sinóptico es la frase que se emplea para describir 

la dificultad que tienen los académicos al tratar acerca de la eviden­
te interrelación de Mateo, Marcos y Lucas. Los académicos han 
señalado que los evangelios sinópticos no sólo tienen la misma 
estructura general, sino que a menudo tienen ciertas estrechas con­
cordancias verbales. Las similitudes son tan numerosas y tienen una 
concordancia verbal tan evidente que no puede tratarse de una coin­
cidencia. Muchos llegan a la conclusión de que existe una depen­
dencia literaria entre Mateo. Marcos y Lucas. Pero la pregunta es: 
“De manera exacta, ¿cuál escritor depende de cuáles otros escrito­
res? ¿Y cómo se explican las notables diferencias en sus relatos? La 
búsqueda de la respuesta a estas y otras cuestiones relacionadas ha 
ocupado la atención de los emditos neotestamentarios durante algún 
tiempo. Se ofrecen varias soluciones básicas.31

Una teoría sugiere que la clave para la resolución de esta cues­
tión reside en la tradición oral. Esta postura supone que al predicar 
los apóstoles y líderes de la iglesia primitiva acerca de las obras y 
de las enseñanzas de Cristo, su predicación derivó a una forma fija. 
(Por ejemplo, al contar acerca de la alimentación de los cinco mil, 
se daban siempre los mismos hechos básicos.) Los milagros y las 
enseñanzas de Cristo se transmitieron básicamente sin cambios de 
persona a persona De esta manera, cuando fueron escritos, se había 
llegado a una forma básica, fija, y esto explica las similitudes.32 
Aunque pueda haber alguna validez en la idea de tradición oral, no 
explica las diferencias en las narraciones del evangelio, y no trata de 
manera adecuada con la dificultad de la extensión de la Iglesia a 
varias partes del mundo y por ello más allá de la influencia de los 
apóstoles.

Una segunda teoría, la hipótesis de los dos documentos, ha sido 
recibida favorablemente. Esta teoría dice que Marcos fue el primer

31. Hvcreti F. Harrison. Introducción al Nuevo Testamento (Grand Rapids: 
Subcomisión Literatura Cristiana, 1987), pp. 136-147.

32. Merrill C. Tenney. Nuestro Nuevo Testamento, ed. rev. (Grand Rapids: 
Editorial Portavoz, 1989). pp. 172-173.



46 / Panorama del Nuevo Testamento

evangelio escrito, y que Mateo y Lucas basaron sus evangelios 
sobre Marcos. Además, la teoría mantiene que Mateo y Lucas em­
plearon además un segundo documento llamado “Q” (de la palabra 
alemana quelle, que significa “fuente”). A este documento fuente 
“Q” se le atribuyen las numerosas similitudes entre Mateo y Lucas 
en los lugares en los que ambos difieren de Marcos. Los argumen­
tos que rodean esta teoría son numerosos y complejos. Sin embar­
go, hay ciertos problemas significativos en esta postura. Primero, en 
esta teoría (y en otras teorías similares) hay un énfasis tan intenso 
en el uso de documentos escritos, que no se da un énfasis apropiado 
a las relaciones y contactos personales de los escritores de los evan­
gelios. Mateo fue testigo ocular de cosas de las que escribió (lo que 
suscita cuestiones acerca de por qué Mateo habría de depender de 
Marcos, que no estaba presente cuando tuvieron lugar los aconteci­
mientos). Marcos no era testigo ocular, pero estaba estrechamente 
relacionado con los apóstoles. Lucas, durante los dos años del en­
carcelamiento de Pablo en Cesárea, permaneció en Palestina, y es 
probable que tuviese un estrecho contacto con los apóstoles y otros 
que eran testigos oculares. Incluso los tres escritores pudieron haber 
tenido contacto personal. Escribieron sus evangelios en estrecho 
contacto con las personas que habían estado cerca de Cristo en su 
vida y ministerio terrenales.

Otro problema con la hipótesis de los dos documentos es que 
se basa sobre el hipotético documento “Q”. No existe copia alguna 
de dicho documento, y hay muchas dudas de que tal documento 
jamás existiese." Pero otra dificultad con la teoría es la prioridad de 
Marcos. La tradición de la Iglesia desde tiempos muy antiguos ha 
sido la prioridad de Mateo. Esta antigua tradición presenta clara­
mente a Mateo como el escritor del más antiguo evangelio. La más 
reciente teoría documental del siglo diecinueve no presenta eviden­
cia alguna de que la antigua postura esté en un error.'4

Quizá el mismo Lucas dé la clave de la solución del problema 
sinóptico. En el prólogo a su evangelio (Le. 1:1-4) él explica cómo 33 34

33. Robert H. Ciundry. .4 Sur\e\ o f  the Nev>- Testament, cd. rev. (Grand 
Rapids: Zondervan. 1981). pp. 65-67.

34. Roben L. Thomas y Stanley N. Gundry. 4  Harmons o f the Gospels 
(Chicago: Moody. 1978). pp. 276-277. ‘



Perspectivas acerca de los evangelios / 47

su evangelio llegó a la existencia. Es bien evidente que él no em­
prendió simplemente la tarea de copiar la obra de alguna otra perso­
na. con cambios aquí y allá. Lucas empleó algunos registros escritos, 
que comprobó cuidadosamente en cuanto a su exactitud. (Quizá 
Marcos fuera uno de ellos, o ¡quizá Marcos tomara de uno de los 
libros fuente de Lucas!) A diferencia de Mateo, y en cierto grado de 
Marcos, Lucas no era testigo ocular de los acontecimientos de la 
vida de Cristo. Pero sí habló con los que eran testigos oculares.

Lucas menciona también a los “ministros de la palabra’'. Esos 
pueden haber sido aquellos en la iglesia primitiva que tenían la 
especial función de portar la tradición, transmitiendo de una manera 
más bien tija verdades acerca de Cristo. Evidentemente, había di­
chos de Jesús que pasaban de persona a persona de una manera fija, 
como se ilustra en Hechos 20:35. Al escribir su evangelio, Lucas 
empleó muchas fuentes y habló con muchas personas. Y probable­
mente algo muy semejante sucedió con Mateo y Marcos. En toda 
esta discusión se debe recordar el papel fundamental del Espíritu 
Santo. Uno de los ministerios del Espíritu era conducir a los hom­
bres a la verdad y capacitarlos (especialmente a los apóstoles) a 
recordar, sin distorsión ni error, la verdad acerca de Cristo (Jn. 
14:26; 16:14-15; 1 Co. 2:12). Y así lo hizo el Espíritu. Han pasado 
diecinueve siglos desde que los evangelios fueron escritos, con el 
resultado de que no sabemos con claridad muchos de los hechos 
acerca de cómo escribieron los autores. Pero sí está claro que lo que 
escribieron es exacto, sin error, dirigido por el Espíritu Santo, y que 
por ello es autoritativo para nuestras vidas.35

E l- MARCO DF. LOS EVANGELIOS 

L a g e o g r a f ía  dk P a lestin a

El Señor Jesús vivió y ministró en la tierra de Palestina, un área de 
alrededor de 12.000 millas cuadradas (31.000 kilómetros cuadrados). 
La Palestina propia mide alrededor de 175 millas (280 kilómetros) de 
norte a sur, es decir, desde el monte Hermón hasta el extremo meridio­
nal del mar Muerto, y tiene una anchura de unas 50 millas (unos 80 
kilómetros), esto es, desde el mar Mediterráneo hasta el río Jordán.

35. Ibid., pp. 278-279.



48 / Panorama del Nuevo Testamento

Palestina está dividida en cuatro áreas topográficas claramente 
definidas que van de norte a sur entre el mar Mediterráneo y la gran 
región desértica oriental. La primera de ellas es la llanura costera, 
que corre a lo largo de toda la costa occidental de Palestina. La 
segunda área topográfica principal es la serranía central (también 
conocida como “el monte”). Es en realidad una extensión de los 
montes del Líbano en el norte. La serranía se extiende hacia el sur, 
hasta el desierto que comienza cerca de Hebron.16 La tercera sec­
ción es el valle del Jordán, que forma parte de un rift [una hendidu­
ra geológica] de 4.(XX) millas (6.400 kilómetros) que se extiende 
desde el sureste de Turquía hasta Mozambique, en África

La depresión del Jordán es uno de los fenómenos geológicos 
más notables de la superficie de la tierra Las fuentes del Jordán en 
Banias ... cerca de Cesárea de Filipos están a 1.200 pies (366 
metros) sobre el nivel del Mediterráneo. El río cae hasta 1.292 pies 
(394 meaos) por debajo del nivel del mar en el delta por el que 
penetra en el mar Muerto.... Desde el punto en el que el Jordán sale 
del mar de Galilea hasta el lugar en el que entra en el mar Muerto 
hay poco más de sesenta y cinco millas (104 kilómetros). El Jordán 
tiene una barrera de acantilados a cada lado a una distancia de entre 
tres a veinticuatro kilómetros. La llanura de Jericó. inmediatamente 
al norte del mar Muerto, tiene una anchura de algo más de catorce 
millas (veintidós kilómetros).57

La cuarta área topográfica es la serranía oriental (la meseta 
transjordana). Esta elevada meseta tiene una anchura de entre treinta 
y ochenta millas (cincuenta y 130 kilómetros), y en ciertos lugares se 
eleva a más de 5.000 pies (1.500 metros) sobre el nivel del mar. Es 
una área fértil, que recibe una buena precipitación lluviosa.58

Cuando el Señor Jesús y sus discípulos iban de lugar en lugar, 
a menudo ello implicaba pasar por lugares accidentados. Incluso ir 
a lugares que distaban pocos kilómetros podía involucrar ascensio- 36 37 38

36. Charles F. Pfeiffer, Baker's Bible Allas (Grand Rapids: Baker. 1966), 
pp. 25-26.

37. Ibid.
38. Barry J. Bcitzel, The Moody Atlas o f Bible Lands (Chicago: Moody. 

1985). pp. 20-25.



Perspectivas acerca de los evangelios / 49

nes y descensos de centenares de metros. Por ejemplo, para cubrir 
las casi veinte millas (aproximadamente treinta y dos kilómetros) 
desde el río Jordán a Jerusalén, se tenían que subir 4.000 pies (1.200 
metros). Viajar por Palestina quedaba muy condicionado por la 
situación de las llanuras, los ríos y los montes.

El clima de Palestina está directamente relacionado con las 
radicales diferencias de topografía Básicamente, el clima de Pales­
tina se parece al de las provincias de Tarragona y Castellón en 
España, pero hay más aún.

La superficie de Tierra Santa es sumamente variada, principal­
mente debido a las acusadas diferencias climáticas de zona a zona. 
... Hay los contrastes entre el seco Arabá al borde del desierto de 
Judea, con sus escabrosos declives, y delante se encuentran las 
fértiles e irrigadas mesetas de Transjordania. Estos cambios de tie­
rra y clima causaron pautas extremadamente diferentes de coloniza­
ción dentro de Palestina, lo que tuvo como resultado unas 
correspondientes divisiones políticas en la mayor parte de las épo­
cas. ... Tierra Santa se encuentra entre el mar y el desierto, y ambos 
influencian su naturaleza. El viento de poniente da lluvias vivifica­
doras. mientras que el viento oriental trae sólo la sequedad del 
desierto. Cuanto mis elevado un lugar, o mis cercano al mar, tanto 
más húmedo el clima. La zona meridional de Palestina cae dentro 
de una zona árida que se extiende alrededor del globo; las extensas 
regiones desérticas encierran Tierra Santa al sur y al este. ... La 
influencia del desierto es sumamente intensa en la historia de Tierra 
Santa, y a través de las páginas de la Biblia aparece la conciencia de 
este desierto.39

Y al norte, en contraste con el desierto meridional, levantándo­
se a más de 9.000 pies (2.700 metros), está el monte Hermón, 
cubierto de nieves eternas.

El clima y la topografía de la tierra se reflejan en las narracio­
nes del evangelio. Por ejemplo, en medio de todas las áridas regio­
nes de Palestina, Juan el Bautista centró su ministerio en el valle del 
río Jordán porque “había allí muchas aguas” para su ministerio de

39. Yohanan Ahaiuni y Michael Avi-Yonah, The Macmillan Bible Allas 
(Nueva York: Macmillan. 1968), p. 14.



50 / Panorama del Nuevo Testamento

bautismo (Jn. 3:23). La tentación de Jesús fue tanto más significati­
va cuanto que tuvo lugar en el seco y desolado yermo de Judea, 
alejado de todo marco placentero (Mr. 1:12-13). Cuando llegó el 
momento para que Jesús y sus discípulos se apartaran para un tiem­
po de descanso, fueron a lugares refrescantes como los alrededores 
de Cesárea de Filipos, donde se encontraban las fuentes del río 
Jordán (Mt. 16:13).



Perspectivas acerca de los evangelios/51

E l p u e b l o  de P alestina

El Señor Jesús era judío, y nació del linaje de David y de 
Abraham (Mt. 1:1-17). Su ministerio tuvo lugar principalmente en 
Galilea y en Judea, donde vivían los judíos. El mismo declaró que 
su ministerio en aquel tiempo era hacia las “ovejas perdidas de la 
casa de Israel" (Mt. 15:24). Así, no es sorprendente que su contacto 
con no judíos fuese infrecuente.

1. Los gentiles
En ciertas ocasiones, el ministerio terrenal de Cristo sí involu­

cró a gentiles, porque también los había viviendo en Palestina. Por 
ejemplo, Jesús sanó a la hija de una mujer gentil creyente de la 
región de Tiro y de Sidón (Mt. 15:21-28). Sanó al siervo de un 
oficial del ejército romano (Le. 7:1-10). Y en varias ocasiones estu­
vo en territorio gentil, haciendo milagros, lo que sugiere que los 
gentiles pudieron también ser beneficiarios de los milagros (como 
la alimentación de los 4.000 en Mr. 8:1-9, y las curaciones en 
Decápolis, registradas en Mr. 7:31-37). Pero los gentiles no consti­
tuían el centro del ministerio de Cristo, ni eran la mayoría de la 
población.

2. Los samaritanos
Los samaritanos, como los gentiles, fueron también ocasional­

mente beneficiarios del ministerio de Cristo (como la mujer samari- 
tana junto al pozo, en Jn. 4). Los samaritanos eran evidentemente 
los descendientes de los colonos llevados a Israel por los asirios. En 
el año 721 a.C„ los asirios vencieron al reino norteño de Israel y 
deportaron a muchos de los israelitas a otras tierras. Pero los israeli­
tas que se quedaron se mezclaron matrimonialmente con los colo­
nos importados por los asirios. Sus descendientes (los samaritanos) 
eran racialmente diferentes de los judíos, lo que hacía que éstos los 
consideraran con gran desagrado. La separación se profundizó cuando 
los samaritanos construyeron su propio templo sobre el monte Geri- 
zim durante el período intertestamentario. Es por esta razón que los 
judíos odiaban a los samaritanos y los consideraban como unos 
insensatos inmundos. Cuando los líderes judíos llamaron a Jesús 
“samaritano” (Jn. 8:48), expresaron su intenso desprecio contra el 
Señor Jesús.



52 / Panorama del Nuevo Testamento

3. Los judíos
Los judíos, el pueblo del pacto abrahámico, fueron el centro 

primario del ministerio tenenal de Cristo. A ellos dirigió Jesús sus 
enseñanzas y milagros. Pero incluso entre los judíos había una dis­
tinción. La distinción se daba entre los judíos que residían en Judea 
y los que vivían en la región de Galilea.

Jesús centró su ministerio en la región de Galilea, con la ciudad 
de Capernaum como base de operaciones. En contraste a lo que se 
hubiese podido pensar, no estableció Jerusalén como su centro de 
operaciones. Los judíos de Galilea eran en algunos aspectos total­
mente diferentes a los judíos de Judea. Y observar algunas de estas 
diferencias sirve de ayuda para explicar algunas de las divergentes 
actitudes hacia Jesús, así como la diferencia de ministerio de Jesús 
en estas dos regiones.

Los galileos eran considerados como “los primos rurales” por 
parte de los de Jerusalén y de Judea. Jerusalén era el centro de la 
erudición, vida religiosa y poder político de los judíos. El menos­
precio abierto que sentían por los galileos se refleja en el célebre 
proverbio: “Si alguien quiere enriquecerse, que vaya al norte; si 
desea adquirir sabiduría, que venga al sur."40 41’

En verdad, lo que sabemos de los galileos nos prepararía para 
esperar que el evangelio fuera al menos escuchado con atención 
entre muchos de ellos. ... parecen haber sido una raza generosa, 
impulsiva y de gran corazón —intensamente nacionalista en el me­
jor sentido— . activos, no dados a ociosas especulaciones ni a dis­
tinciones lógico-teológicas sutiles.... Muestran una piedad práctica 
mis seria, y una vida mis estricta, y menos adhesión a aquellas 
distinciones farisaicas que tan frecuentemente vaciaban la ley de su 
sentido.41

Los galileos mantenían la ley de manera estricta, pero eran por 
lo genera] indiferentes hacia el tradicionalismo de los judíos de 
Judea. Este tradicionalismo, naturalmente, era un punto clave del 
conflicto entre Jesús y los líderes religiosos de Judea. Su violación

40. Alfred Edersheim. Usos y costumbres de los judíos en los tiempos de 
Cristo (Terrassa: CL1E. 1900). p. 51.

41. Ibid., pp. 59-60.



Perspectivas acerca de los evangelios / 53

de las normas y reglas de estos líderes era una de las razones 
básicas de que ellos rechazaran a Jesús.

También es cierto que los galileos estaban más abiertos a los 
milagros que Él hacía "Además, los galileos eran más propensos a 
aceptar los milagros y las curaciones de fe que los judíos de Judea Esto 
era sabido incluso entre los Rabíes."42 43 Y, cosa interesante a señalar, la 
inmensa mayoría de los milagros registrados del Señor Jesús tuvieron 
lugar en las regiones de Galilea De los treinta y tres milagros específi­
cos registrados en los cuatro evangelios, veintitrés fueron llevados a 
cabo en la región de Galilea, y sólo seis tuvieron lugar en Judea45

Incluso al observar estas pocas y breves generalidades acerca de 
los judíos galileos y de Judea está claro por qué la mayor cantidad de 
milagros realizados por Jesús tuvo lugar en Galilea, y por qué las 
denuncias de Jesús contra el tradicionalismo fueron allí aceptadas. 
También se hace más comprensible por qué el establecimiento judío 
de Judea se sintió de inmediato desconfiado y más bien con una 
actitud de rechazo tiente a este Jesús de Nazaret de Galilea, y por qué 
tendieron a rechazar tanto su mensaje como sus milagros. La mayor 
receptividad de los galileos puede también servir para explicar por 
qué once de los doce apóstoles seleccionados por Cristo eran galileos. 
(Sólo Judas Iscariote aparentemente no era de Galilea)

E l  t e m a  df. l o s  e v a n g e l io s

Nuestra comprensión de la vida y ministerio del Señor Jesu­
cristo queda enormemente potenciada cuando comprendemos algo 
de la pauta y secuencia de los acontecimientos que se encuentran en 
los evangelios. Al poner los acontecimientos de la vida de Cristo en 
el orden en que acontecieron, nuestra conciencia de lo que sucedió 
hace 2.(XX) años queda enormemente aumentada. Una breve armo­
nía de los cuatro registros del evangelio seguirá unos hitos cronoló­
gicos importantes en la vida de Cristo.

U na  c r o n o lo g ía  d e  la  vida  de C risto

La cronología es importante en cualquier estudio histórico. Es 
necesario observar el marco temporal en el que tuvieron lugar los

42. Harold Hoehner. Herod Antipas (Grand Rapids: Zondervan. 1980), p. 60.
43. Ibid.



54 / Panorama del Nuevo Testamento

acontecimientos. Al aproximarse a la vida de Jesucristo, hay varias 
cuestiones cronológicas que deben ser mencionadas. Estos puntos 
cronológicos dan un trasfondo para comprender y desarrollar nues­
tro estudio de la vida y ministerio del Señor Jesús.

1. El año del nacimiento de Jesucristo.
El calendario que usamos hoy día se basa en la idea de que 

Jesucristo nació en el año 1 a.D. (a.D. = anno Domini = “en el año 
del Señor”; aunque en esta traducción se seguirá empleando la nota­
ción d.C. = “después de Cristo”, N. del T.) Pero la evidencia, tanto 
en la Biblia como fuera de ella, apunta al nacimiento de Cristo 
varios años antes, quizá en el 5 ó 4 a.C. Según los evangelios (Mt. 
2:1 y Le. 1:5), Herodes el Grande vivía todavía cuando Jesucristo 
nació. La evidencia histórica indica que Herodes murió en abril del 
4 a-C.44 Naturalmente, esto significa que Jesús nació antes de abril 
del 4 aC. Pero lo más probable es que Jesús naciese al menos un 
año antes de la muerte de Herodes. Esto se basa en el hecho de que 
cuando Herodes fue informado por los magos del nacimiento del 
Rey de los judíos, decretó que mataran a todos los bebés varones de 
Belén menores de dos años (Mt. 2:16). Este decreto reflejaba su 
percepción de que Jesús había nacido en una fecha dentro de los 
anteriores dos años. Por ello, es razonable una fecha del 5 al 4 a.C. 
para el nacimiento de Cristo.

2. El año del inicio del ministerio de Jesucristo
El texto de todos los cuatro evangelios afirma con claridad que 

Juan el Bautista comenzó su ministerio público antes que el Señor 
Jesús comenzase el suyo. Juan el Bautista comenzó su ministerio en 
el año decimoquinto del emperador Tiberio César (Le. 3:1). La deter­
minación de la fecha exacta del ministerio de Juan en base del "año 
decimoquinto” de Tiberio no es cuestión sencilla. Hay varias cuestio­
nes complejas involucradas en ello.45 Pero cuando se evalúa toda la 
evidencia se puede argüir con solidez en favor de una fecha del 28/ 
29 para el comienzo del ministerio de Juan el Bautista. Por cuanto

44. Merril Unger. Archaeology and the New Testament (Grand Rapids: Zon- 
dervan, 1962), pp. 56-60.

45. Harold Hoehncr. Chronological Aspects o f the Ufe o f Christ (Grand 
Rapids: Zondervan, 1977). pp. 29-37.



Perspectivas acerca de los evangelios / 55

Cristo comenzó su ministerio público pocos meses después, una fe­
cha del 29 d.C. sería la fecha probable del inicio de su ministerio.

Si la anterior fecha es correcta, esto haría a Jesús de 32 ó 33 años 
de edad al comenzar su ministerio. La única declaración específica en 
los evangelios acerca de la edad de Jesús es en Lucas 3:23, donde 
Lucas declara que Jesús era “como de treinta años” cuando comenzó 
a ministrar. Lucas no dice que tenía treinta años, sino sólo que era 
como de treinta años. Y aunque este término era como de no tiene 
una flexibilidad ilimitada, es razonable que pueda incluir varios años.

3. El año de la crucifixión de Jesucristo
El Señor Jesús murió en la fiesta judía de la Pascua (Jn. 12:1; 

13:1; 18:28). La fecha de la Pascua caía cada año en el catorce del 
mes de Nisán. El 14 de Nisán caía en viernes, el día en que el Señor 
fue crucificado.46 Con una crucifixión en viernes, sólo hay dos años 
posibles para la fecha de la crucifixión. "Jesús fue crucificado en 
alguna fecha entre el 26 y el 36 d.C., porque éste fue el período de 
la procuraduría de Pilato (cp. Jn. 19:15-16). Unos complejos cálcu­
los astronómicos revelan que durante este período el 14 de Nisán 
cayó dos veces en viernes, el 30 y el 33 d.C.”47 De estas dos posibi­
lidades, el 33 d.C. es la más probable, porque da tiempo para un 
ministerio de Cristo de tres años.

4. La duración del ministerio de Cristo
El ministerio de Cristo duró evidentemente algo más de tres 

años, desde una fecha en el 29 d.C. hasta la Pascua del 33 d.C. El 
Evangelio de Juan es particularmente útil para establecer la duración 
del ministerio de Jesús. Juan menciona específicamente tres fiestas de 
la Pascua que tuvieron lugar durante el ministerio de Cristo (Jn. 2:13; 
6:4; 11:55). Además, con toda probabilidad, hubo otra Pascua situada 
entre Juan 2:13 y 6:4, en base de la evidencia de Juan 5:1 y de los 
evangelios sinópticos.48 Con cuatro Pascuas registradas, el ministerio 
de Cristo sería de al menos de tres años de duración.

Con la información dada en la siguiente página, se puede cons­
truir una cronología general de la vida y ministerio del Señor.

46. Ibid„ pp. 65-74.
47. Thomas y Gundry, Harmony, p. 322.
48. Hoehncr. Chronological Aspects, pp. 55-63.



56 / Panorama del Nuevo Testamento

LAS PASCUAS DEL MINISTERIO DE JESUS

Comienza el 
ministerio

1 2 3
1» 2* 3* 4»

Pascua Pascua Pascua Pascua
Juan 2:13 Juan 5:1 Juan 6:4 Juan 11:55

U n  b o s q u e jo  d e  l a  v id a  d e  C r i s t o

Se precisa de una visión global de la vida y del ministerio 
de Cristo antes de que pueda haber un aprecio por los detalles de 
los evangelios. La mayoría de los cristianos están familiarizados 
con los relatos del nacimiento, muerte y resurrección de Cristo: 
con historias como la alimentación de los 5.0ÍX); con parábolas 
como la del buen samaritano; y con numerosas otras secciones. 
Pero muchas veces hay una comprensión deficiente de las 
relaciones existentes entre estos acontecimientos, milagros y 
enseñanzas. Hay una pauta para la vida y el ministerio de Jesu­
cristo. Cuando se ve la pauta, se hacen más claros los relatos 
específicos de los evangelios. Esta breve armonía de la vida de 
Cristo se da para ayudar al lector a ver algo de la pauta de la 
vida de Cristo.

CRONOLOGIA DE LA VIDA DE CRISTO

5/4 a.C. 9 d C. 29 30 31 32 33 d. C.

i i  M  r
Nacimiento (Años en Visita al Ministerio

Belén, templo 
Egipto y 
Nazaret)



UNA SÍNTESIS DE LA VIDA DE CRISTO
1 2 3 4 5 6 7 8

Período Nacimiento e Preparación El El gran La El El Los
de la vida infancia de para el temprano ministerio instrucción ministerio ministerio últimos
de Cristo Cristo ministerio ministerio de Cristo especial de posterior de posterior de días

de Cristo de Cristo los Doce Cristo en Cristo en en
Judea Perea Jerusalén

Evangelios Mateo y Mateo Mateo Mateo Lucas Mateo
primarios Lucas Marcos Juan y y y Lucas Marcos

Lucas Marcos Marcos Juan Lucas
Juan Juan

Años en
la vida Alrededor de 30 años Aproximadamente 3 1/2 años
de Cristo

Perspectivas acerca de los evangelios / 57



58 / Panorama del Nuevo Testamento

La vida de Cristo puede ser bosquejada bajo ocho subdivisio­
nes principales. Aunque los relatos mismos del evangelio no se 
dividen de esta manera, ésta es sin embargo una forma de organizar 
la gran masa de material dada en los registros del evangelio. Aun­
que en este resumen no se incluyen todos los versículos de los 
cuatro evangelios, se incluyen los principales pasajes, y esto, espe­
ramos. hará claro y comprensible el argumento de los evangelios. 
La siguiente tabla y bosquejo dan unas visiones globales paralelas 
de la vida de Cristo.

P r i m e r  p e r ío d o - ,  l o s  p r i m e r o s  a ñ o s  d e  J e s u c r i s t o  

V is ta  p re l im in a r  de  C r i s t o  (Jn. 1:1-18; ML 1:1-17; Le. 3:23-38)

1. Su eternidad.
El Evangelio de Juan comienza el relato de la vida de Cristo 

poniendo bien en claro que antes que Jesús naciese en Belén él 
existía ya. Jesús (“el Verbo”) era el gran Dios Creador que tomó 
carne, llegando a ser un hombre, a fin de poder dar la salvación a 
una raza humana perdida y pecaminosa. Jesús túe el Dios-hombre. 
(Véase Apéndice I: La persona de Jesucristo.)

2. Su linaje.
Debido a que Jesús era no sólo el Dios Eterno, sino también un 

hombre, evidentemente Él entró en la raza humana a través de una 
familia específica. Pero no podía servir cualquier familia Jesús, al 
ser el largamente esperado Mesías de Israel, terna que ser un des­
cendiente de Abraham, pero más específicamente de la familia de 
David. Mateo comenzó su evangelio estableciendo inmediatamente 
que Jesús de Nazaret pertenecía desde luego a la familia correcta y 
que por ello tenía derecho legal al trono de David. Mateo lo hizo 
dando la genealogía de José. La genealogía de Lucas es probable­
mente la de María, porque Lucas ya había dicho en su evangelio 
que era solamente hijo de María. Es más probable que Lucas dé la 
genealogía real (y no la legal) de Jesús, porque Lucas enfatiza la 
humanidad de Jesús.49

49. A. T. Robertson. A Harmony o f the Gospels for Students o f  the Life o f  
Christ (Nueva York: Harper. 1922), p. 259: Norval Geldenhuys. Commentary on 
the Gospel o f Luke (Grand Rapids: Ecrdmans, 1966), p. 152.



Perspectivas acerca de los evangelios / 59

Ei. n a c im ie n to  [>e C r l s t o  (M t 1:18-21; Le. 1:5—2:39)

1. La anunciación a María.
Rompiendo el silencio de cuatro siglos, el ángel Gabriel llegó 

de parte de Dios para anunciar los nacimientos de Juan el Bautista y 
de Jesús. Después de anunciar el nacimiento de Juan el Bautista, el 
precursor del Mesías, Gabriel se apareció a una joven llamada Ma­
ría  Ella estaba prometida a un hombre llamado José. Tanto María 
como José eran de la tribu de Judá y de la línea del rey David, y 
ambos eran personas piadosas.

Se informó a María que había sido escogida por Dios (María 
había "hallado gracia delante de Dios”) para ser madre del Mesías de 
Israel. Gabriel le dijo a María que la concepción del niño sería mila­
grosa. No se involucrarían las normales relaciones sexuales, sino el 
Dios Creador generaría vida en su vientre. Su hijo no sólo sería hijo 
físico de ella (verdadero hombre), sino que sería también el Hijo de 
Dios (verdadero Dios). Gabriel le informó también acerca de la obra 
del hijo que tendría. Sería llamado "Jesús” ("Jehová es salvación”), lo 
que exhibiría su gran obra de redimir a la humanidad. Reinaría desde 
el trono de David sobre la nación de Israel en un reino maravilloso. 
Esta declaración de Gabriel refleja las muchas promesas del Antiguo 
Testamento de que el Mesías reinaría sobre la tierra en un reino 
glorioso, en cumplimiento del gran pacto davídico (2 S. 7).

2. La anunciación a José.
Varios meses después, un ángel (probablemente Gabriel) se le 

apareció a José para informarle acerca de dos cosas. Primero, le dijo 
a José que el embarazo de María era de hecho sobrenatural, y 
segundo, que debía casarse de inmediato con María. Al casarse con 
ella José vendría a ser el protector y proveedor de María y del 
recién nacido.

3. El lugar de la natividad.
Lucas afirma que Dios empleó un decreto romano para hacer 

desplazar a José y a María de Nazaret a Belén, para que se cumplie­
se la profecía acerca del lugar de nacimiento del Mesías (Mi. 5:2). 
Al llegar a Belén, María dio a luz a su hijo. Pero, debido a que la 
población estaba llena a rebosar, no había donde posar, y tuvieron



60 / Panorama del Nuevo Testamento

que refugiarse en una de las cuevas de piedra que se encuentran en 
la zona. Allí María dio a luz a Jesús y lo puso en un pesebre, y en 
este lugar le encontraron algunos pastores, que habían sido avisados 
por ángeles acerca del nacimiento del Mesías.

La juventud de Cristo

1. En Egipto.
Después de su nacimiento cerca de Belén, José y María entra­

ron en Belén y vivieron allí alrededor de un año. Fue en esta época 
que llegaron unos sabios del Oriente, que habían venido a adorar al 
Mesías de Israel. Finalmente, encontraron al niño viviendo en una 
casa en Belén, y le dieron valiosos presentes. Estos sabios habían 
informado ingenuamente al rey Herodes acerca del nacimiento del 
Rey de Israel. Como resultado de estas noticias, Herodes trató de 
eliminar a Jesús dando muerte a todos los niños pequeños de Belén. 
A fin de evitar el decreto de Herodes, José, María y Jesús huyeron a 
Egipto.

2. En Nazaret.
Después de una breve estancia en Egipto, la familia fue dirigi­

da por Dios a volver a Palestina y a establecerse en la población 
galilea de Nazaret. En este lugar Jesús aprendió de José el oficio de 
carpintería. Durante los siguientes veinticinco a treinta años, Jesús 
vivió una vida normal, creciendo y desarrollándose normalmente. 
José probablemente murió durante los años de la temprana edad 
adulta de Jesús, quedando Jesús en el puesto de responsabilidad de 
cabeza de familia.

S e g u n d o  p e r ío d o :
La preparación para el ministerio df. J esucristo

Ei. p r e c u r s o r  d e  C r i s t o  (ML 3:1-12; Mr. 1:1-8; Le 3:1-18; Jn. 
1:19-34)

1. El nacimiento de Juan.
En cumplimiento de los anuncios de los profetas del Antiguo 

Testamento, Isaías y Malaquías. nació Juan e l  Bautista. El ángel 
Gabriel había aparecido a un anciano sacerdote llamado Zacarías, 
y le había informado que él y su anciana esposa Elisabet tendrían



Perspectivas acerca de los evangelios/61

un hijo. La ancianidad de estos dos, más otras circunstancias que 
rodearon el nacimiento de Juan el Bautista, alertaron a los piado­
sos en Israel acerca de que Dios estaba obrando en medio de su 
pueblo.

2. El propósito de Juan.
El ministerio de Juan el Bautista era un movimiento separatis­

ta. Esto es, quedaba fuera de la religión establecida del judaismo, y 
no tenía la aprobación oficial de los líderes religiosos. Juan declaró 
que él no era el Mesías, sino que era sencillamente “voz que clama 
en el desierto” (Is. 4í):3). El mensaje de Juan estaba designado para 
preparar la nación de Israel para el Mesías profetizado. La nación 
debía arrepentirse de (cambiar de actitud y apartarse) sus pecados e 
identificarse con el Mesías, que iba a venir para establecer su reino. 
Este reino, declaró Juan, “se ha acercado”. ¿Qué reino? El reino que 
cumplía los grandes pactos davídico y abrahámico (2 S. 7; Gn. 12, 
15, 17). Debía ser un reino literal, terrenal sobre el que el Mesías 
regiría (obsérvese de nuevo la declaración de Gabriel en Le. 1:32- 
33). Aunque habría aspectos espirituales de su reino, no sería un 
“reino espiritual” (esto es, el gobierno de Dios en los corazones de 
su pueblo). Un “reino espiritual” siempre había existido. En cam­
bio, Juan estaba anunciando la inminencia de otro aspecto del reino: 
el reinado terrenal del Mesías. La llegada efectiva de este reinado 
terrenal dependía de una respuesta positiva y piadosa del pueblo de 
Israel. Sólo la impenitencia y rechazo de parte de Israel podría 
impedir que llegase en aquella ocasión (que es lo que sucedió). El 
mensaje de Juan el Bautista estaba diseñado para producir aquel 
necesario arrepentimiento.

3. El bautismo de Juan.
El ministerio de Juan incluía el bautismo con agua como señal 

externa de arrepentimiento interior. (Juan no originó la metodología 
del bautismo con agua, por cuanto era empleado por otros grupos 
en aquel tiempo.) Su bautismo era de arrepentimiento. No elimina­
ba pecados (la eliminación del bautismo se basa en la sangre, no en 
el agua), pero era la declaración extema de que el arrepentimiento 
había tenido lugar en el corazón. Juan enseñó al pueblo que el 
Mesías los bautizaría con Espíritu Santo y con fuego; esto es. todo



62 / Panorama del Nuevo Testamento

el pueblo sería “bautizado” por el Mesías, bien con vida (el Espíri­
tu), o bien con juicio (el fuego).

El ministerio de Juan tuvo un gran impacto sobre la nación de 
Israel y cumplió su ministerio de alertar a Israel acerca del hecho de 
que el Mesías había venido.

Et. b a u tis m o  dk  C r i s t o  (ML 3:13-17; Mr. 1:9-11; Le. 3:21-23)

1. Un cumplimiento.
Cuando Jesús acudió al río Jordán a ser bautizado por Juan, 

éste objetó intensamente a la idea de que Jesús fuese a ser bautizado 
por él. Sin embargo, Juan quedó convencido cuando llegó a com­
prender que su ministerio era en realidad una extensión de las de­
mandas del Antiguo Testamento para el israelita piadoso. Así como 
era necesario para Jesús ser circuncidado, diezmar y asistir a las 
fiestas prescritas, igualmente le era necesario ser bautizado. Juan 
comprendió que Jesús no tenía nada de que arrepentirse, pero no se 
dio cuenta al principio que Jesús debía ser bautizado para cumplir 
todas las demandas de “la ley”.

2. Una unción.
El bautismo de Jesús fue también la ocasión para ser introduci­

do al oficio de Rey. El Espíritu Santo descendió visiblemente sobre 
Jesús en su bautismo, ungiéndole. Así como los reyes en el Antiguo 
Testamento eran ungidos con aceite (simbolizando el Espíritu San­
to) en la época de su entronización, así Jesús fue ungido por el 
Espíritu mismo al ser inaugurado como Rey de Israel, cumpliendo 
el pacto davídico. La paloma cumplió la profecía de Isaías 42:1, y la 
voz del cielo fue una especie de fórmula de coronación para el Rey 
(Sal. 2:7-8). Jesús habló posteriormente acerca de su unción durante 
su ministerio (cp. Le. 4:18 con Is. 61:1).

L a  t e n t a c i ó n  d e  C r i s t o  (ML 4:1-11; Mr. 1:12-13; Le. 4:1-13)

La parte final de su preparación vino en la experiencia de la 
tentación. Después de ser bautizado por Juan. Jesús fue inmediata­
mente conducido por el Espíritu al desierto, donde fue tentado por 
Satanás durante cuarenta días. Las tentaciones fueron mucho más 
extensas que las tres que se registran en los evangelios sinópticos. 
Lucas muestra claramente que la experiencia de la tentación duró



Perspectivas acerca de los evangelios / 63

todo el período de cuarenta días. De hecho. Satanás no cesó de 
someter a prueba al Señor Jesús después del desierto, sino que 
prosiguió a lo largo de su vida (cp. Le. 4:13 con He. 2:18; 4:15).

Pero la información acerca de este tiempo específico de tenta­
ción ha sido dada a fin de dar una evidencia irrefutable de que Jesús 
estaba calificado moral y espiritual mente para ser el Mesías y re­
dentor de la humanidad. Jesús, en unas circunstancias de lo más 
desfavorable, se enfrentó a Satanás y salió victorioso.

Ya casi finalizado el ministerio preparatorio de Juan y acabada 
la preparación personal de Jesús en las experiencias del bautismo y 
de la tentación, el Señor Jesús estaba listo para comenzar su propio 
ministerio.

T e r c e r  p e r í o d o : e l  t e m p r a n o  m i n i s t e r i o  d e  J e s u c r i s t o  

L o s  prim eros d is c íp u lo s  (Jn. 1:29-51)

Jesús comenzó su ministerio en la misma área en la que había 
sido bautizado, la región alrededor del río Jordán. Su primera ocu­
pación fue comenzar a rodearse de los hombres que podrían ayudar­
le a establecer su muy profetizado y esperado reinado terrenal. Sus 
primeros seguidores fueron hombres que habían sido discípulos de 
Juan el Bautista. Eran hombres regenerados con su corazón puesto 
en las cosas de Dios. A los cinco mencionados en este texto de la 
Escritura se unieron posteriormente cientos de otros que serían lla­
mados discípulos de Jesucristo (el término discípulo da generalmen­
te la idea de un “aprendiz” o “seguidor”). Al principio, los discípulos 
más cercanos a Jesús le acompañaban sólo ocasionalmente en su 
ministerio. Después de un tiempo con Él, volvían a sus ocupacio­
nes. Más adelante, los llamaba a que acudiesen y le acompañasen 
por un cierto tiempo en su obra. (Sólo más adelante fueron doce 
seleccionados para estar siempre con Él.)

E l  m in is te r io  en G a l i l e a  (Jn. 2:1-12; 4:43-54)

El ministerio temprano de Cristo duró alrededor de un año, y 
Jesús fue por todas partes de Palestina donde pudiesen encontrarse 
potenciales creyentes. Comenzó a obrar milagros que tenían la 
intención de despertar a la gente a la realidad de que el Mesías



64 / Panorama del Nuevo Testamento

había realmente llegado. Llevó a cabo su primer milagro en Cana 
de Galilea, donde cambió el agua en vino.

E l  m in i s te r io  en  J l d e a  (Jn. 2:13—3:36)

Después de pasar algún tiempo en la región de Galilea, Jesús 
volvió a Judea. Al llegar al templo de Jerusalén, se sintió asqueado 
por el flagrante comercio que se daba allí. “Limpió” la casa de su 
Padre, y al hacerlo alertó a los líderes religiosos acerca de su pre­
sencia. Obró una serie de milagros en Jerusalén durante aquellos 
días, lo que suscitó el interés de Nicodemo, uno de los líderes 
judíos. En la actualmente célebre conversación con este hombre, 
Jesús puso en claro que en el reino sólo se podía entrar mediante el 
nuevo nacimiento. Era la obra purificadora y regeneradora del Espí­
ritu la que llevaría tal nacimiento a la vida de un hombre creyente.

El. MINISTERIO e n  S a m a r ía  (Jn. 4:1-42)

El primer año del ministerio de Jesús finalizó con el relato de 
su encuentro con una mujer de Samaria. Jesús confrontó a esta 
mujer con su pecado y su necesidad de un salvador. Ella y otros 
muchos de su ciudad creyeron en el Señor Jesucristo. Jesús hizo a 
esta mujer una declaración muy clara de que Él era el Mesías que 
muchos estaban esperando.

C u a r t o  p e r í o d o :  e l  m i n i s t e r i o  g a l i l e o  d e  J e s u c r i s t o  

E l  t r i b u t o  d e  J e s ú s  (ML 11:2-19; Mr. 6:17-30; Le 3:19-20)

Cuando Juan el Bautista fue encarcelado por el malvado Hero- 
des Antipas, Jesús se dirigió a Galilea e hizo de Capernaum la base 
de su siguiente año de ministerio. Juan el Bautista fue arrestado en 
un momento del primer año del ministerio de Cristo, y permaneció 
en prisión durante más de un año antes de ser ejecutado. Juan se 
sintió confundido por causa de este encarcelamiento y por el hecho 
de que el reino no se hubiese instaurado todavía Pero Jesús aseguró 
a Juan que Él era desde luego el Mesías, dándole los ánimos nece­
sarios. Jesús dio testimonio de que Juan el Bautista era el hombre 
más grande a los ojos de Dios. La muerte de Juan fue un presagio 
de las cosas venideras.



Perspectivas acerca de los evangelios / 65

LA PROVINCIA DE GALILEA

Los d is c íp u lo s  d e  J e s ú s  (ML 4:18-22; 10:1-42; Mr. 2:13-14; Le 
5:1-11; 6:12-16; 8:1)

En este momento de las narraciones evangélicas, el ministerio 
de Cristo llega casi a la mitad. Durante la primera mitad de su 
ministerio, el Señor Jesús tenía muchos discípulos que le rodeaban 
mientras Él enseñaba e iba de lugar en lugar. Después de un breve



66 / Panorama del Nuevo Testamento

período de tiempo, se volvían a sus ocupaciones y vida familiar. 
Los cuatro pescadores son un ejemplo de esto. Marcos 1:16-20 
registra la primera vez que Jesús llegó a las orillas del mar de 
Galilea y pidió a los cuatro que le siguiesen. (Recordemos que los 
cuatro eran ya creyentes y que habían ya pasado tiempo con Cristo, 
como se ve por Jn. 1:35-51.) Después de servir con Jesús durante un 
tiempo, volvieron a su negocio de pesca. Más adelante, en Lucas 
5:1-11, Jesús los invitó de nuevo a que le acompañasen, y se repitió 
el ciclo. Sólo después de haber pasado una noche en oración, selec­
cionó doce hombres de las filas de sus seguidores para que le acom­
pañasen siempre. Fue durante la última mitad del ministerio de 
Cristo que estos hombres estuvieron con Él todo el tiempo. (Véase 
Apéndice II: Los apóstoles de Jesucristo.)

Las e n s e ñ a n z a s  d e  J e s ú s  (Mt 5:1—7:29; 13:1-52; Le. 4:16-32;
Jn. 5:1-47)

Algunas de las magnas enseñanzas de Cristo fueron dadas du­
rante este período de su ministerio, enseñanzas como la del Sermón 
del Monte, las parábolas del reino y el discurso acerca de la igualdad 
de Cristo con el Padre. Pero Jesús no era meramente otro maestro, 
diseminando verdad religiosa. Al hablar acerca de una amplia 
variedad de cuestiones teológicas y prácticas, la reacción de la gente 
fue decir: “¡Jamás hombre alguno ha hablado como este hombre!” 
(Jn. 7:46). Era de conocimiento general que Jesús era “poderoso en 
... palabra” (Le. 24:19) y que Él hablaba como poseyendo autoridad, 
y no como los maestros de su tiempo (Mt. 7:29). Los que le 
escuchaban estaban constantemente “asombrados" de sus enseñanzas 
(Mr. 10:24; Mt. 7:28). La instrucción de Jesús no era sólo poderosa 
sino que sus palabras estaban llenas de gracia, con el resultado de 
que la multitud “le oía de buena gana” (Mr. 12:37; Le. 4:22). 
Claramente, Él era único cuando se trataba de exponer la verdad de 
Dios.

Los m ila g r o s  d e  J e s ú s  (Ml 8:23—9:34; Mr. 1:21—2:12; 3:1-6;
Le. 7:1-17; Jn. 4:46—5:9)

Jesús era conocido como poderoso en hechos además de en 
palabras. Durante este período hubo probablemente la mayor exhi-



Perspectivas acerca de los evangelios / 67

bición de milagros de Cristo. Estos milagros habían sido dispuestos 
por Dios para acreditar la persona y el mensaje del Señor Jesús. 
Muchos hombres se habían presentado pretendiendo ser el Mesías 
de Israel, pero sólo Jesús respaldaba su anuncio mesiánico con estas 
demostraciones del poder de Dios.

Sus milagros mostraban su autoridad sobre la naturaleza, los 
demonios, la muerte y una amplia gama de dolencias humanas. 
Dios dio a los hombres toda la evidencia que necesitaban para ver 
que Jesús era el Cristo, el Hijo del Dios viviente. (Véase Apéndice 
III: Los milagros en los evangelios y en Hechos.)

L a  o p o s ic ió n  a  J e s ú s  (ML 11:20-30; 12:1-14,22-45; Mr. 6:1-6;
Jn. 5:10-47)

1. Sus orígenes.
Al principio los líderes y el pueblo de Israel eran generalmente 

positivos con respecto a Jesús de Nazaret (p.ej., Jn. 3:2). Pero al 
pasar el tiempo, los líderes comenzaron a resistirse y a oponerse a 
Jesús, y tenían gran influencia sobre el pueblo. Dos temas en parti­
cular suscitaron la oposición de los líderes. Primero, consideraban 
que Jesús quebrantaba la ley de Dios porque “trabajaba” en sábado 
cuando sanaba a la gente. Las curaciones en sábado eran una cons­
tante causa de irritación para los líderes. (Naturalmente, Jesús esta­
ba quebrantando sus tradiciones, no la ley de Dios.) Segundo, las 
declaraciones de Jesús de igualdad con el Padre les hacían encoleri­
zarse. En más de una ocasión tomaron piedras para apedrearlo por 
su “blasfemia”. Aunque hubo otras cuestiones que influyeron en su 
rechazo de Jesús, estas dos eran fundamentales.

2. Sus resultados.
Un resultado sumamente grave de su oposición a Cristo tuvo 

lugar cuando los líderes rehusaron admitir que los milagros de Cris­
to eran hechos por el poder de Dios. (El resultado culminante de su 
oposición tuvo lugar posteriormente, cuando crucificaron a Jesús.) 
En lugar de ello, proclamaron que los milagros de Jesús eran lleva­
dos a cabo por el poder de Satanás (Mt. 12:22-37). Estos hombres 
rechazaron la clara evidencia dada por el Espíritu de Dios de que 
Jesús de Nazaret era su Mesías. Jesús les respondió advirtiéndoles



68 / Panorama del Nuevo Testamento

que no habría evidencia adicional de parte de Dios, y que la nación 
de Israel se enfrentaba al juicio de Dios. Este asombroso rechazo 
del testimonio del Espíritu acerca de Cristo fue causa de un cambio 
en el ministerio de Cristo.

Los c a m b io s  e n  e l  m in is te r io  d e  J e s ú s  (ML 12:38— 13:52)

Con este rechazo “oficial" de parte de los líderes de Israel, el 
ministerio de Jesús cambió notablemente. Primero, sus milagros 
dejaron de estar diseñados para ser testimonio a la nación en gene­
ral, sino sólo a personas en particular. Segundo, comenzó a hablar 
en parábolas. Hasta este punto había hablado “claramente" y no 
había usado parábolas. Ahora empleaba parábolas a fin de comuni­
car verdad a los creyentes y a la vez esconder la verdad a los no 
creyentes. Tercero, el enfoque y énfasis de su ministerio cambiaron, 
pasando de la nación a sus discípulos. Y cuarto, el tema de su 
enseñanza cambió algo. Añadiendo a sus enseñanzas acerca de te­
mas como la oración y la salvación, introducía nuevas declaraciones 
acerca de la Iglesia y de su muerte.

Q u i n t o  p e r í o d o : l a  in strucc ión  df. lo s
DOCE APOSTOLES DE JESUCRISTO 

L a  r e t i r a d a  d e  J e s ú s  c o n  l o s  D o c e  (ML 15:21-38; Jn. 6:1-3)

Cuando los líderes religiosos de Israel le rechazaron a Él y a su 
ofrecimiento del reino, Jesús comenzó a apartarse algo de la vista 
del público. Pasó algo de su tiempo en zonas geográficas distintas 
de Galilea o Judea, para evitar el acoso de los líderes judíos. Fuera 
de la jurisdicción de ellos, tenía más libertad para enseñar a sus 
seguidores. Así, dirigió más su atención a prepararlos para su nuevo 
papel, como parte del fundamento de la Iglesia que Él iba a edificar 
(Ef. 2:20). Por cuanto el Rey y su reino habían sido rechazados, iba 
a quedar establecida la Iglesia, y estos hombres formarían una parte 
clave de la misma.

J e s ú s  c e n t r a  su  a te n c ió n  en  l o s  D o c e  (ML 16:21-26; Mr. 6:31- 
52; 9:30-32; Le. 9:28-52; Jn. 6:4-71)

Los Doce recibieron mucha enseñanza durante este período.



Perspectivas acerca de los evangelios /  69

Incluso aunque Jesús seguía ministrando a grandes grupos de gente, 
su énfasis tanto en sus palabras como en sus obras recaía en los 
Doce. Puso un mayor énfasis en ciertas cuestiones, como el discipu­
lado, la verdad y el error, y las futuras muerte y resurrección de 
Cristo.

Debido a la creciente oposición contra Jesús y el rechazo de 
que le hacían objeto, había necesidad de animar tanto a Jesús como 
a los Doce. En este marco. Jesús subió a un monte y fue transfigura­
do, siendo su gloria revelada a tres de sus hombres. La revelación 
de su gloria, unida a la voz del Padre, fue un necesario recordatorio 
para ellos de que Jesús era ciertamente el Mesías de Israel, aunque 
la nación rechazase este hecho.

S e x t o  p e r í o d o : ei. m inisterio df. Je su c ris to  en Judea

L a  o p o s ic ió n  a  J e s ú s  (L c. 11:14-36; 13:10-21; Jn. 7:2-52; 8:12- 
59; 9:13-34; 10:19-21)

Faltan ahora seis meses para la crucifixión. Jesús fue a Jerusa- 
lén para la fiesta de los tabernáculos (septiembre/octubre). La opo­
sición a Cristo aumentó constantemente durante este período, y si se 
les hubiese presentado la oportunidad, los líderes judíos le hubiesen 
dado muerte. Pero, como afirma Juan, “aún no había llegado su 
hora”. Aunque los líderes estaban en contra de Él, el pueblo estaba 
confundido y totalmente dividido en la apreciación que tenían de 
Él. Algunos, siguiendo la posición de los líderes, creían que era un 
falso maestro. Otros, aunque sin concluir que era el Mesías o el 
Hijo de Dios, lo consideraban como un buen hombre o como un 
profeta de Dios.

L a s  e n s e ñ a n z a s  d e  J e s ú s  (Lc. 10:1— 11:13; Jn. 8:2— 10:31)

Algunas de las enseñanzas más célebres de Jesús proceden de 
este período, como la parábola del buen samaritano y el “Padre­
nuestro”. Afirmó ser la luz del mundo, el buen pastor y el gran Yo 
Soy. Sus enseñanzas fueron llevadas a muchos otros durante este 
período mediante el ministerio de los setenta, a los que envió de dos 
en dos.



70 / Panorama del Nuevo Testamento

S É P T IM O  P E R ÍO D O '. EL MINISTERIO DE JESUCRISTO EN PEREA 

A c o n te c im ie n to s  n o t a b l e s  (Jn. 10:40-42; 11:45-54).

Aproximadamente tres o cuatro meses antes de su crucifixión, 
Jesús se retiró a través del río Jordán a la región de Perea. Aunque 
volvió a Judea durante este período, pasó el tiempo principalmente 
en Perea (Jn. 10:40). Era prudente salir de la jurisdicción del gran 
sanedrín, porque estaban decididos dar muerte a Jesús.

M i l a g r o s  n o t a b l e s  (Lc. 17:11-21; 18:35-43; Jn. 11:17-44)

Todavía se vieron asombrosas manifestaciones del poder de 
Cristo en los últimos breves meses de su ministerio terrenal. La 
curación del ciego Bartimeo y la de los diez leprosos tuvo lugar 
durante este período. Sin embargo, el milagro más notable fue la 
resurrección de Lázaro de entre los muertos. Pero incluso en aquel 
milagro espectacular se vio la gran división en las actitudes respecto 
a Jesús. Muchos creían, pero otros querían dar muerte a Lázaro 
junto con el Señor Jesús.

E n s e ñ a n z a s  n o ta b i .e s  (Lc. 13:22— 19:28)

Durante este período propuso un gran número de parábolas, 
queriendo Jesús comunicar verdad a los creyentes y al mismo tiem­
po ocultarla a los incrédulos. Las parábolas dichas durante este 
tiempo incluyen algunas tan bien conocidas como la oveja perdida, 
el hijo pródigo, el mayordomo injusto, y el juez injusto. Una vez 
más el Señor habló acerca del discipulado, del aplazamiento de su 
reino, y de su venidera muerte y resurrección.

O c t a v o  p e r í o d o : lo s  ú ltim os días de Je su c ris to  

Sos p a d e c im ie n to s

Aproximadamente el veinticinco por ciento de los registros 
evangélicos tratan de los cruciales ocho últimos días de la vida de 
Cristo. La oposición contra Cristo alcanzó su punto culminante du­
rante la semana de la fiesta de la Pascua. El diabólico odio que 
sentían los líderes religiosos contra Jesús se reveló una y otra vez. 
Jesús respondió a todas sus arteras preguntas con gran sabiduría y



Perspectivas acerca de los evangelios/71

discernimiento, y sin embargo ellos seguían empeñados en destruir­
le. Jesús les dio a sus seguidores una información de enorme impor­
tancia en enseñanzas como el discurso del aposento alto y en el 
discurso del monte de los Olivos. Los escritores de los evangelios 
nos dan un atisbo a los muchos acontecimientos en las horas antes 
de la crucifixión, con la ida de Jesús al huerto de Getsemaní. su 
oración allí, y su arresto, cómo hizo frente a los juicios judío y 
romano, y cómo fue condenado a morir. Registran los aspectos 
históricos del acontecimiento singular más importante de la historia 
de la humanidad, la muerte sacrificial del Hijo de Dios.

Su V IC T O R IA

Los escritores de los evangelios siguen la historia de los sufri­
mientos de Cristo con los relatos de su glorioso triunfo sobre Sata­
nás, el pecado y la muerte al resucitar de los muertos, apareciendo 
vivo durante cuarenta días, y ascendiendo al cielo. Ahora se ofrece 
una nueva vida a la humanidad, y ésta es la “buena nueva” que los 
escritores de los evangelios nos comunican.



72 / Panorama del Nuevo Testamento

CRONOLOGÍA DE LA SEMANA DE LA PASIÓN
A co n te c im ie n to Día T exto  b íb lico

Entrada triunfal 
en Jerusalén

Domingo Mateo 21:1-17; Marcos 11:1-11; 
Lucas 19:29-44; Juan 12:12-19

La maldición de 
la higuera

Lunes Mateo 21:18-19; Marcos 11:12-14

La purificación 
del templo

Lunes Mateo 21:12-13; Marcos 11:15-18; 
Lucas 19:45-48

Debates con los 
líderes religiosos

Martes Mateo 21:23— 23:39; Marcos 
11:27— 12:40; Lucas 20:1-47

El discurso del monte 
de los Olivos

Martes Mateo 24:1— 25:46; Marcos 13:1-37; 
Lucas 21:5-36

Judas traiciona 
al Señor

Martes Mateo 26:14-16; Marcos 14:10-11; 
Lucas 22:3-6

Ningún aconteci­
miento registrado. 
¿Jesús en Betania?

Miércoles

La última cena Jueves Mateo 26:17-29; Marcos 14:12-15; 
Lucas 22:7-20; Juan 13:1

El discurso del 
aposento alto

Jueves Juan 13:2— 14:31

Enseñanzas camino 
de Getsemani

Jueves Juan 15:1— 18:1

En el huerto 
de Getsemani

Jueves/
Viernes

Mateo 25:30-46; Marcos 14:26-42; 
Lucas 22:39-46

Jesús, traicionado 
y arrestado

Viernes Mateo 26:47-56; Marcos 14:43-52; 
Lucas 22:47-53; Juan 18:2-12



Perspectivas acerca de los evangelios / 73

CRONOLOGÍA DE LA SEMANA DE LA PASIÓN
A co n tec im ien to Día T exto  b íb lico

Los juicios de Jesús Viernes
-ante Anas Juan 18:13-24
-ante Caifas Mateo 26:57-68; Marcos 

14:53-65; Lucas 22:42
-ante el sanedrín Mateo 27:1; Marcos 15:1; 

Lucas 22:66-71
-ante Pilato Mateo 27:1,11-14; Marcos 

15:1-5; Lucas 23:1-5; Juan 
18:28-38

-ante Herodes Lucas 23:6-12
-ante Pilato Mateo 27:15-26; Marcos 15:6-15; 

Lucas 23:13-25; Juan 18:28— 19:16

La crucifixión Viernes Mateo 27:27-56; Marcos
de Cristo 15:16-41; Lucas 23:26-49; 

Juan 19:17-30

Las palabras Viernes
desde la cruz
-Padre, perdónalos... Lucas 23:34
-Hoy estarás ... Lucas 23:43
-Mujer, he aquí... Juan 19:26-27
-Dios mío. Mateo 27:46: Marcos 15:34

Dios m ío ...
-Tengo sed. Juan 19:28
-Consumado es. Juan 19:30
-Padre, en tu s ... Lucas 23:46

Sepultura de Jesús Viernes Marcos 15:42-45; Juan 19:31-38



74 / Panorama del Nuevo Testamento

LAS APARICIONES DEL CRISTO RESUCITADO

No.
S e

a p a re c ió  a
S itu ac ió n

g e o g rá fic a T iem p o
T exto

b íb lic o

1 María Magdalena Jerusalén Domingo Marcos 16:9-11 
Juan 20:11-18

2 Otras mujeres Jerusalén Domingo Mateo 28:9-10

3 Pedro Jerusalén Domingo Lucas 24:34 
1 Corintios 15:5

4 Discípulos de Emaús Emaús Domingo Lucas 24:13-35

5 Diez discípulos Jerusalén Domingo Marcos 16:14 
Lucas 24:26-43 
Juan 20:19-25

6 Once discípulos Jerusalén Una semana 
después

Juan 20:26-31 
1 Corintios 15:5

7 Siete discípulos Galilea ¿? Juan 21:1-25

8 500 a la vez ¿? ¿? 1 Corintios 15:6

9 Jacobo (el hermano 
del Señor)

6? ¿? 1 Corintios 15:7

10 Once discípulos Galilea ¿? Mateo 28:16-20 
Marcos 16:15-18

11 Once discípulos Jerusalén 40 días 
después

Lucas 24:44-53 
Hechos 1:3-12



5
MATEO

Introducción a Mateo 

P a t e r n i d a d  d e  M a t e o

Ya que ninguno de los escritores de los evangelios se identifica 
en sus escritos, es necesario apoyarse en los primitivos padres de la 
Iglesia así como en la evidencia interna de los mismos evangelios. 
En el caso del primer evangelio, los padres de la Iglesia de los 
tiempos más tempranos testifican unánimes que lo escribió Mateo, 
el apóstol de Cristo. “Desde los tiempos más tempranos se recono­
ció a Mateo como el autor de este evangelio. Un fragmento de una 
obra perdida de Papías. Obispo de Hierápolis en Frigia, alrededor 
del 130 d.C., es la evidencia más temprana.’’50

Y muchos otros, como Justino Mártir, Ireneo y Jerónimo, con- 
cuerdan en que el primer evangelio fue escrito por Mateo. Además, 
aunque no constituye una evidencia concluyente, vale la pena ob­
servar que todas las antiguas copias del primer evangelio llevan el 
encabezamiento “según Mateo’’.51

En los registros del evangelio hay muy poca información espe­
cífica acerca de la vida y de las relaciones de Mateo (que es tam­
bién llamado Leví). Evidentemente, queda incluido en todos los 
:extos del evangelio en los que los Doce están involucrados en el 
ministerio del Señor. Pero hay algunos lugares donde es menciona­
do por nombre.

Antes de seguir a Cristo, Mateo era recaudador de impuestos

50. Arthur Robertson, Mateo (Grand Rapids: Editorial Portavoz, 1994), p. 8.
51. John F. Walvoord. Matthew: Thy Kingdom Come (Chicago: Moody, 

1968). p. 9.



76 / Panorama del Nuevo Testamento

para el gobierno romano. Los recaudadores de impuestos eran su­
mamente impopulares entre los judíos. Eran empleados por Roma y 
eran generalmente considerados como unos ladrones. Los recauda­
dores de impuestos (también llamados publícanos) podían asignar 
un valor excesivo a los bienes sobre los que se aplicaban los tribu­
tos, y aumentar así los impuestos que debía pagar la persona. Esto 
se hacía comúnmente, y la mayoría de los recaudadores de impues­
tos se enriquecían al embolsarse los ingresos de más. Por ello, los 
judíos consideraban a los recaudadores de impuestos judíos como 
traidores a Israel, además de ladrones. Mateo terna su puesto de 
recaudación de impuestos en la carretera más activa de Palestina, la 
única “verdadera carretera internacional que atravesaba Palestina’’.52 53 * 
Este emplazamiento, cerca de Capernaum, no sólo le reportó gran 
riqueza a Mateo, sino que también le dio la oportunidad de tener 
numerosos encuentros con el Señor Jesús. Indudablemente, Mateo 
había oído a Jesús, y se había sentido atraído por El. Jesús sabía que 
estaba maduro para el discipulado, y lo llamó para que le siguiese. 
Mateo lo dejó todo, y siguió a Jesús (Le. 5:27-29).

Mateo debe haber sido el más rico de los apóstoles. No debería­
mos perder de vista el callado heroísmo envuelto en ello. Si seguir a 
Jesús no hubiese resultado bien para los pescadores, hubiesen podi­
do volver sin dificultades a su ocupación. Pero cuando Leví dejó su 
trabajo, lo dejó. Desde luego, nunca hubieran querido volver a ad­
mitir a un hombre que simplemente había abandonado su oficina de 
tributos. Su decisión de seguir a Jesús fue un compromiso definiti­
vo.55

Después de su llamamiento a seguir a Cristo, invitó a muchos 
de sus compañeros recaudadores de impuestos par que viniesen y 
conociesen a Jesús (Mt. 9:10-13). Los únicos otros lugares donde se 
menciona el nombre de Mateo es en las cuatro listas de los doce 
apóstoles (Mt. 10:3; Mr. 3:18; Le. 6:15; Hch. 1:13).

52. Alfred Edcrshcim, Usos y costumbres de los judíos en los tiempos de 
Cristo (Terrassa: CLIE, 1990), p. 63.

53. León Morris. The Gospel According to St. Luke (Grand Rapids: Ecrd-
mans. 1982). p. 119.



Mateo / 77

El contenido del Evangelio de Mateo apunta a la posibilidad de 
haber sido escrito por Mateo, el recaudador de impuestos.

La cuidada organización del evangelio concuerda con los proba­
bles intereses y capacidades de un recaudador de impuestos como 
había sido Mateo. Lo mismo sucede con el hecho de que este es el 
único evangelio que contiene la historia del pago por parte de Jesús 
del tributo del templo (17:24-27). El relato del llamamiento de 
Mateo al discipulado emplea el nombre apostólico “Mateo" en lu­
gar del nombre “Leví”. empleado por Marcos y Lucas, y omite el 
pronombre posesivo “su” empleado con “casa" por parte de Marcos 
y Lucas al describir el lugar en el que Mateo agasajó a Jesús con un 
banquete. ... Estos detalles incidentales pueden constituir indicacio­
nes evidentes de paternidad mateana, y apoyar de esta manera la 
antigua tradición de la Iglesia.54

A lo largo de los años, algunos académicos han debatido la 
idea de que el Evangelio de Mateo pudo haber sido escrito original­
mente en hebreo, y después traducido al griego. Esta posibilidad se 
basa en una declaración hecha por Papías. uno de los primeros 
padres de la Iglesia, que afirmó que Mateo registró dichos de Cristo 
en hebreo.'5 Pero otros eruditos han señalado que es improbable que 
Papías se estuviese refiriendo con ello a nuestro Evangelio de Ma­
teo. En primer lugar, el Evangelio de Mateo, escrito en griego, no 
presenta “ninguna de las características de una obra traducida".56 
Segundo, no se ha hallado ningún evangelio hebreo (o arameo) de 
este tipo. Tercero, Mateo pudo haber escrito muchos de los dichos 
de Cristo en hebreo para beneficio de los judíos, sin que tal compi­
lación fuese lo mismo que (ni la base de) su evangelio griego.

La erudición conservadora concuerda en que, tanto si hubo una 
versión hebrea anterior como si no. la actual versión griega fue la 
obra propia de Mateo, y en que es la Palabra inspirada de Dios. 
Sean los que sean los materiales anteriores que Mateo pueda haber

54. Roben H. Gundry. .4 Survey of the New Testament, ed. rev. (Grand 
Rapids: Zondcrvan. 1981 >. pp. 82-83.

55. W. Graham Scruggie, 4  Guide to the Gospels (Old Tappan, N.J.: Rcvcll, 
1962). pp. 131-133.

56. Walvoord. Matthew: Tin Kingdom Come. p. 10.



78 / Panorama del Nuevo Testamento

producido en su lengua materna, lo esencial es que el evangelio 
griego fue inspirado por Dios y lleva la estampa de la autoridad de 
ser la Palabra de Dios.57 58

L uga r  v ffc h a  de M a teo

Los académicos conservadores están generalmente de acuerdo 
en que Mateo escribió antes de la destrucción de Jerusalén en el 70
d.C, porque se refiere a este acontecimiento como futuro. Sin em­
bargo, es difícil asignar una fecha exacta para su redacción.

La cuestión de la fecha de redacción depende en parte de si 
Mateo fue escrito antes o después de Marcos, y si por tanto fue el 
primer evangelio escrito. (Véase la discusión del problema sinópti­
co en las páginas 45-47.). Por lo general, los modernos académicos 
han mantenido la prioridad del Evangelio de Marcos, creyendo que 
tanto Mateo como Lucas tomaron mucho de su material de Marcos. 
Pero la evidencia que se presenta en favor de la prioridad de Marcos 
no es tan sólida como muchos querrían sugerir.5* Hay fuertes evi­
dencias de los padres de la Iglesia en favor de la prioridad de 
Mateo. Su testimonio es bien claro de que Mateo fue el primer 
evangelio escrito, seguido por Marcos, Lucas y Juan. También es 
lógico que Mateo fuese escrito temprano (y posiblemente el prime­
ro), porque había una necesidad inmediata de un evangelio dirigido 
al judío, y el Evangelio de Mateo tenía una audiencia judía a la 
vista.

Aunque es imposible dar una fecha exacta, sería razonable una 
fecha alrededor del 45-55 d.C. También es imposible conocer el 
lugar de redacción, porque hay incertidumbre acerca de los viajes 
de Mateo. Muchos mantienen que fue escrito en Jerusalén , y otros 
sugieren Antioquía de Siria como posibilidad.

P r o pó sito  d e  M ateo

Mateo fue escrito para los judíos, para demostrar que Jesús de 
Nazaret es el Rey de los judíos. Mateo estableció un vínculo entre 
los libros del Antiguo Testamento y los escritos del Nuevo Testa-

57. Ibid, p. II.
58. Roben L. Thomas y Stanley N. Gundry, A Harmony o f the Gospels 

(Chicago: Moody. 1978). pp. 274-279.



Mateo / 79

mentó. Muestra cómo las profecías del Antiguo Testamento se cum­
plieron en la persona y obra de Jesucristo.

Bo s q u e jo  b á sico  de M a teo

I. La presentación de Jesús, el Rey (1:1—4:11)
A. El nacimiento del Rey (1:1—2:23)
B. El heraldo del Rey (3:1-12)
C. La aprobación del Rey (3:13—4:11)

II. Las enseñanzas del Rey (4:12—7:29)
A. El ministerio del Rey (4:12-25)
B. El sermón del Rey (5:1—7:29)

III. El poder de Jesús el Rey (8:1— 11:1)
A. Su poder sobre la enfermedad (8:1-13)
B. Su poder sobre las enfermedades y los demonios (8:14-17)
C. Su poder sobre los hombres, la naturaleza y los demonios 

(8:18-34)
D. Su poder para sanar y perdonar (9:1-17)
E. Su poder sobre la muerte (9:18-26)
F. Su poder sobre la ceguera física y espiritual (9:27-38)
G. Su poder para proclamar las buenas nuevas (10:1— 11:1)

IV. La oposición al Rey Jesús (11:2— 16:12)
A. El rechazamiento del Rey (11:2— 12:50)
B. Las parábolas del reino (13:1-52)
C. Rechazamiento adicional del Rey (13:53— 16:12)

V. La preparación de los discípulos por causa del rechazo 
(16:13—20:34)
A. Revelaciones por causa del rechazo (16:13— 17:21)
B. Instrucciones por causa del rechazo (17:22—20:34)

VI. La presentación final del Rey y su rechazo definitivo (21:1— 
27:66)
A. El ministerio público (21:1-22)
B. El conflicto con los líderes de Israel (21:23—22:46)
C. El rechazamiento de la nación de parte del Rey (23:1-39)



80 / Panorama del Nuevo Testamento

D. Las profecías del Rey (24:1—25:46)
E. La muerte del Rey (26:1—27:66)

VII. La gran prueba del derecho del Rey Jesús a ser el Rey (18:1- 
20)

A. Las apariciones del Resucitado (28:1-10)
B. El intento de ocultación (28:11-15)
C. La gran comisión (28:16-20)

T em a  de M ateo

Cada uno de los escritores de los evangelios contempla al Se­
ñor Jesucristo desde una perspectiva distinta. Mateo presenta a Je­
sús de Nazaret como el Mesías, el Rey de los judíos. Mateo desarrolla 
su tema de Jesús como Rey desde el mismo comienzo de su evan­
gelio. Expone que Jesús tiene el linaje legítimo para ser Rey, porque 
proviene del linaje regio del rey David. Mateo recurre una y otra 
vez al Antiguo Testamento para demostrar que Jesús cumple las 
profecías que tratan del Mesías.

Mateo registra la presentación del Rey a Israel, y el ofrecimien­
to que le hace de su reino. Pero revela que Israel rechazó a su Rey y 
su reino a pesar de las palabras y de las obras que verificaban su 
afirmación de derecho. Y aunque aquella generación de israelitas 
rechazó a su Rey, Mateo expone a sus lectores que el Rey volverá 
un día para regir con gran poder y gloria.

Más que cualquier otro evangelio, el de Mateo va junto a las 
Escrituras hebreas en su tema y tono: sus asuntos son los asuntos de 
que trata el evangelio, el Mesías, Israel, la Ley. el Reino, y la 
profecía. Las ideas y los términos judíos caracterizan todo el regis­
tro. Su testimonio no habría impresionado ni al romano, para quien 
escribió Marcos, ni al griego, para quien escribió Lucas; pero su 
significación sería bien clara para el judío.59

C o nsid era cio n es  espe c ia l e s  a cerca  d e  M a teo

I . El contenido singular de Mateo
Cada uno de los escritores de los evangelios seleccionó su 

material de la vida de Cristo para ajustarse a sus propios propósitos.

59. Scroggic, A Guide lo ihe Gospels, p. 24X.



Mateo/81

Naturalmente, algunos relatos o enseñanzas serían seleccionados 
por más de un autor. (Por ejemplo, los cuatro escritores evangélicos 
incluyen la milagrosa alimentación de los cinco mil.) Pero otros 
materiales se encuentran sólo en un evangelio. En el caso de Mateo, 
alrededor del cuarenta y dos por ciento de su material es singular. 
Esto es, el cuarenta y dos por ciento sólo se encuentra en Mateo. 
Este cuarenta y dos por ciento incluye milagros, enseñanzas y acon­
tecimientos.

Jesús obró cientos de milagros, pero sólo treinta y seis son expli­
cados de manera detallada en los evangelios. De estos treinta y seis 
milagros, Mateo registra veinte, además de veinte pasajes que resu­
men milagros de Jesús (por ejemplo, 4:23-24; 8:16; 9:35). De los 
veinte milagros registrados por Mateo, sólo cuatro son singulares de 
su evangelio: la curación de los dos ciegos (9:27-31), la curación del 
mudo endemoniado (9:32-33), la liberación del endemoniado ciego y 
mudo (12:22), y el pez con la moneda en la boca (17:24-27).°°

Alrededor del sesenta por ciento del Evangelio de Mateo está 
dedicado a las enseñanzas del Señor Jesús. En Mateo hay seis dis­
cursos principales. Es difícil decidir cuántos de estos discursos son 
totalmente singulares de Mateo, porque muchos de los temas que se 
dan en estos discursos aparecen en los otros evangelios. Pero la 
extensión de estos discursos hace diferente a Mateo de Marcos y de 
Lucas. (Juan también registra extensas enseñanzas de Cristo, pero 
se trata de diferentes discursos.) Los seis discursos principales en 
Mateo son: el Sermón del Monte (5:1—7:29), la comisión a los 
doce apóstoles (10:1-42), las parábolas del reino (13:1-52), la ense­
ñanza acerca de la grandeza y del perdón (18:1-35), la reprensión a 
los líderes religiosos (23:1-39), y el discurso del monte de los Oli­
vos (24:1—25:46).

Hay doce parábolas en Mateo que no aparecen en ningún otro 
lugar, la mayoría de las cuales están incorporadas en los seis principa­
les discursos acabados de mencionar. Sin embargo, tres de ellas no 
están en estos discursos principales. Son: los obreros contratados para 
trabajar en la viña (20:1-16), el hombre que pidió a sus dos hijos que 
trabajasen (21:28-32), y la fiesta de bodas del rey (22:1-14). 60

60. Ibid., pp. 286-287.



82 / Panorama del Nuevo Testamento

Mateo incluye también ciertos acontecimientos en su evangelio 
que no se encuentran en ningún otro lugar. Algunas de sus contribu­
ciones singulares son:

(a) La genealogía de Cristo (1:1-17)
(b) La historia de los magos (2:1 -12)
(c) La matanza de los bebés de Belén (2:16-18)
(d) La huida con el niño Jesús a Egipto (2:13-15, 19-23)
(e) La experiencia de Pedro de andar sobre el agua (14:28-33)
(f) La contestación de Cristo a la confesión de Pedro (16:17-

19)
(g) Acontecimientos relacionados con Judas Iscariote (26:14-

16:27:3-10)
(h) Acontecimientos relacionados con la resurrección (27:51-

53)
(i) La vigilia de las mujeres en el sepulcro (27:57-61)
(j) El soborno de los soldados del sepulcro (28:11-15)
(k) La aparición de Cristo a las mujeres (28:9-10)

2. El uso que hace Mateo del Antiguo Testamento
Mateo apela a las Escrituras del Antiguo Testamento más que 

ningún otro escritor de los evangelios. Hay cincuenta y tres citas 
directas y setenta y seis alusiones a la fraseología del Antiguo Tes­
tamento.61 (Hay un cierto desacuerdo acerca del total.) La mayoría 
de las citas y alusiones salen de boca del Señor Jesús (ochenta y 
nueve de las 129). El resto forma parte de la narración de Mateo.

Es interesante observar que en la inmensa mayoría de las citas, 
el Antiguo Testamento lúe empleado por Mateo y Cristo en un 
sentido literal, prestando atención al sentido gramatical e histórico. 
“Con mucho, el uso principal del Antiguo Testamento en Mateo lo 
fue en su sentido literal, sin la alegorización característica de la 
exégesis rabínica. El poco uso, relativamente hablando, de la tipolo­
gía, que se encuentra en las secciones narrativas del autor, no es 
imaginativo, sino que refleja la sensibilidad ante la naturaleza de la 
profecía”62

61. Ibid., pp. 268-270.
62. Homer Kent. Jr.. "Matthew's Use of the Old Testament." Bibliotheca 

Sacra 121 (enero-marzo, 1964): 43.



Mateo / 83

3. El uso que hace Mateo de la palabra reino
Por cuanto Mateo destaca la condición de Rey de Jesús, no es 

sorprendente que su evangelio habla a menudo del reino (unas trein­
ta y ocho veces). La palabra para reino es el término griego basi- 
leia. Es un nombre que tiene la idea de “soberanía”, “poder regio”, 
“dominio”.63 Tal como se emplea en las Escrituras, contiene tres 
elementos básicos: “Primero, un gobernante con una autoridad y 
poder adecuados; segundo, un reino de sujetos que han de ser go­
bernados; y tercero, el ejercicio efectivo de la función de gobier­
no.”6'

Por lo general, el “reino” hace referencia al gobierno de Dios 
sobre su creación. Hay diversos aspectos de este reino que se pue­
den observar en Mateo.

(a) Hay un reino espiritual (p.ej., 6:33; 19:23). “El reino espi­
ritual, que está estrechamente relacionado con el reino universal de 
Dios, está compuesto por los escogidos de todas las edades, que han 
experimentado un renacimiento por el poder del Espíritu Santo. En 
este reino no se puede entrar más que por el nuevo nacimiento.”65 
Este aspecto del reino está siempre presente, porque los redimidos 
están siempre presentes.

(b) La palabra reino tiene también que ver con el reino literal, 
terrenal, del Mesías (que también recibe el nombre de “el milenio”). 
Este reino terrenal es un cumplimiento del pacto que Dios hizo con 
el rey David (2 S. 7). Es el Señor Jesús quien, en el futuro, reinará 
como rey cumpliendo la promesa de Dios. De esta fase del reino se 
proclamó que “se ha acercado”, cuando Jesús vino la primera vez 
(3:2; 4:17; 10:5-7). Fue este aspecto del reino que fue ofrecido a 
Israel y que fue consiguientemente rechazado por la nación. Aun­
que este reino terrenal tiene un componente espiritual, es primaria­
mente un concepto literal y no abstracto. Los judíos de los tiempos 
de Jesús sabían que este reino no estaba presente, pero que llegaría 
a su debido tiempo.

63. W. E. Vine, Diccionario Expositivo de Palabras del Nuevo Testamento 
(Tenassa: CLÍE. 1986) III |M-S]:340.

64. Alva McClain. The Greatness o f the Kingdom (Chicago: Mocxly. 1968), 
P 17.

65. J. Dwight Pentecost, Eventos del Porvenir (Deerfield: Editorial Vida, 
1977), p. 109.



84 / Panorama del Nuevo Testamento

(c) Otro significado de reino, tal como lo emplea Mateo, es su 
aspecto de misterio tal como se expresa en las parábolas del reino 
(13:1-52). Esta forma del reino no había sido revelada entonces. 
Pero cuando Israel rechazó a Jesús como su Mesías-Rey, el ofreci­
miento del reino literal fue quitado de aquella generación de israeli­
tas (21:43) y se introdujo otra forma del reino de Dios. Había un 
período de tiempo establecido para la existencia de esta forma del 
reino.

El periodo de tiempo cubierto por las parábolas de Mateo 13 se 
extiende desde el tiempo del rechazamiento de Israel y hasta la 
futura recepción del Mesías por parte de Israel. Esto significa que 
este programa comenzó mientras Cristo estaba aún en la tierra, y 
que continuará hasta su regreso a la tierra, cuando venga con poder 
y gran gloria. Este período incluye en su seno el tiempo desde 
Pentecostés en Hechos 2 hasta el arrebatamiento, esto es. la era de 
la gracia. ... Aunque este período incluye la era de la Iglesia, se 
extiende mis allá de ella, porque las parábolas de Mateo 13 prece­
den Pentecostés y se extienden mis allá del arrebatamiento.... mues­
tran la forma hasta entonces no revelada en la que el gobierno 
teocrático de Dios iba a ser ejercido en una edad previamente no 
revelada, pero necesitada por el rechazo de Cristo por parte de 
Israel.66

Así, es cosa cierta que Mateo habla de un reino presente, pero 
también de una forma del reino que es aún futura. Jesús es Rey 
ahora, pero su condición regia también reside en el futuro.

Resumen de Mateo
dt

I. La presentación de J esús el Rf.y (1:1—4:11)

A. El nacimiento del Rey (1:1—2:23)
A fin de establecer claramente la reclamación por parte de 

Jesús de su derecho como Rey de Israel, Mateo comienza su evan­
gelio mostrando que el linaje de Jesús era el de la línea regia de

66. J. Dwight Pentecost. The Words and Works o f Jesus Christ (Grand 
Rapids: Zondcvan. 1981), p. 214.



Mateo / 85

David (1:1-17). Comenzando con Abraham y prosiguiendo hasta 
David y luego hasta José (que era el padre legal de Jesús), Mateo 
demuestra que Jesús tenía ciertamente el derecho legal al trono. (La 
genealogía de Lucas remonta el linaje de sangre de Jesús hasta 
David a través de María)67 Genealógicamente, Jesús de Nazaret 
tenía derecho a ser el Rey de Israel.

Al referirse al nacimiento mismo, Mateo declara dos veces que 
la concepción de María fue “del Espíritu Santo” (1:18, 20). Jesús 
nació de la virgen María y esto fue visto como un claro cumpli­
miento de Isaías 7:14. En la historia, no queda claro qué es lo que 
María le dijo o le dejó de decir a José acerca de su embarazo. Es 
evidente que el justo José no creyó lo que le dijese, y estaba decidi­
do a repudiarla (a romper el contrato de desposorio que vinculaba a 
ambos) en privado, probablemente con el número mínimo de dos 
testigos. Antes de que pudiese hacer efectivo el repudio, se le apare­
ció un ángel a José, confirmando la historia de María, e instruyendo 
a José para que la protegiese casándose con ella de inmediato. Dos 
veces se le dio mandamiento de que al niño lo llamase Jesús, que 
significa “Jehová salva”. La genealogía de Mateo puede haber su­
gerido a algunos que Jesús iba a ser únicamente un líder y libertador 
político, pero el énfasis en su nombre manifestaba que el Mesías 
también traería liberación espiritual a su pueblo al darles la reden­
ción (el nuevo pacto).

Un cierto tiempo después del nacimiento de Jesús, llegaron 
unos sabios (magos) de oriente, buscando al que había nacido Rey 
de los judíos (2:1-12). Estos hombres, expertos en el estudio de las 
estrellas, habían visto evidentemente una señal sobrenatural en el 
cielo, y la habían identificado con la estrella del Mesías (2:2). Los 
sabios supusieron que el lugar al que debían dirigirse era Jerusalén, 
y pensaban que allí recibirían informaciones adicionales. (Parece 
que no estaban familiarizados con Mi. 5:2, que da el lugar de naci­
miento del Mesías.) A su tiempo, los sabios hallaron al niño Jesús 
en una casa en Belén y le adoraron, presentándole valiosos regalos. 
(Este acontecimiento tuvo lugar, probablemente, alrededor de un 
año después del nacimiento de Jesús.) Puede que Mateo incluyese

67. Thomas and Gundrv. Harmonx. pp. 313-319.



86 / Panorama del Nuevo Testamento

esta historia de estos gentiles procedentes de Oriente acudiendo a 
adorar aJ Rey de los judíos porque es una excelente ilustración de 
cuál será la situación en el reino milenial, cuando los gentiles ado­
ren al Mesías de Israel.

A causa del odio del rey Herodes contra este recién nacido 
“rival” al trono, se avisó a los sabios que volvieran a su país sin 
informar a Herodes del lugar exacto donde se podría encontrar a 
Jesús. Enfurecido, el rey Herodes trató de eliminar a Jesús dando 
muerte a todos los niños más pequeños de Belén (2:13-18). Pero 
José había recibido en sueños la advertencia de huir a Egipto con 
María y Jesús. Más adelante, al volver de Egipto, José fue avisado 
que se mantuviese alejado de Judea y que volviese a vivir a Galilea 
(2:19-23).

B. E l  h r r a ld o  d e l  R ey (3: 1- 12)

No se dice nada en Mateo acerca de la infancia de Jesús. Su 
relato retoma la historia unos treinta años después de la narración 
del nacimiento. El Evangelio de Mateo se centra a continuación en 
el ministerio de Juan el Bautista. Juan se presentó anunciando la 
inminencia del reino del Mesías. Este reino no estaba presente, sino 
que se había “acercado” (3:2). El mensaje de Juan proclamaba abier­
tamente que era necesario el arrepentimiento personal a fin de for­
mar parte de este reino. Los judíos suponían que debido a que eran 
el pueblo escogido de Dios, del linaje de Abraham, formaban parte 
automáticamente del reino del Mesías (3:8-9). Juan bautizaba a los 
que se arrepentían de sus pecados en preparación de la venida del 
Mesías.

C. L a  a p ro b a c ió n  d e l  Rf.y (3:13— 4:11)

Cuando Jesús se presentó en el río Jordán para ser bautizado, Juan 
se resistió a esta idea sabiendo que Jesús no tenía nada de qué arrepen­
tirse. Pero Jesús le observó a Juan que debía bautizarse porque tenía 
que cumplir todas las justas demandas de Dios (3:15). Jesús había sido 
circuncidado, pagaba sus diezmos, asistía a las fiestas anuales, y todo lo 
demás prescrito en la ley había sido obedecido. El bautismo de Juan era 
una adición a las demandas de Dios, y le era necesario a Jesús cumplir­
las todas. Juan vio la sabiduría de su argumento y bautizó a Jesús.



Mateo / 87

Cuando Jesús salió del agua, el Espíritu Santo vino sobre él en forma 
de paloma. Así como en el Antiguo Testamento los reyes eran ungidos 
con aceite (lo que simbolizaba el Espíritu Santo viniendo sobre ellos), 
así Jesús fue en esta ocasión separado como rey de Israel. Él no recibió 
la unción simbólica de aceite, sino que recibió la realidad de la plenitud 
del Espíritu (cp. Jn 3:34).

Después del bautismo, Jesús fue llevado por el mismo Espíritu 
Santo al desierto de Judea para ser probado por Satanás. Pasó las 
pruebas y reveló que estaba cualificado moral y espiritualmente 
para ser el Rey de Israel.

II. L a s  e n s e ñ a n z a s  d e l  R e y  (4:12— 7:29)

A . E l  m in is te r io  d e l  R ey  (4:12-25)

Mateo comienza su narración del ministerio de Cristo con el 
regreso de Jesús a Galilea y el establecimiento de su “base de opera­
ciones” en Capernaum. Había transcurrido aproximadamente un año 
desde la tentación de Jesús. Mateo resume este año observando que 
Jesús llamó a discípulos para que le ayudasen en el ministerio, y que 
Jesús estaba predicando y haciendo muchos milagros.

B. E l sermón  del Rey (5:1— 7:29)

Juan el Bautista había declarado que el reino del Mesías se 
había acercado, y también la necesidad de arrepentirse para que 
llegase aquel reino. En el Sermón del Monte (5:1—7:29), Jesús, el 
Rey, enseñó al pueblo de Israel cómo entrar en su reino. Puso en 
claro que habían de ser justos (5:20) hasta el punto de ser perfectos 
(5:48). En las Bienaventuranzas (5:3-12) les enseñó la necesidad de 
dolerse por el pecado y de reconocer su total pobreza espiritual si 
querían ser parte de su reino. (Obsérvese que la entrada en cualquier 
faceta del reino de Dios está basada en la fe.) En el Sermón se dan 
muchas de las demandas y recompensas de la vida según el reino. 
Este gran mensaje del Rey Jesús tiene muchas aplicaciones a la vida 
actual, pero este mensaje está dirigido primariamente a los judíos de 
los tiempos de Jesús en relación con el venidero reino Mesiánico.

III. El p o d e r  d e  J e s ú s  f.i. R e y  (8:1— 11:1)

En esta sección. Mateo da ejemplos del poder y de la autoridad



88 / Panorama del Nuevo Testamento

de Cristo. No hay un orden cronológico en esta sección, sino que 
toma ejemplos de las varias etapas del ministerio de Cristo y los 
reúne en esta sección. Se observan su autoridad sobre los hombres y 
su poder sobre los demonios y las enfermedades.

Los milagros de Cristo tenían el propósito de alertar a los 
líderes de Israel acerca del hecho de que el Mesías había venido. 
(Véase Apéndice III: Los milagros en los evangelios y en Hechos.) 
Por ejemplo, cuando sanó a un leproso. Jesús le mandó que fuese a 
mostrarse al sacerdote, tal como prescribía la ley. Cuando Jesús 
sanó a un paralítico (9:1-8), fue para verificar su declaración de que 
tenía autoridad para perdonar pecados.

Los milagros del Rey eran también una prefiguración de su 
reino. Isaías 35 y otros pasajes proféticos decían que en el reino del 
Mesías no habría ni enfermedades ni deformidades. Así que no es 
sorprendente observar que los milagros de Cristo se relacionaban 
frecuentemente con dar vista a los ciegos, hacer andar a los cojos, 
dar oído a los sordos, y la eliminación de otras clases de enfermeda­
des y deformidades (p.ej., 8:14-17; 9:1-7, 32-35). Asimismo, el 
reino del Mesías florecería sin la presencia de Satanás y de sus 
huestes. Durante el reino milenial. Satanás y sus demonios serán 
echados al abismo, donde no tendrán influencia alguna (Ap. 20:1- 
3). Muchos de los milagros de Cristo reflejaban esta realidad aún 
venidera. Una y otra vez se hizo patente su poder y autoridad sobre 
los demonios (p.ej.. 8:16. 28-34).

En esta sección, se enfatiza de nuevo la necesidad de la fe. Las 
bendiciones del reino venidero quedan inseparablemente ligadas a 
la fe personal (p.ej.. 8:9-13. 26:9:2. 22. 29).

IV. La o p o s i c i ó n  a l  Rky Jksús (11:2— 16:12)

A. El rf .c h a za m if .n to  d e l  R ky (11:2— 12:50)

Durante todo su ministerio, el Señor Jesús había experimenta­
do resistencia por parte de algunos en Israel; pero ahora la oposi­
ción había aumentado enormemente, y había llegado a adquirir unas 
proporciones significativas. Mateo comienza esta sección hablando 
del rechazo del precursor del Mesías, Juan el Bautista (11:2-19). A 
la luz de la oposición contra Juan el Bautista y contra él mismo. 
Jesús “comenzó” a pronunciar ayes sobre los que habían oído sus



Mateo / 89

palabras y oído sus obras (11:20). La oposición aumentó con la 
acusación de parte de los líderes religiosos de que Él era un que- 
brantador de la ley, porque “quebrantaba” la ley del sábado (12:1- 
14: cp. Jn 5:1-18). (En realidad. Jesús sólo quebrantaba las tradiciones 
de ellos relacionadas con el sábado.) Ésta fue una cuestión clave en 
el rechazo de Jesús por parte de los fariseos.

Un punto crítico en el ministerio de Cristo fue cuando Jesús se 
encontró con un hombre ciego y mudo como resultado de una 
actividad demoníaca. Jesús echó poderosamente al demonio y así 
liberó al hombre de su ceguera y de su mudez. Esta espectacular 
demostración del poder de Dios fue rechazada por los fariseos. No 
negaron que había tenido lugar un milagro, pero dijeron que Jesús 
hacía sus milagros por el poder de Satanás (12:22-24).

Con esta acusación de oposición maligna los líderes religiosos 
de Israel alcanzaron un nuevo nivel más allá del cual ya no podían 
ir ... admitir la genuinidad de sus milagros, que habían sido predi­
chos en sus propias Escrituras, y luego acusarle de haber hecho 
tales cosas mediante los poderes del infierno, atribuyendo de esta 
manera maldad al propio Mesías encamado de ellos: esto era algo 
nuevo y terrible entre los muchos pecados de la nación escogida. Y 
esta acusación suscitó del Hijo de Dios un ultimátum de una severi­
dad tan sin parangón que se levanta solitario en los registros del 
evangelio como un apropiado testimonio de las terribles posibilida­
des del pecado humano frente a la luz de la gracia de Dios.6*

Una vez los líderes hubieron adoptado la actitud de que los 
milagros de Jesús eran hechos bajo el poder de Satanás, y que Él era 
un representante del diablo, quedó ya claramente fijado el rumbo de 
colisión. “Así, este incidente marcó el gran punto de inflexión en la 
vida de Cristo. Desde este momento y hasta la cruz, la nación es 
contemplada en los evangelios como habiendo rechazado a Cristo 
como Mesías. El rechazamiento oficioso de los líderes se transfor­
maría en oficial cuando se consumase en la cruz.”68 69

Las consecuencias de esta decisión no sólo afectaron al futuro 
de la nación sino que también alteraron en varias maneras el minis-

68. McClain. The Greatness o f the Kingdom, p. 313.
69. Pentecost, Words and Works, p. 208.



90 / Panorama del Nuevo Testamento

terio de Cristo. En primer lugar, cambió el método de enseñanza de 
Cristo. Ahora comenzó a emplear parábolas, mientras que antes 
había hablado “claramente”. En segundo lugar, sus milagros deja­
ron de tener el propósito de ser señales para la nación, y pasaron a 
dar beneficio sólo a las personas individualmente. En tercer lugar, 
el enfoque de su ministerio cambió de grandes multitudes a sus 
propios discípulos escogidos. Y cuarto, Jesús comenzó a hablar de 
la Iglesia y de su muerte, y comenzó a enseñar a la luz del rechazo.

B . L as parábolas del reino  (13:1 -5 2 )

Ahora podía surgir una importante pregunta: “Ya que Israel ha 
rechazado el Mesías, ¿qué sucederá con el programa del reino?” El 
reino mesiánico era parte de un pacto irrevocable, y por ello, no podía 
ser abandonado sin más. Mateo 13 da un bosquejo del programa del 
reino a la luz del rechazamiento de Cristo. Este aspecto del reino (en 
Mateo 13) no había sido revelado en el Antiguo Testamento, y por 
ello recibe la denominación de “los misterios del reino” (13:11). Este 
aspecto del reino de Dios comenzó con el rechazamiento de Cristo, y 
proseguirá hasta la Segunda Venida de Cristo.

Son nueve las parábolas dadas por Cristo en esta sección, siendo 
las primeras cinco pronunciadas en público, y las últimas cuatro diri­
gidas sólo a los discípulos en una casa Estas parábolas enseñan que a 
lo largo de este período habrá una siembra de la Palabra de Dios, pero 
que también habrá una contrasiembra por parte de las fuerzas de 
Satanás. El reino crecerá mucho exteriormente durante esta edad, 
pero habrá una corrupción interior de la doctrina. Sin embargo, el 
Señor comprará para sí un tesoro especial (Israel) y una perla sin 
precio (la Iglesia). Esta edad acabará en separación y juicio.

C. R e c h a z a m ie n to  a d ic io n a l  d e l  R ey  (13:53— 16:12)

A pesar de las claras enseñanzas de Jesús y de sus grandes 
obras milagrosas, la oposición fue intensificándose. El pueblo de 
Nazaret lo rechazó (13:53-58), Herodes Antipas hizo dar muerte a 
Juan el Bautista (14:1-13), y los líderes de Israel prosiguieron sus 
ataques contra Él (15:1-14; 16:1-12). En este momento comenzó a 
apartarse con sus discípulos a lugares fuera de la jurisdicción de los 
judíos.



Mateo / 91

V. L a p r e p a r a c ió n  d e  e o s  d is c íp u lo s  p o r  c a u s a  d e l  r e c h a z o
(16:13—20:34)

Con la oposición en aumento y con la cruz asomándose en el 
futuro cercano, Jesús enseñó a sus hombres muchas verdades necesa­
rias. Les reveló otra vez que era el Mesías, el Hijo de Dios (16:13- 
16), pero que había de morir (16:21-26). Les habló de la Iglesia que 
iba a ser edificada (16:17-20), así como acerca de una amplia varie­
dad de otros temas, como el perdón, el divorcio, y la autoridad espiri­
tual (17:22—20:34). Quizá la lección más significativa fue la enseñada 
en la transfiguración, donde tres de los discípulos tuvieron un atisbo 
de la gloria de Jesús (16:28— 17:9). Este acontecimiento puso en 
evidencia que Dios aprobaba a Jesús aunque los hombres le rechaza­
sen, y fue también una prefiguración de la gloria de Cristo cuando 
venga el reino mesiánico. Tuvo que ser un gran aliento para Jesús y 
para sus seguidores, y algo que nunca olvidarían (cp. 2 P. 1:16-18).

VI. L a p r e s e n ta c ió n  f i n a l  d e l  R e y  y  su  r e c h a z o  d e f in i t iv o
(21:1—27:66)

A. E l  m in is te r io  p ú b lic o  (21:1-22)

Con la fiesta de la Pascua a sólo unos pocos días, Jesús volvió a 
Jerusalén para presentarse formalmente como el Mesías. La “entrada 
triunfal” fue la declaración pública de que Él era el Rey de Israel, 
cumpliendo Zacarías 9:9 (21:1-17). Además, la purificación del tem­
plo fue parte de su presentación formal, al tomar posesión del templo 
del Padre en nombre del Padre (21:12-13). Sanó a los enfermos, 
demostrando una vez más su autoridad (21:14). Y el acto final de su 
presentación fue recibir alabanza del pueblo (21:15-17). Pero, como 
ya había sido rechazado, se apartó de Jerusalén. Su maldición de la 
higuera fue un acto simbólico. Aquella generación de israelitas, repre­
sentada por la higuera, estaba bajo el juicio de Dios.70

B. El c o n f l i c t o  c o n  lo s  l íd e r e s  d e  I s r a e l  (21:23—22:46)

El martes de la última semana, los líderes de Israel retaron 
abiertamente la autoridad y las enseñanzas de Jesús. Jesús respon­
dió a las preguntas de ellos con un asombroso conocimiento, pero

70. Pentecost, Eventos del Porvenir, p. 349.



92 / Panorama del Nuevo Testamento

también con serias advenencias del peligro extremado en que se 
encontraban los líderes y la nación.

C. El r e c h a z a m ie n to  d e  l a  n a c ió n  de  h a r te  d e l  Rf.y (23:1-39)

Como respuesta a su rechazamiento de parte de los escribas y 
fariseos, el Señor Jesús pronunció una de las más hirientes denun­
cias de estos hombres en todos los registros del evangelio. Los 
reprendió públicamente por su soberbia, hipocresía y ceguera espi­
ritual. Pero incluso en su mensaje de juicio se podía ver la compa­
sión del Señor (23:37-39).

D. L a s  p ro eec ía s  d e l  Rf.y (24:1—25:46)

Después de su conflicto con los líderes, Jesús dejó Jerusalén, 
pasó el torrente de Cedrón y se sentó en el monte de los Olivos. 
Aquí los discípulos le hicieron varias preguntas acerca del futuro y 
acerca de su venida para reinar. El Señor Jesús respondió con el 
“discurso del monte de los Olivos”, el único sermón profético ex­
tenso registrado en los evangelios. El bosquejo básico de este dis­
curso es como sigue:

1. El marco del Sermón (24:1 -3)
2. La primera mitad del período de la tribulación (24:4-8)
3. La segunda mitad del período de la tribulación (24:9-25)
4. La Segunda Venida de Cristo (24:26-30)
5. La reunión de Israel al final (24:31)
6. Una exhortación parentética a estar vigilantes (24:32-51).
7. El juicio de los vivos al final de la tribulación (25:1 -46)

E. L a  m u e r te  d e l  R ey  (26:1—27:66)

Junto con los otros escritores de los evangelios, Mateo registra 
muchos de los acontecimientos que precedieron a la crucifixión de 
Cristo, incluyendo su traición por parte de Judas, el arresto en Get- 
semaní, y los juicios ante los judíos y los romanos (véase la tabla en 
las pp. 74-75).

Se llega a un punto culminante del evangelio según Mateo 
cuando registra cómo fue colocado el título “E s te  es Je sú s , e l  R ey  
de  l o s  ju d ío s” (27:37) en la parte alta de la cruz. Este título, puesto



.A JERUSALEN DEL NUEVO TESTAMENTO

Mateo / 93

\



94 / Panorama del Nuevo Testamento

allí por el gobernador romano Pilato, hablaba elocuentemente de la 
realidad de lo que estaba sucediendo en Israel.

VII. L a  g r a n  p ru e b a  d e i. d e r e c h o  df.i. R e y  J e s ú s  a  s e r  e l  R ey  
(18:1-20)

La resurrección de Jesucristo fue (y es) la gran prueba de la 
aceptación de la obra de Cristo y del derecho de Cristo a reinar. La 
validez de su declaración de su derecho quedó claramente demos­
trada mediante su resurrección (véase tabla en la p. 76 acerca de las 
apariciones del Cristo resucitado). Un día Jesús volverá para tomar 
su reino como "Rey de reyes y Señor de señores” (Ap. 19:16). Pero 
hasta este día, sus seguidores deben salir con su autoridad y procla­
mar las buenas nuevas (28:19-20).

o



6
MARCOS

Introducción a Marcos

ATKRNIDAI) DE MARCOS

Aunque no hay ninguna declaración de paternidad dentro del 
•gundo evangelio, los testimonios de la iglesia primitiva lo asignan 
íiforme mente a Marcos. Papías, Ireneo, Clemente de Alejandría, 
rígenes y Jerónimo afirman unánimes que Marcos escribió este 
'angel io.

[Esta tradición de Marcos como autor] se remonta a comienzos 
del siglo segundo y procede de tres centros del cristianismo primiti­
vo. Asia. Roma (con la Galia) y Alejandría. La validez de esta tradi­
ción queda fortalecida por el hecho de que no hay ninguna razón de 
que fuese a ser atribuido a un carácter secundario como Marcos, si 
Marcos no lo escribió. El antiguo encabezamiento a este evangelio. 
Kata Markon (“según Marcos") sustenta esta uniforme tradición.71

Marcos es mencionado por vez primera por su nombre en He­
los 12:12 (“Juan, el que tenía por sobrenombre Marcos”). Como 
uchos en su época, era conocido por dos nombres. Juan era su 
imbre hebreo, y Marcos (Marcus) era su nombre latino. Es men- 
onado tres veces en el Nuevo Testamento, empleándose ambos 
imbres (Hch. 12:12, 25; 15:37); dos veces es designado como 
an (Hch. 13:5, 13); y cinco veces como Marcos (Hch. 15:39; Col. 
10; Flm. 24; 2 Ti. 4:11; 1 P. 5:13). Aunque no es mencionado por

71. D. Edmond Hiebert, The Gospel o f Mark (Chicago: Moody, 1974), p.



% / Panorama del Nuevo Testamento

su nombre, muchos comentaristas creen que Marcos era el “joven” 
que huyó del huerto de Get.semaní la noche en que el Señor fue 
arrestado allí (Mr. 14:51-52).

Marcos vivía en Jerusalén y era hijo de una viuda que también 
vivía allí. Aparentemente, su madre era bastante rica. “Es muy pro­
bable que su madre fuese una persona con bastantes medios, por 
cuanto, según Hechos 12, su casa era considerada como un punto de 
encuentro para muchos miembros de la iglesia primitiva”72 73

Marcos era sobrino del conocido líder de la iglesia Bernabé 
(Col. 4:10). Cuando Bernabé y Pablo partieron de Jerusalén para 
volver a Antioquía de Siria después de la visita llamada del hambre, 
se llevaron consigo a Marcos (Hch. 12:25). Luego, cuando Pablo y 
Bernabé emprendieron su primer viaje misionero, Marcos fue con 
ellos como ayudante (Hch. 13:5). Sin embargo, por razones que se 
desconocen, abandonó la expedición misionera antes de terminar la 
tarea, para gran desagrado de Pablo. Más adelante, cuando Pablo 
propuso un segundo viaje misionero. Bernabé quería volver a llevar 
a Marcos. Pablo rehusó, y los dos se separaron, llevándose Bernabé 
a Marcos en un viaje misionero a Chipre (Hch. 15:36-39).

Transcurren unos once años antes de que Marcos vuelva a ser 
mencionado en las Escrituras. Para este tiempo, Marcos había demos­
trado su valía ante Pablo, y es llamado “colaborador” (Flm. 24). En 
aquel tiempo, Pablo escribió también a miembros de la iglesia en 
Colosas y les envió saludos de parte de Marcos (Col. 4:10). Cuando 
Pablo fue liberado de la cárcel romana (desde donde escribió Colo- 
senses y Filemón), se fue de Roma, pero aparentemente Marcos se 
quedó allí y ministró a los creyentes en la ciudad. Marcos se reunió 
luego con el apóstol Pedro cuando acudió a Roma (1 P. 5:13). “Esta 
asociación tanto con Pedro como con Pablo es un rasgo muy signifi­
cativo en él.”7' Después de esto, Marcos vuelve a ser mencionado por 
Pablo cuando éste se enfrentaba a la muerte durante su segundo 
encarcelamiento romano (2 Ti. 4:11). Pablo lo consideraba como 
“útil” para el servicio. Está claro que Marcos se sobrepuso a su inicial 
fracaso, y llegó a ser considerado ministro del evangelio de Cristo.

72. Donald Gulhrie. New Testament Introduction (Londres: Tyndaie, 1966), 
p. 67.

73. Ibid.



Marcos / 97

L u g a r  y fec h a  de .Marcos

Aunque se han propuesto varias fechas para el Evangelio de 
Marcos, parece probable que se escribiera alrededor del 64 al 68 
±C. Esto se basa en gran medida en una declaración hecha por 
[reneo, padre de la Iglesia. Dijo que Marcos escribió el evangelio 
iespués de la muerte de Pedro. Por cuanto Pedro murió en las 
persecuciones del emperador Nerón (que comenzaron en el 63 d.C.), 
a fecha más temprana seria el 64 d.C.

Se acepta de manera general que Marcos escribió su evangelio 
:n Roma teniendo presentes a sus lectores romanos. Ésta era la posi- 
;ión unánime de la iglesia primitiva, y el contenido del Evangelio de 
Marcos da apoyo a esta tradición. “Él tradujo las expresiones arameas 
para beneficio de sus lectores (3:17; 5:41; 7:34; 14:36; 15:34). Aún 
le manera más indicativa, explicó expresiones griegas mediante sus 
equivalentes latinos (12:42; 15:16) y empleó varios otros términos 
atinos.”74 “Una evidencia más sólida de un origen romano proviene 
le la referencia de Marcos a Simón de Cirene como “el padre de 
Mejandro y de Rufo” (15:21). Esto debe ser comprendido de la 
nanera más natural como significando que estos hombres eran cono- 
:idos personalmente por los lectores de Marcos. Romanos 16:13 indi- 
:a que Rufo era miembro de la iglesia en Roma.”75

*r o p ó s it o  de M a rcos

El propósito de Marcos al escribir este evangelio era el de dar a los 
omanos una perspectiva de Jesucristo que concordara con la manera 
le pensar de ellos. Quería presentar al Salvador, al Hijo de Dios, de tal 
nanera que fuesen ganados para Él (Mr. 1:1). Clemente de Alejandría 
un padre de la Iglesia del siglo segundo) dijo que el Evangelio de 
/tarcos fue escrito en respuesta a una petición de los romanos de un 
elato escrito de la vida y del ministerio de Cristo. Los romanos se 
intieron (se dice) tan movidos por la predicación oral del evangelio 
|ue lo querían por escrito, para poder repasarlo una y otra vez.76

74. Robert H. Gundry, A Survey o f the New Testament, ed. rev. (Grand 
lapids: Zondervan, 1981), p. 79.

75. Hiebert, The Gospel o f Mark, p. 15.
76. W. Graham Scroggic, A Guide to the Gospels (Old Tappan, N.J.: Revell, 

962), p. 184.



98 / Panorama del Nuevo Testamento

Bo s q u e jo  b á sico  dk M a rcos

I. La presentación del Siervo del Señor (1:1-13)
A. Su precursor, Juan el Bautista (1:1-8)
B. Su bautismo (1:9-11)
C. Su tentación (1:12-13)

II. La manifestación del Siervo del Señor (1:14— 3:6)
A. Su ministerio de predicación en Galilea (1:14-22)
B. Su ministerio de sanidad en Galilea (1:23-45)
C. Sus conflictos con los escribas (2:1—3:6)

III. La oposición al Siervo del Señor (3:7—8:13)
A. La creciente popularidad del Siervo (3:7-20)
B. La creciente oposición al Siervo (3:21-35)
C. La enseñanza a la luz de la oposición (4:1-34)
D. Las muchas obras del Siervo (4:35—8:13)

IV. Las instrucciones a los discípulos en vista de la oposición 
(8:14— 10:52)
A. Instrucciones en Galilea (8:14— 9:50)
B. Instrucciones camino de Jerusalén (10:1-52)

V. El rechazamiento del Siervo del Señor (11:1— 15:47)
A. Su entrada triunfal en Jerusalén (11:1-26)
B. Sus disputas con los líderes (11:27— 12:44)
C. Su enseñanza profética (13:1-37)
D. Los acontecimientos preliminares (14:1-11)
E. La comida de la Pascua (14:12-25)
F. El huerto de Getsemaní (14:26-52)
G. Los juicios de Jesús (14:53— 15:20)
H. La crucifixión (15:21-41)
I. La sepultura (15:42-47)

VI. La resurrección del Siervo del Señor (16:1-20)

T e m a  d e  M a r c o s

Jesús es presentado como el “Siervo del Señor^’, tema éste que 
se encuentra en los profetas del Antiguo Testamento (p.ej.. Is. 42:1; 
53:1-11; Zac. 3:8). Marcos escribió un evangelio que destacaba lo



Marcos/99

jue Cristo hizo como el Siervo del Señor. Esto atraería al romano, 
}ue era un hombre de acción con poca preocupación por la profecía 
tebrea o por la filosofía griega. Marcos puso el acento en las pode- 
osas obras de Cristo y dijo relativamente poco acerca de las pala- 
tras de Cristo. (La gente se interesa en lo que un siervo puede 
tacer, pero no se interesan de manera particular en lo que un siervo 
enga que decir.) Los poderosos milagros de Cristo y su útil minis­
erio a la gente son el centro de este evangelio. Marcos 10:45 es a la 
'ez un punto culminante y un resumen de este evangelio: “Porque 
1 Hijo del Hombre no vino a ser servido, sino para servir, y para 
lar su vida en rescate por muchos.”

Co n sid er a c io n es  espec ia les  a cerca  d e  M a rcos

1. El estilo literario de Marcos
El Evangelio de Marcos es un evangelio de acción, reflejando 

uizá la personalidad de su mentor, el apóstol Pedro. Marcos quería 
omunicar la asombrosa e incansable actividad de Jesucristo más 
ue sus enseñanzas. Como resultado, el estilo de Marcos es breve, 
brupto, vivido, y va muy directamente al grano. En los 678 versí- 
ulos que constituyen el Evangelio de Marcos, la palabra y se em­
lea más de 1.300 veces, lo que da la impresión de que Marcos 
ene prisa por contar su historia. Más de cuarenta veces dice que 
Igo sucedió “en seguida”. Unas 150 veces emplea Marcos el tiem- 
o presente histórico del verbo. El presente histórico es una manera 
tás vivida de narrar un acontecimiento, representando la acción 
orno teniendo lugar ahora y aún no acabada Por ejemplo, Marcos 
ijo: “AJ ver Jesús la fe de ellos...” (2:5); y “Al oír esto Jesús...” 
2:17). (Como contraste, Mateo y Lucas, al describir el mismo acon- 
:cimiento que Marcos, generalmente usan el pretérito simple para 
idicar que un acontecimiento sucedió.)

Por ello, el estilo de Marcos es muy enérgico. Además, tam- 
ién emplea dobles negaciones para énfasis, detalles pintorescos, y 
ívidas declaraciones para comunicar su mensaje de manera gráfi- 
a. La sorprendente brevedad de su evangelio, junto con lo descrip- 
vo de su estilo, serían características adecuadas para la mente
imana



100 / Panorama del Nuevo Testamento

2. El contenido del Evangelio de Marcos
El Evangelio de Marcos no sólo es el más breve, sino que 

también es el que tiene la menor cantidad de material singular. Se 
estima que sólo el siete por ciento de material en Marcos es singular 
de este evangelio, con el noventa y tres por ciento común a los otros 
evangelios. Los casi cincuenta versículos peculiares de Marcos es­
tán esparcidos por todo el evangelio. Añaden detalle a los relatos 
paralelos que se encuentran en los otros evangelios. Sólo hay dos 
milagros peculiares de Marcos: (1) la curación del sordomudo (7:31- 
37), y (2) la curación del ciego en Betsaida (8:22-26). Sólo hay dos 
parábolas peculiares de Marcos: (1) la semilla que germina (4:26- 
29), y (2) el portero (13:34-37). No hay grandes discursos de Cristo 
peculiares de Marcos.

3. La relación de Marcos con el apóstol Pedro
Los eruditos bíblicos concuerdan generalmente en que el Evan­

gelio de Marcos es, en cierto sentido, el evangelio de Pedro. Aunque 
no todo provino de Pedro, la tradición constante ha sido que en la 
redacción del segundo evangelio Pedro fue la gran influencia sobre 
Marcos. La antigua tradición declaró que Marcos fue el “intérprete" 
de Pedro, poniendo por escrito las palabras y los hechos del Señor 
Jesucristo según Pedro los relataba.77 La idea es que Marcos, que 
acompañaba a Pedro, tomó por escrito los mensajes de Pedro.

El bosquejo general de este evangelio se ajusta al bosquejo de la 
historia evangélica dada por Pedro en Hechos 10:34-43. Así, puede 
haber cierta base para considerar este evangelio como una expan­
sión catequística de la predicación del apóstol Pedro. Pero no hay 
necesidad de suponer que cuando Marcos comenzó a escribir este 
evangelio, que se limitase deliberadamente a reproducir las ense­
ñanzas de Pedro. Se debe recordar que desde los tiempos más tem­
pranos Marcos estaba familiarizado con la predicación de los 
apóstoles en Jerusalén. Y ciertamente la predicación de Pedro fue la 
principal fuente de la que bebió, aunque también tenía ya un gran 
conocimiento acerca de Jesús antes de llegar a ser ayudante de 
Pedro.78

77. Guthrie, New Testament Introduction, p. 66.
78. Hicbcrt, The Gospel o f Mark, p. 14.



Marcos / 101

En 1 Pedro 5:13, el apóstol Pedro se refiere a Marcos como su 
lijo”. Y Hechos 12:12-17 dice que Pedro era bien conocido en la 
,sa de Marcos, al referir este texto cómo la esclava Rode recono- 
5 la voz de Pedro. Esto desde luego sugiere que Marcos conocía a 
;dro y su predicación desde los primeros tiempos de la Iglesia, y 
:dro era evidentemente un visitante asiduo de su casa.

Resumen df. Marcos

L a  p r e s e n ta c ió n  d e l  S ie r v o  d e l  S e ñ o r  (1:1-13)

En armonía con su tema de Jesús como el Siervo, Marcos 
roduce de manera apresurada el ministerio de Cristo. No mencio- 
la preexistencia linaje, nacimiento ni los primeros años de Cris- 
Estos datos habrían sido cosa poca importante acerca de un 

rvo, porque el interés se centra siempre en lo que un siervo puede 
cer, y no de dónde proviene. De una manera abreviada, Marcos 
;ume rápidamente el ministerio de Juan el Bautista y el bautismo 
a tentación de Cristo a fin de centrarse en la obra de Jesús, el 
:rvo del Señor. (Obsérvese que Lucas dedica 183 versículos a 
e mismo material que Marcos resume en 13 versículos.)

L a  m a n i f e s ta c ió n  d e l  S ie r v o  d e l  S e ñ o r  (1:14— 3:6)

En esta sección Marcos toma el ministerio de Cristo cuando ya ha 
iscurrido alrededor de un año. Recapitula la predicación de Cristo 
14-15), habla de un llamamiento de los cuatro pescadores (1:16-20), 
.lego comienza a nairar una cantidad de milagros de Cristo (como la 
ación de un paralítico y la purificación de un leproso). Estos y otros 
lagros eran una clara demostración de la autoridad de Cristo.

. L a  o p o s ic ió n  a l  S ie r v o  d e l  S e ñ o r  (3:7—8:13)

Aunque esta sección sigue relatando los poderosos hechos de 
¡sto, revela también la creciente oposición al Señor Jesús. Aquí se 
:uentra la crítica acusación de sus enemigos de que estaba lia­
ndo sus milagros con el poder de Satanás (3:22-30), como el 
hazamiento de Jesús por parte del pueblo de Nazaret (6:1-6). 
a  sección revela que según Jesús iba haciéndose célebre, muchos 
>aban a creer en Él, pero también muestra que muchos de los 
;res religiosos se enfrentaban a Él.



102 / Panorama del Nuevo Testamento

IV. L a s  i n s t r u c c i o n e s  a  l o s  d is c íp u lo s  a  l a  v i s t a  dk  l a
o p o s ic ió n  (8:14— 10:52)

Al ir aumentando la oposición, Jesús se refirió más a menudo a 
su muerte y a la necesidad de hacer frente a las rígidas demandas 
del verdadero discipulado. Mucha de su enseñanza estaba constitui­
da por respuestas a preguntas que le hacían sus discípulos (p.ej., 
9:11, 18), u originada por situaciones en las que evidentemente los 
discípulos necesitaban instrucción (p.ej., 8:32-38; 10:35-45). En otras 
ocasiones, los acontecimientos fueron empleados por el Señor como 
medios de enseñanza (como la transfiguración, 9:28, y la curación 
del muchacho epiléptico, 9:17-29).

V. El r e c h a z a m ie n to  d e l  S ie r v o  d e l  S e ñ o r  (11: 1— 15:47)

Como en el caso de los otros evangelios, Marcos se centra en la 
última semana de la vida de Cristo, cuando el rechazamiento del 
Señor Jesús culmina con la crucifixión. Marcos, lo mismo que los 
otros evangelios, narra los acontecimientos de la entrada triunfal, el 
arresto en Getsemaní, los juicios de Cristo, y otras cuestiones que 
conducen a la muerte de Cristo. Marcos contempla la muerte de 
Cristo como la más grande obra del Siervo del Señor. Aunque 
Marcos no añade muchos nuevos detalles aquí, sí que da algunas 
anotaciones cronológicas útiles que nos sirven de ayuda para com­
prender la secuencia de acontecimientos en la Semana de la Pasión.

VI. L a  r e s u r r e c c i ó n  d e l  S ie r v o  d e l  S e ñ o r  (16:1-20)

Marcos acaba su evangelio con su gran prueba de que Jesús 
puede salvar: ¡Él resucitó del sepulcro! Registra la aparición de 
ángeles a las mujeres y la declaración de que el Señor Jesús ha 
resucitado de los muertos.

Nota Marcos 16:9-20 es una sección disputada de las Escritu­
ras debido a que está ausente en algunos antiguos manuscritos grie­
gos. En base de la evidencia manuscrita y las declaraciones de 
algunos padres de la Iglesia muchos académicos creen que estos 
versículos no son auténticos, sino que fueron añadidos posterior­
mente. Muchos otros académicos consideran estos versículos como 
parte de las Escrituras porque la mayoría de los antiguos manuscri­
tos los incluyen.



Marcos /103

Estos últimos doce versículos de Marcos no se encuentran en los 
dos manuscritos griegos mis antiguos del Nuevo Testamento, el 
Vaticano y el Sinaítico (del siglo cuarto). Eusebio, escribiendo aquel 
mismo siglo, dice que no existían “en casi todas las copias existen­
tes del evangelio ... de las exactas en todo caso." Jerónimo (alrede­
dor del 400 d.C.) dice que se encontraban “en unos pocos evangelios" 
y que estaban ausentes de “casi todas las copias griegas”.7''

Hay en los manuscritos de Marcos varios diferentes finales del 
vangelio. Por ello, no es cosa segura si el Evangelio de Marcos 
caba en el 16:8 o si una de las variaciones podría reflejar el verda- 
ero final de este evangelio. Actualmente, no hay una respuesta 
efinitiva a este problema. Se debería observar, sin embargo, que se 
ata de un problema textual, no de una cuestión de inspiración. La 
uestión no es la inspiración del Evangelio de Marcos (es inspirado 
or Dios), sino más bien si 16:9-20 formaba parte de este evangelio 
riginal inspirado. También se debería observar que los contenidos 
senciales de 16:9-20 se encuentran en otras porciones de las Escri- 
iras. 79

79. Ralph Earle. Mark (Chicago: Moody, 1970), p. 126.



7
LUCAS

I n t r o d u c c ió n  a  L u c a s  

P atern id ad  df. L ucas

Desde los tiempos más antiguos, la Iglesia ha sostenido que el 
tercer evangelio fue escrito por Lucas, aunque su nombre no sea 
mencionado en el evangelio mismo. La mayoría de los eruditos 
concuerdan en que el autor del tercer evangelio es la misma persona 
que escribió el libro de Hechos. Ambos libros fueron escritos para 
un hombre llamado Teófilo, ambos son similares en lenguaje y 
estilo, y el último hace referencia al primero.8'1 También está claro 
que el escritor de estos dos libros era compañero del apóstol Pablo, 
como lo indican las secciones en “nosotros” del libro de Hechos 
(Hch. 16:10,11; 20:5; 21:1). En estas secciones de Hechos, el autor 
está personalmente involucrado en los viajes de Pablo. La cuestión 
entonces se reduce a la de identificar al compañero adecuado de 
Pablo, y por ello al autor de estos dos libros. Lucas fue un estrecho 
colaborador de Pablo, como lo indican varias Escrituras (Col. 4:12- 
14; 2 Ti. 4:11; Flm. 24). Después de observar todos los compañeros 
conocidos de Pablo y después de analizar todos los datos históricos, 
Lucas es quien mejor concuerda con la información escrituraria.80 81

La tradición también afirma que el autor es Lucas. Hay un 
testimonio unánime de los primeros padres de la Iglesia que Lucas, 
que procedía de Antioquía de Siria, escribió el tercer evangelio.

80. Norval Geldenhuys, Commentary on ¡lie Cospel o f  Luke (Grand Rapids: 
Eerdmans. 1966), p. 15.

81. Leon Morris. The Gospel According to St. Luke (Grand Rapids: Eerd­
mans. 1982). pp. 16-17.



L u c a s/105

Ireneo (de alrededor del 185 d.C.), Justino Mártir (alrededor del 150
d.C.), el canon de Muratori (alrededor del 195 d.C.), y varias otras 
fuentes concuerdan en que el autor del tercer evangelio fue Lucas.82

El lenguaje médico señala al médico Lucas como el autor. 
Siendo médico, Lucas estaba bien instruido y por ello pudo escribir 
en el depurado estilo griego de este evangelio y del libro de Hechos. 
Algunos han sugerido que ya que Lucas procedía de Antioquía de 
Siria, probablemente habría ido a la universidad más cercana para 
sus estudios, y ésta se encontraba en Tarso. Se sugiere además que 
Lucas llegó al conocimiento del Salvador mientras estaba allí, in­
fluenciado por algún otro joven intelectual de Tarso llamado Saulo. 
Esto, naturalmente, es especulación, aunque queda dentro de lo 
posible.

Lucas fue un estrecho amigo y compañero del apóstol Pablo. 
Se juntó con Pablo en Troas en el segundo viaje misionero de éste. 
En aquel viaje, Lucas se quedó evidentemente en Filipos (Hch. 16), 
después que Pablo hubiese fundado allí la iglesia, y fue un persona­
je clave para el ministerio de aquella nueva iglesia. Pablo prosiguió 
su viaje, pero volvió a Filipos unos seis años más tarde en su tercer 
viaje misionero. En aquel tiempo, Lucas se reunió con él y viajaron 
juntos a Palestina. Durante aquel período de seis años en Filipos, 
Lucas no sólo ministró a la iglesia, sino que evidentemente era el 
representante de Pablo en Macedonia Algunos creen que Lucas es 
el “hermano” notado por su excelencia en el ministerio del evange­
lio en aquella región (2 Co. 8:18).83 Lucas se quedó con Pablo 
durante los dos años del encarcelamiento de Pablo en Cesárea, y 
luego le acompañó a Roma (Hch. 28).

Lucas mismo era un creyente gentil, como lo indica el contexto 
de Colosenses 4. (Lucas no fue incluido en la lista de los de la 
“circuncisión”, esto es, los judíos.) Por ello, Lucas es el único escri­
tor gentil de las Escrituras. Los dos libros que escribió constituyen 
alrededor del veinticinco por ciento del Nuevo Testamento.

82. W. Graham Scroggie. A Cuide to the Gospels (Old Tappan, N. J.: Reve- 
11,1962). p. 335.

83. Merrill C. Tenney. Nuestro Nuevo Testamento, ed. rev. (Grand Rapids: 
Editorial Portavoz, 1989). p. 217.



106 / Panorama del Nuevo Testamento

L u g a r  y fech a  o f  L ucas

A diferencia de muchos de los libros del Nuevo Testamento, la 
fecha de redacción de Lucas es de difícil determinación. A lo largo 
de los años se ha sugerido una variedad de posibilidades. De estas, 
dos son más probables. Un punto de vista es que Lucas fue escrito 
alrededor del 58 d.C. desde la ciudad de Cesárea, mientras Pablo 
estaba encarcelado allí. Una segunda posibilidad es que fuese escri­
to en Roma poco antes del 65 d.C. La mayoría de los eruditos creen 
que el libro de Hechos fue escrito antes de la caída de Jerusalén el 
70 d.C.. y el Evangelio de Lucas fue escrito antes de Hechos. Por 
ello, son posibles las fechas del 58 o del 65 d.C.

P r o pó s it o  o f  L ucas

En la introducción a su evangelio, Lucas explica claramente su 
propósito para escribir. Escribía para presentar un relato histórica­
mente preciso y cronológicamente correcto de la vida y del ministe­
rio de Jesucristo. Quería que sus lectores estuviesen bien 
fundamentados en su fe.

Bo s q u f jo  b á sico  d f  L ucas

I. El prólogo del Evangelio de Lucas (1:1-4)

II. La venida de Jesús, el Hijo del Hombre (1:5—4:13)
A. Su entrada en el mundo (1:5—2:52)
B. Su presentación a Israel (3:1—4:13)

III. El ministerio de Jesús, el Hijo del Hombre (4:14— 9:50)
A. Comienza su ministerio (4:14-30)
B. Demostración de su autoridad (4:31 —6:11)
C. Elección de sus discípulos (6:12-49)
D. Su polifacético ministerio (7:1—9:50)

IV. El ministerio de Jesús, el Hijo del Hombre, en tiempos de 
rechazamiento (9:51— 19:27)
A. Su viaje final a Jerusalén (9:51-62)
B. Su instrucción ante el rechazo sufrido (10:1— 19:27)



L u ca s/107

V. El padecimiento y sacrificio de Jesús, el Hijo del Hombre
(19:28—23:56)
A. Su entrada triunfal (19:28-44)
B. Sus debates con los líderes (19:45—21:38)
C. La traición sufrida y el arresto (22:1 -54)
D. Sus juicios (22:54— 23:25)
E. Su muerte (23:26-56)

VI. La acreditación final de Jesús, el Hijo del Hombre (24:1-53)
A. Su sepulcro vacío (24:1-12)
B. Sus discípulos de Emaús (24:13-35)
C. Sus apariciones resucitado (24:36-49)
D. Su ascensión al cielo (24:50-53)

Tkma ut: L u c a s

Los cuatro evangelios contemplan a Jesús desde cuatro pers­
pectivas distintas. Lucas contempla a Jesucristo como hombre, un 
verdadero ser humano. Jesucristo fue el hombre perfecto: una ima­
gen del hombre no caído. Lucas emplea la frase “el Hijo del Hom­
bre” veinticuatro veces en su evangelio. Este título es uno de los 
que Jesús usó con mayor frecuencia acerca de sí mismo. La frase 
“Hijo del Hombre” enfatiza su humanidad, y Jesús la usó de manera 
especial al referirse a su padecimiento y muerte. También queda 
claro que Jesús empleó la expresión debido a su importante relación 
con Daniel 7:13, donde la frase es evidentemente mesiánica. Así, 
era una frase que enfatizaba tanto su humanidad como su condición 
de Mesías.84

Al escribir, Lucas parece haber tenido en mente unos lectores 
en especial, los griegos. El enfoque y la perspectiva de Lucas acerca 
de Cristo atraería al griego, que estaba constantemente en búsqueda 
del hombre ideal. Lucas presenta y describe al “Hijo del Hombre” 
sin pecado, perfecto.

El Evangelio de Lucas expone las implicaciones más amplias 
del evangelio de Jesucristo: la salvación no es sólo para el judío, 
sino también para el gentil.

84. Gcldenhuys, Gospel o f Luke. p. 352.



108 / Panorama del Nuevo Testamento

C o n sid er a c io n es  espec ia les  acerca  d e  L ucas

Cada uno de los cuatro evangelios tiene unos rasgos especiales, 
al contamos cada uno de ellos la historia de la vida de Jesucristo. 
Más del cincuenta por ciento del Evangelio de Lucas es peculiar de 
este evangelio, con material que no se encuentra en ninguna otra 
parte. Sin Lucas, nos serían desconocidos ciertos períodos de la 
vida de Cristo. Sólo Lucas nos da ciertas notaciones cronológicas 
importantes (2:1; 3:2; 3:23). Lucas pone más énfasis en los indivi­
duos que los otros evangelios. Por ejemplo. Lucas menciona trece 
mujeres que no se encuentran en los otros evangelios. También se 
puede decir que el Evangelio de Lucas tiene una perspectiva de 
mayor alcance que los otros. Comienza con los anuncios de los 
nacimientos de Juan el Bautista y de Jesús, y termina con una 
referencia a la ascensión de Cristo.

1. Milagros peculiares de Lucas
Es imposible decir cuántos milagros llevó a cabo Jesucristo 

durante su ministerio. Esto se debe a que muchos son mencionados 
de manera global, y a que probablemente muchos nunca han sido 
registrados (Jn. 20:30; 21:25). Hay treinta y seis milagros específi­
camente detallados en los evangelios, veinte de los cuales se en­
cuentran en Lucas. De los veinte de Lucas, los siete siguientes sólo 
se encuentran en este evangelio.85

(a) La pesca milagrosa (5:1-11)
(b) La resurrección del hijo de la viuda (7:11-17)
(c) La expulsión de un demonio (11:14)
(d) La curación de una mujer encorvada (13:10-17)
(e) La curación de un hombre hidrópico (14:1 -4)
(f) La curación de los diez leprosos (17:11-19)
(g) La restauración de la oreja de Maleo (22:49-51)

2. Parábolas peculiares de Lucas
Las enseñanzas de Jesús estaban repletas de ilustraciones pro­

cedentes de la vida diaria. Muchas de las ilustraciones de Cristo 
podrían ser clasificadas como parábolas. Pero de las narraciones

85. Scroggie, A Cuide la the Gospels, pp. 349-353.



L u cas/109

extendidas tenemos unas cincuenta y una “parábolas” dichas por 
Cristo. Es innecesario decir que este número no es fijo, porque hay 
mucho desacuerdo acerca de qué es lo que constituye una parábola. 
Sin embargo, de las cincuenta y una clasificadas como tales, treinta 
y cinco se encuentran en Lucas, y las siguientes diecinueve son 
peculiares de su evangelio.

(a) Los dos deudores (7:41)
(b) El buen samaritano (10:30)
(c) El amigo a medianoche (11:5)
(d) El rico insensato (12:13)
(e) Los siervos vigilantes (12:35)
(0 El mayordomo fiel (12:41)
(g) La higuera estéril (13:6)
(h) Los primeros asientos (14:7)
(i) La gran cena (14:16)
(j) La torre inacabada (14:28)
(k) La guerra no librada (14:31)
(l) La moneda perdida (15:8)
(m) El hijo pródigo (15:11)
(n) El mayordomo infiel (16:1)
(ñ) El rico y Lázaro (?) (16:19)
(o) Los siervos inútiles (17:7)
(p) El juez injusto (18:1)
(q) El fariseo y el publicano (18:9)
(r) Las minas (19:11)

3. Acontecimientos peculiares de Lucas
Algunos acontecimientos de la vida de Cristo y algunas de las 

enseñanzas registradas son muy similares. Sin embargo, a pesar de 
su estrecha similitud entre sí, un cuidadoso análisis muestra que 
tuvieron lugar en ocasiones o lugares diferentes. A continuación se 
relaciona un grupo de acontecimientos que no tienen categoría de 
parábolas o milagros, sino que son incidentes sólo narrados por 
Lucas.

(a) Los anuncios de los nacimientos de Juan y Jesús (1:5-56)
(b) Los relatos de los nacimientos de Juan y Jesús (1:57—2:20)



110 / Panorama del Nuevo Testamento

(c) La presentación en el templo del Niño Jesús (2:21 -38)
(d) La historia de Jesús a los doce años (2:39-52)
(e) La fecha del inicio del ministerio de Juan el Bautista (3:1-2) 
(0 ElimpactodelministeriodeJuan(3:10-15)
(g) La genealogía de Jesús (3:23-28)
(h) El rechazamiento de Cristo en la sinagoga de Nazaret (4:15-

30)
(i) La unción de Jesús en casa de Simón (7:36-50)
(j) Las mujeres que servían a Cristo con sus bienes (8:1-3)
(k) El deseo de Jacobo y de Juan de echar fuego sobre un pobla­

do samaritano (9:51 -56)
(l) El envío de los setenta (10:1-12)
(m) Cristo en el hogar de María y de Marta (10:38-42)
(n) Cristo invitado por un fariseo (11:37-54)
(ñ) Discurso ante una gran multitud (12:1-53)
(o) La matanza de algunos galileos por parte de Pilato (13:1-5)
(p) Easeñanza acerca del número de los salvados (13:22-30)
(q) Enseñanza sobre el discipulado (14:25-35)
(r) Cuestiones tocante al reino (17:20-37)
(s) La conversación de Cristo con Zaqueo (19:1-10)
(t) Advertencia de Cristo a los discípulos (22:31 -38)
(u) Acontecimientos en Getsemaní (22:43-44)
(v) Juicio de Cristo ante Herodes (23:6-12)
(w) Las palabras de Cristo a las mujeres de Jerusalén (23:27-31)
(x) El ladrón arrepentido (23:39-43)
(y) La aparición de Cristo ante los discípulos de Emaús (24:13-

35)
(z) Detalles de su aparición a los once (24:37-49)
(aa) La ascensión de Cristo (24:50-53)

Resumen df. Lucas

1. E l p r ó l o g o  dkl E v a n g elio  d e  L ucas (1 :1 -4 )

Lucas dirige su evangelio al “excelentísimo Teófilo" (1:3) 
Este título sugiere que este amigo gentil de Lucas era un hombre 
de una elevada posición oficial. El propósito de Lucas al escribir a 
Teófilo era darle a él (y a todos los lectores de este evangelio) la



Lucas/111

seguridad de que la fe que había abrazado reposaba sobre un 
fundamento histórico sólido y seguro. La frase “por orden” (1:3) 
sugiere que la presentación de Lucas tiene un orden lógico, con la 
probabilidad de que el evangelio manifieste asimismo un preciso 
orden cronológico.

Aparentemente, Lucas empleó tres fuentes al reunir material 
para su evangelio. En primer lugar, estudió los documentos escritos 
que estaban disponibles, documentos escritos por muchos que ha­
bían oído las enseñanzas de Cristo y que habían visto sus milagros 
(1:1). Segundo, Lucas habló con testigos oculares del ministerio de 
Cristo (1:2). Y tercero, recibió información de los “ministros de la 
Palabra” (1:2). Muchos eruditos bíblicos creen que estas personas, 
con la aprobación de los apóstoles, actuaban como portadores de 
tradición: esto es. transmitían de una manera fija verdades acerca de 
Cristo, durante los años antes que fueron escritos los registros evan­
gélicos inspirados.86

I I .  L a venida  de J esús,  f.i . H ijo  d e i. H o m b r e  (1 :5— 4 :1 3 )

A. Su e n t r a d a  e n  e l  m u n d o  (1:5—2:52)

Lucas registra el quebrantamiento del silencio divino que había 
existido desde los tiempos de Malaquías. Cuando Dios envió el 
ángel Gabriel para anunciar los nacimientos de Juan el Bautista y de 
Jesús, acabaron los “cuatrocientos años de silencio”.

Gabriel se apareció en el templo un día para decirle a un ancia­
no sacerdote llamado Zacarías que él y su mujer Elisabet iban a 
tener un hijo. No se trataría de un niño ordinario, porque iba a ser el 
profetizado heraldo del largamente esperado Mesías (Is. 40:3; Mal. 
3:1). El niño tendría la misión de llamar a muchos israelitas a Dios 
(1:15-17). Cuando nació aquel niño, Juan el Bautista, se hizo evi­
dente para muchos en Israel que Dios estaba ciertamente comenzan­
do a obrar en medio de su pueblo.

En el mes sexto del embarazo de Elisabet (1:24-26), Gabriel 
hizo su segunda aparición. Se presentó ante una joven muchacha de 
Nazaret llamada María, y la sobresaltó con la noticia de que ella iba 
a ser la madre del Mesías. Gabriel le dijo a María que la concepción

86. Paul N. Bcnwarc. Luke (Chicago: Moody, 1985), pp. 26-27.



112 / Panorama del Nuevo Testamento

del niño no tendría lugar por medio de la normal relación sexual, 
sino que el Dios Creador generaría vida dentro de su vientre (1:35). 
Su hijo no sólo sería el hijo físico de ella (verdaderamente hombre), 
sino que sería el “Hijo de Dios” (verdaderamente Dios). El sería 
llamado Jesús (“Jehová es salvación”), lo que manifestaba su gran 
obra de redimir a la humanidad. Además, reinaría en el trono de 
David sobre la nación de Israel, cumpliendo el gran pacto davídico 
(2 S. 7). Estas palabras de Gabriel respecto al glorioso reinado 
milenial de Jesús el Mesías se cumplirán un día cuando El venga 
por segunda vez como Rey de reyes y Señor de señores.

Varios meses después del nacimiento de Juan el Bautista, nació 
Jesús. Lucas informa a sus lectores que Dios usó un decreto romano 
para hacer desplazar a María y a su marido José de Nazaret a Belén, 
a fin de que se cumpliese la profecía tocante al lugar donde nacería 
el Mesías (Mi. 5:2). El nacimiento de Jesús fue anunciado por 
ángeles desde el cielo (Le. 2:9-11) a pastores que estaban cerca del 
lugar del nacimiento, y ellos fueron los primeros heraldos humanos 
del nacimiento del Mesías.

En los años que siguieron a su nacimiento, Jesús tuvo un creci­
miento y desarrollo normales en lo mental, físico, espiritual y social 
(2:40-52). Evidentemente, nadie lo consideraba como algo insólito 
ni nada más que un hombre normal. La gente de su tiempo cierta­
mente no lo señalaba y exclamaba: “¡Ahí está Dios!”

B. Su P R E S E N T A C IÓ N  A IS R A E L  (3:1---4:13)

Debido a que Jesús de Nazaret era aparentemente "normal”, 
era necesario el ministerio de Juan el Bautista. Juan señaló a Israel 
que Jesús era el Mesías. El mensaje de Juan tenía el propósito de 
preparar espiritualmente a la nación de Israel para su manifestación. 
Al cabo de pocos meses, el ministerio y el mensaje de Juan afecta­
ron a la nación de una forma poderosa (3:1-20).

Juan bautizó a Jesús en las aguas del río Jordán (3:21-22). Este 
acto identificó públicamente y separó a Jesús como Mesías de Is­
rael. (Véase el relato en Mateo para un mayor detalle.)

Tras su bautismo, Jesús fue al desierto, donde fue tentado du­
rante todo un período de cuarenta días por Satanás, quien trató de 
inducir a Jesús a pecar de muchas maneras (4:1-13). 1.a tentación



Lucas / 113

reveló que Jesús estaba moral y espiritualmente capacitado para ser 
el Mesías y redentor de la humanidad.

III. Ei. m in is tk r io  dk  J e s ú s ,  El. Huo d e e  H o m b re  (4:14—9:50)

A. C o m i e n z a  s u  m i n i s t e r i o  (4:14-30)

Al iniciar Lucas su registro del ministerio de Jesucristo, da dos 
versículos generales acerca de este ministerio. Lucas menciona los 
dos principales elementos del ministerio de Jesús. Su enseñanza y 
sus milagros (“el poder del Espíritu”). Es importante reconocer que 
los versículos de Lucas 4:14-15 recapitulan en realidad un año ente­
ro del ministerio del Señor. (Sólo el Evangelio de Juan da informa­
ción sobre el primer año del ministerio de Cristo.) Así que, cuando 
Lucas comienza su relato del ministerio de Cristo, está realmente 
comenzando alrededor de un año después de los acontecimientos 
del bautismo y de la tentación.

El primer incidente específico que registra Lucas es la enseñan­
za dada por Jesús en la sinagoga de su población de Nazaret (4:16- 
30). Empleando Isaías 61, Jesús declaró que El cumplía esta profecía 
mesiánica. La incredulidad fue la respuesta general de los oyentes, 
y Jesús confrontó esa incredulidad. Pero este relato reveló que Jesús 
iba desde luego a sufrir oposición en su ministerio, cumpliéndose la 
profecía pronunciada cuando era un bebé (2:34-35).

B .  D e m o s t r a c i ó n  d e  s u  a u t o r i d a d

La ciudad de Capernaum, situada en la ribera norte del mar 
de Galilea, vino a ser la base de operaciones para el ministerio del 
Señor Jesús al siguiente año. Debido a que muchos hombres se 
habían presentando pretendiendo ser el Mesías o algún represen­
tante de Dios, era necesario que Jesús acreditase sus afirmaciones. 
Con este fin, Jesús llevó a cabo prodigiosos milagros con el poder 
del Espíritu Santo. Esta sección del Evangelio de Lucas registra 
un número de estas manifestaciones de poder. Jesús manifestó su 
autoridad sobre los demonios (4:31-37), sobre enfermedades y 
dolencias (4:38-44), sobre la naturaleza (5:1-11), sobre la lepra 
(5:12-13), e incluso sobre los hombres y sus tradiciones (5:13— 
6 : 11).



114/ Panorama del Nuevo Testamento

C. E le c c ió n  d e  s u s  d i s c í p u l o s  (6:12-49)

Jesús tenía cientos de discípulos, y de entre esta gran masa 
escogió a doce. A estos doce los llamó apóstoles (“enviados con 
autoridad"). Ésta fue una importante decisión, porque Jesús iba a 
dedicar mucha parte de su tiempo y energía a instruir a estos hom­
bres para un futuro ministerio de gran significado.

D. Su p o u f a c é t i c o  m i n i s t e r i o  (7:1 —9:50)

En esta sección, Lucas destaca tanto las palabras como las 
obras del Señor Jesús. Pero al hacerlo así, revela la gama asombro­
samente amplia de personas a las que Jesús ministró con éxito. 
Ministró de manera efectiva a una viuda dolida por la pérdida de su 
único hijo (7:11-17) y a una prostituta arrepentida (7:36-50). Actuó 
en favor de un centurión romano (7:1-10) y de unos discípulos 
atemorizados (8:22-25). Instruyó a grandes y a pequeños (8:40-56). 
Con conocimiento ministró a un hombre de Dios y a un hombre de 
Satanás (7:18-35; 8:26-39). Ninguna posición ni rango social estor­
baba a Jesús para ejercer un ministerio eficaz.

IV. El, M IN IS T E R IO  D E  J E S Ú S  E L  H ijo D E L  HOMBRE E N  T IE M P O S  D E

r e c h a z a m i e n t o  (9:51— 19:27)

A. Su v i a j e  f i n a l  a  J f.r u s a l é n  (9:51 -62)

En este punto en el Evangelio de Lucas el Señor deja Galilea y 
se dirige a Jerusalén. En varias ocasiones Lucas declara de manera 
específica que el objetivo de Jesús era Jerusalén (9:51-53; 13:22, 
33; 17:11; 18:31; 19:11, 28). El itinerario exacto del viaje no es 
claro, porque Lucas no es preciso en muchos detalles de cronología 
y situación. Pero Lucas sí es claro en que desde el tiempo en que 
Jesús dejó Galilea, la cruz y sus padecimientos eran cosa central en 
su pensamiento. Desde este punto en el Evangelio de Lucas hasta la 
crucifixión hay de tres a cuatro meses.

Esta sección es una de las contribuciones más significativas de 
Lucas a nuestro conocimiento del ministerio de Cristo. En esta 
sección, Lucas trata mayormente acerca de las enseñanzas de Cris­
to, de la misma manera que en la anterior sección enfatizaba las 
obras de Cristo. Muchas parábolas y enseñanzas de Cristo se en-



L u ca s/115

ENFASIS CRONOLÓGICO DEL EVANGELIO DE LUCAS
Capítulos 
en Lucas 1:1—2:52 3:1—9:50 9:51—19:27 19:28—24:53

Tiempo Alrededor de 3 años 3-4 8 días
involucrado 30 años meses

cuentran aquí y en ninguna otra parte, como las historias sin precio 
del hijo pródigo y del buen samaritano.

La siguiente tabla ilustra algo del énfasis y de la contribución a 
Lucas para nuestra comprensión de la vida y del ministerio de Cristo.

B. Su IN ST R U C C IÓ N  A N T E  EL R E C H A Z O  S U F R ID O  (10:1 — 19:27)

Al ir llegando rápidamente a su fin el ministerio del Señor, 
había aún muchas ciudades y pueblos en los que no había ministra­
do. Como resultado de esta necesidad, envió a setenta de sus discí­
pulos, en grupos de dos. a predicar y a sanar. Más adelante iría el 
mismo Jesús, pero este contacto inicial dio oportunidad a estos 
lugares para estar preparados para la llegada personal del Señor 
(10:1-24).

Este período de tres meses fue empleado de manera particular 
para instruir a los que eran ya sus seguidores, preparándoles para 
los difíciles días que se avecinaban. Muchas de las más notables 
enseñanzas del Señor se encuentran en este período, como sus ins­
trucciones acerca de la oración (11:1-13), del discipulado (14:25- 
35), de los perdidos (15:1-32), de la riqueza (16:1-31), de la salvación 
(18:15-30) y del reino (19:11-27).

V. El p a d e c im ie n to  v  s a c r i f i c i o  d e  J e s ú s ,  e l  H u o  d e l  H o m b re  
(19:28—23:56)

A. Sü E N T R A D A  T R IU N F A L  (19:28-44)

Cuando Jesús entró en Jerusalén montando en un pollino (cum­
pliendo la profecía del Antiguo Testamento en Zac. 9:9), se mani­
festaron sentimientos ahondados pero contradictorios acerca de Él. 
Muchos le amaban y le veían como el Mesías o al menos como un 
profeta de Dios. Pero muchos otros le aborrecían y le querían muer­
to. Sin embargo. Jesús sabía que era necesario tener esta “entrada



116/ Panorama del Nuevo Testamento

triunfal” para poderse presentar públicamente a Israel. Debido a que 
la nación ya le había rechazado, el propósito primario de este acon­
tecimiento era cumplir la profecía.

B. Sus d e b a t e s  c o n  l o s  l íd e r e s  (19:45— 21:38)

Debido a que los líderes no tenían un alegato sólido contra 
Jesús, intentaron hacerle preguntas o ponerle en situaciones difíci­
les. a fin de atraparlo diciendo algo ofensivo o herético. Sin embar­
go, cuando terminaron todas las preguntas, fueron los líderes 
religiosos y no Jesús quienes estaban en una situación desairada.

C. L a  t r a i c i ó n  s u f r i d a  y  e l  a r r e s t o  (22:1-54)

Las autoridades judías no tenían demasiadas pruebas contra Je­
sús, y por ello se sintieron felices cuando Judas Iscariote, uno de los 
seguidores de Jesús, decidió traicionarlo por un puñado de monedas. 
El complot llegó a su culminación cuando Jesús fue arrestado por sus 
enemigos (conduciendo Judas el grupo) en el huerto de Getsemaní.

D. Sus miaos (22:54— 23:25)

Antes de ser finalmente crucificado, Jesús sufrió seis juicios 
(véase tabla en pp. 74-75). Tres de ellos tuvieron lugar ante autori­
dades judías, y tres delante de las romanas. Lucas registra cinco de 
ellos, omitiendo el primero ante Anas. Los juicios fueron, natural­
mente, una burla de la verdadera justicia, y nunca debieran haber 
tenido lugar. Sin embargo, Jesús fue finalmente condenado y sen­
tenciado a muerte de cruz.

E. Su m u e r t e  (23:26-56)

Todavía mientras se dirigía a su propia muerte en la cruz, Jesús 
advirtió a la nación de Israel del juicio que se avecinaba E incluso 
en la misma cruz, se vio el interés de Jesús por los otros, al dirigir 
palabras de aliento al bandido arrepentido.

VI. L a  f i n a l  a c r e d i t a c i ó n  d e  J e s ú s ,  e l  H u o  d e l  H o m b r e  

(24:1-53)
A. Su s e p u l c r o  v a c í o  (24:1-12)

No puede haber duda alguna de que la resurrección de Jesús



Marcos /117

impregna todo el Nuevo Testamento, y que es el fundamento sobre 
el que está edificada la fe cristiana (1 Co. 15:12-20). Quizá una de 
las mayores evidencias de la resurrección se vea en este capítulo de 
Lucas, el radical cambio acaecido en las vidas de los discípulos que 
pasaron de la depresión al gozo, y del temor al valor. Este capítulo 
también registra varias de las apariciones del Cristo resucitado. (Véase 
la tabla de las apariciones del Cristo resucitado en la p. 76.)

B. Sus d i s c í p u l o s  d e  E m a ú s  (24:13-35)

Sólo Lucas cuenta la historia de estos dos discípulos que se 
encontraron con Cristo resucitado en la tarde del Domingo de Resu­
rrección. Después de llegar a comprender las Escrituras como nun­
ca antes, debido a su instrucción, y después de llegar a darse cuenta 
de que Jesús estaba verdaderamente vivo, vinieron a ser dos de los 
primeros testigos de la resurrección de Cristo.

C. Sus a p a r i c i o n e s  r e s u c i t a d o  (24:36-49)

En esta sección, Lucas registra varias de las apariciones de 
Cristo al grupo de discípulos. Se centra en particular en su cuerpo: 
era el mismo cuerpo, pero diferente. Podía ser tocado y podía comer 
alimentos; pero podía aparecer y desaparecer.

D. Su a sc e n s ió n  a l  c i e l o  (24:50-53)

El ministerio terrenal del Señor había acabado. Ahora el Señor 
Dios, que había tomado forma humana hacía más de treinta años, 
volvía a su gloria legítima con el Padre. Sus seguidores no pudieron 
más que alabarle y adorarle.

Lucas comienza y termina su evangelio en el templo, pero, 
¡qué enorme cambio había tenido lugar! El viejo pacto había sido 
echado a un lado, y se había establecido el nuevo pacto, con toda su 
esperanza, poder y realidad.



8
JUAN

Introducción  a J uan

P a tern id a d  de J uan

Ningún versículo de este evangelio registra el nombre del au­
tor. Sin embargo, la postura tradicional de que el autor fue el após­
tol Juan tiene un apoyo muy antiguo. Ireneo (120-202 d.C.) y Teófilo 
de Antioquía (115-188 d.C.) testifican a una que Juan fue el autor 
de este cuarto evangelio. El testimonio de Ireneo es particularmente 
interesante, por cuanto él afirma que recibió esta información de 
Policarpo. un discípulo del mismo apóstol Juan.87 Aunque unos 
pocos han propuesto posturas alternativas respecto a la paternidad, 
la evidencia apoya fuertemente al apóstol Juan como su autor.88

La evidencia dentro del mismo evangelio confirma la idea de 
que fue escrito por el apóstol Juan. Es evidente que el autor fue 
testigo ocular del ministerio de Cristo. A ti mía que fue testigo ocular 
de la gloria del Señor Jesús (1:14), vio la crucifixión (19:35) y. 
como discípulo, escribió este evangelio (21:24). En base a una tra­
ducción normal de Juan 21:20, el autor es “el discípulo a quien 
amaba Jesús”, el que se recostó al lado de Jesús en la Última Cena. 
De los tres discípulos más cercanos que podría concordar con esta 
descripción (Pedro, Jacobo y Juan). Juan es el señalado. Pedro no es 
posible, por cuanto se le distingue de "el discípulo al cual amaba 
Jesús” en el texto mismo. Jacobo no es posible, porque murió de-

87. Homer Kent, Ir.. Light in the Darkness (Grand Rapids: Baker, 1974). 
pp. 15-17.

88. Donald Guthrie. New Testament Introduction (Londres: Tyndalc, 1966), 
pp. 216-243.



J u a n / 1 1 9

masiado pronto para que circulase la historia de que él no moriría 
(como se menciona en 21:2i).m

También se pueden seguir otras líneas de evidencia para de­
mostrar que el autor fue el apóstol Juan. Se observa que el autor era 
un judío palestino que poseía evidentemente un conocimiento de las 
costumbres e historia judías, y de la geografía de Palestina. Tam­
bién se observa que el autor da el tipo de detalles que sólo podría 
dar un testigo ocular.89 90

Con una sólida evidencia externa e interna que señala al apóstol 
Juan como el autor, es posible decir varias cosas acerca del hombre 
mismo. Juan era uno de los hijos de Zebedeo. Pescaba junto con su 
padre y socios, Pedro y Andrés, en el mar de Galilea (Mr. 1:19-20; 
Le. 5:10). Aparentemente, su negocio de pesca era lo suficientemente 
próspero como para tener trabajadores contratados (Mr. 1:20). La 
madre de Juan era Salomé, que probablemente era hermana de María, 
madre de Jesús (cp. Mt. 27:55-56; Mr. 15:40; Jn. 19:25).

Lo más probable es que Juan fuese discípulo de Juan el Bautis­
ta antes de comenzar a seguir a Cristo (Jn. 1:40). Después de seguir 
al Señor Jesús durante más de un año, fue seleccionado, con otros 
once, para tener una relación especial con el Señor Jesús como sus 
apóstoles (Le. 6:12-16). Entró a formar parte del “círculo íntimo” 
de Cristo, y le fue permitido ser testigo de los acontecimientos de la 
transfiguración, la resurrección de la hija de Jairo (Le. 8:51) y los 
momentos privados en el huerto de Getsemaní (Mr. 14:33). Fue el 
único apóstol en ser realmente testigo de la crucifixión (Jn. 19:26). 
Después del comienzo de la Iglesia, Juan ministró junto con Pedro 
en varias ocasiones (Hch. 3:1—4:22; 8:14-17) y llegó a formar 
parte significativa de la iglesia de Jerusalén (Gá 2:9). De anciano, 
fue exiliado a la isla de Patmos por el gobierno romano, a causa de 
su testimonio por Cristo (Ap. 1:9). Allí escribió el libro de Apoca­
lipsis, el último libro del Nuevo Testamento.

L u c a r  y fec h a  de J uan

Como sucede con los otros evangelios, existen posturas diferen­
tes acerca de la fecha y lugar de su redacción. Sin embargo, la mejor

89. Kent, Light in the Darkness, p. 18.
90. Guthrie. New Testament Introduction, pp. 224-228.



120 / Panorama del Nuevo Testamento

evidencia señala a una fecha posterior, cercana al final del siglo 
primero, quizá alrededor del 85-95 cLC. Muchos observan que el 
contenido del Evangelio de Juan sugiere intensamente que sus lecto­
res estaban familiarizados con los evangelios sinópticos, lo que sitúa 
a Juan mucho después de los sinópticos. El hecho de que el noventa y 
dos por ciento del material de Juan no se encuentre en los sinópticos 
revela que Juan evitó de manera consciente repetir su material.

Ciertos detalles del Evangelio de Juan señalan a una fecha aun 
posterior. (Por ejemplo, se debe haber precisado de cierto tiempo para 
que la falsa historia de que Juan no iba a morir circulase por la iglesia 
[21:23].) Y también es valioso el testimonio de los padres de la 
Iglesia Por ejemplo, dice Ireneo que Juan escribió el evangelio mien­
tras vivía en Éfeso, lo que demanda una fecha posterior, porque Juan 
no fue allá hasta más adelante, hacia finales del siglo primero.

El lugar de redacción se piensa generalmente que fue Asia 
Menor, y muy probablemente Éfeso. "Parece que fue escrito este 
evangelio en un medio gentil, porque las fiestas y usos de los judíos 
se van explicando para beneficio de aquellos que no estaban fami­
liarizados con ellos” (Jn. 2:13:4:9; 19:31).91

Así que se puede concluir que el anciano apóstol Juan, reflejan­
do una perspectiva madura, escribió el cuarto evangelio a finales del 
primer siglo en Asia Menor.

P r o pó s it o  de J uan

Juan expresa claramente su propósito al escribir este evangelio 
(20:30-31). Fue escrito para evangelizar. Presenta evidencia para 
que las personas puedan alcanzar el punto en el que creen en Jesu­
cristo, con el resultado de recibir la vida eterna.

Bo s q u e jo  bá sico  d e  J uan

I. Introducción (1:1-51)
A. LapersonadeJesucristo(1:1-18)
B. El heraldo de Jesucristo (1:19-28)
C. La presentación de Jesucristo (1:29-34)
D. Los discípulos de Jesucristo (1:35-51)

91. Merrill C. Tenncy. Nuestro Nuevo Testamento, e d  rev. (Grand Rapids: 
Editorial Portavoz. 1989), p. 234.



J u a n /121

II. El ministerio de presentación a la nación (2:1— 12:50)
A. El comienzo (2:1-25)
B. La primera parte del ministerio (3:1—4:54)
C. La persona (5:1 -47)
D. Como el pan de vida (6:1-71)
E. Como el agua de vida (7:1-53)
F. Como la luz del mundo (8:1—9:41)
G. Como el buen pastor (10:1 -42)
H. Como la resurrección y la vida (11:1-57)
I. La presentación final (12:1-50)

III. El ministerio de enseñanza a los discípulos (13:1— 17:26)
A. Acerca del servicio (13:1-38)
B. Acerca de la futura comunión (14:1-31)
C. Acerca de las relaciones (15:1 — 16:4)
D. Acerca del Espíritu Santo (16:5-33)
E. Por medio de la oración (17:1-26)

IV. El ministerio de redención para el mundo (18:1— 19:42)
A. La humillación y el sufrimiento (18:1— 19:16)
B. La crucifixión y sepultura (19:17-42)

V. El ministerio de revelación a los creyentes (20:1 —21:25)
A. La revelación de sí mismo (20:1-31)
B. La revelación de su poder (21:1 -25)

T em a  df. J uan

Se ha señalado ya que cada uno de los cuatro escritores de los 
evangelios contempla al Señor Jesucristo desde una perspectiva dis­
tinta. Juan presenta a Jesucristo como Dios. A lo largo del evangelio 
demuestra la deidad de Jesucristo. El evangelio comienza con la 
declaración de que Jesús es Dios (1:1) y termina con la culminante 
declaración de Tomás proclamando que Jesús es Señor y Dios 
(20:28).

El mismo Jesús hizo declaraciones acerca de quién era Él, a 
veces afirmando claramente su unidad con el Padre y a veces po­
niendo en claro que Él es más grande que un hombre ordinario, 
manteniendo con el Padre una relación singular, o haciendo cosas



122 / Panorama del Nuevo Testamento

que sólo Dios hace. (Por ejemplo, véase 1:18: 2:16: 3:13; 5:17-25: 
6:35-38; 6:46: 8:18-19: 8:46-58: 9:35-37; 10:15: 10:18: 10:28-36; 
11:25-26: 13:19: 14:1; 14:6; 14:7-11: 14:20; 15:23; 16:7; 16:15; 
17:1-6; 17:21-23; 18:6; 19:7; 20:23.) A todo esto se añaden los 
milagros que él hizo, con el propósito de demostrar que Él es el 
Hijo de Dios.

C o nsid era cio n es  espec ia les  a cerca  de J uan

1. La salvación en el Evangelio de Juan
Por cuanto el Evangelio de Juan fue escrito para llevar a las 

personas a un conocimiento salvador de Jesucristo, tiene importan­
tes verdades que comunicar respecto a la doctrina de la salvación.

(a) Es equilibrado. Hay un maravilloso equilibrio en este evan­
gelio entre la obra de Dios en la salvación del hombre y la necesi­
dad por parte del hombre de responder. En veintiún pasajes, la 
salvación es contemplada como un acto de Dios, siendo Él quien 
escoge y atrae a los hombres a sí (p.ej., 5:21; 6:37; 6:44). En unos 
veinticinco pasajes, el énfasis recae sobre la necesidad del hombre 
de responder y creer (p.ej., 1:12; 3:14-16; 5:24). Juan no intenta 
conciliar estas verdades. Sencillamente, declara que ambas son ver­
dad. El hombre puede tener problemas para conciliar estas verda­
des, pero el sapientísimo Dios no tiene tal dificultad.

(b) Es de gracia. La salvación se presenta como el regalo 
gratuito de Dios (p.ej., 3:16; 4:10). La salvación no es algo por lo 
que el hombre trabaja, sino que es algo que debe recibirse. La obra 
de Jesús en la cruz fue totalmente suficiente para pagar por todos 
los pecados del hombre (19:30). El hombre no contribuye para su 
salvación mediante obras de ningún tipo.

(c) Está disponible. Juan deja claro que la salvación la reciben 
los que creen en Jesucristo (20:31). La palabra creer (griego pis- 
teuo) se emplea noventa y nueve veces en el Evangelio de Juan, 
generalmente en la frase “creer en” o “creer que”. “P1STEUO ... 
creer, también ser persuadido de, y por ello fiarse de, confiar, signi­
fica, en este sentido de la palabra, apoyarse en, no una mera creen- 92

92. W. E. Vine, Diccionario Expositivo de Palabras del Nuevo Testamento 
(Térras sa: CLIE. 1987) 1:344.



Juan/ 123

Así, la fe salvadora conlleva la idea de confianza. Es aquella 
actitud de plena seguridad en Cristo y sólo en Él para salvación. La 
fe salvadora es la que se apropia del don de la salvación. (Por 
ejemplo, la mujer junto al pozo había de “beber” del agua de la 
vida, 4:14; y la gente debía “comer” del pan del cielo, 6:51.) Lo 
importante era recibir o apropiarse de lo que se estaba ofreciendo. 
La fe salvadora tiene tres elementos.

(1) La fe tiene un elemento intelectual; se deben 
conocer y creer unos ciertos hechos (20:31).

(2) La fe tiene un elemento volitivo: se escoge 
racionalmente confiar en Cristo como Salvador.

(3) La fe tiene un elemento emocional: el sentimiento 
de necesidad de un Salvador debido a la separación de uno de Dios, 
a su “condición perdida”. Para Juan, el pecado básico del que el 
hombre debe apartarse es el pecado de la incredulidad.

(d) Es eficaz. Juan enfatiza el hecho de que la fe salvadora 
trae la vida eterna. (Se refiere treinta y cinco veces a la vida eterna.) 
La vida eterna es la posesión presente del que cree (5:24). La vida 
eterna no es simplemente una existencia sin fin, por cuanto los 
perdidos también la experimentarán. La vida eterna es una calidad 
de vida nueva y diferente: es la vida de Dios.

Así, Juan presenta la salvación como un regalo gratuito que le 
viene al hombre por medio del solo y único Salvador, Jesucristo 
(14:6). Sólo el Dios-hombre puede dar vida eterna basada en su 
obra totalmente suficiente en la cruz. Para que los hombres reciban 
el don de la vida eterna, han de “creer en Él”.

2. La singular contribución de Juan
Ya se ha hecho la observación de que el noventa y dos por 

ciento del Evangelio de Juan es peculiar. El hecho de que Juan 
omita varios acontecimientos significativos en la vida de Cristo 
(como la tentación y la transfiguración) y que sólo dé un ocho por 
ciento de material paralelo con los otros evangelios, sugiere podero­
samente que Juan estaba bien familiarizado con el contenido de los 
sinópticos. Un porcentaje tan enorme de material propio hace que 
sea imposible, en este estudio, detallar todo este material distintivo. 
Pero hay algunas áreas que se deberían mencionar:



124 / Panorama del Nuevo Testamento

(a) Siete señales. Juan registra un total de siete señales mila­
grosas que tenían el designio de ayudar a llevar a la gente a la te en 
Cristo. De estas, cinco se encuentran sólo en Juan:

(1) El agua cambiada en vino (2:1-11)
(2) La curación del hijo del noble (4:46-54)
(3) La curación del hombre junto al estanque (5:1-9)
(4) El don de la vista al ciego (9:1-7)
(5) La resurrección de Lázaro de los muertos (11:38-44)

(b) Los días festivos. El Evangelio de Juan es singularmente 
útil para establecer una cronología del ministerio de Cristo. La men­
ción de las diferentes festividades que da Juan hace que esto sea 
posible.

CRONOLOGÍA DEL MINISTERIO DE CRISTO
R e fe re n c ia F ie s ta T iem p o  a n te s  d e  la  c rucifix ión

2:13 La Pascua 3 años

5:1 La Pascua (o la fiesta 2 años
de los tabernáculos) (ó 1 'A años)

6:4 La Pascua 1 año

7:2 Los tabernáculos 6 meses

10:22 La dedicación 3 meses

12:1 La Pascua El mismo día

(c) Los discursos de Cristo. La singularidad de Juan se ve en 
los muchos discursos de Cristo que registra. Aunque omite algunos, 
como el Sermón del Monte, incluye a muchos que no se encuentran 
en los sinópticos.

(1) El nuevo nacimiento (3:3-21)
(2) El agua de vida (4:10-26)
(3) La persona y la obra de Cristo (5:17-47)
(4) El pan de vida (6:32-59)
(5) La luz del mundo (8:12-20)
(6) La verdadera fe (8:32-58)
(7) El buen pastor (10:1-18)



J u a n /125

(8) Su unidad con el Padre (10:25-39)
(9) El discurso del aposento alto (14:1— 16:33)

Resumen de J uan

I. I n t r o d u c c ió n  (1:1— 51)
A. La p e r s o n a  d e  J e s u c r i s t o  (1:1-18)

Al desarrollar su tema de que Jesucristo es Dios, Juan declara 
de inmediato su deidad (1:1). Juan proclama tres verdades esenciales 
acerca de Cristo: (1) Él es eterno (“En el principio era el Verbo"), 
(2) Él es distinto de Dios (“El Verbo era con Dios”), y (3) Él es 
idéntico en esencia a Dios (“El Verbo era Dios”). Juan afirmó que 
Cristo es el Creador de todas las cosas, lo cual constituye una 
profunda declaración de su deidad (cp. 1:3 con Gn. 1:1). Al hablar 
acerca de quién es Jesucristo, Juan habló de un momento en el 
tiempo cuando este Dios Eterno se hizo carne, añadiendo verdadera 
humanidad a la deidad (1:14). Juan presenta a Jesucristo como el 
Dios-hombre.

B. El h e r a l d o  d e  J e s u c r i s t o  (1:19-28)
Juan deja de lado toda mención al nacimiento e infancia de 

Jesús, y comienza su relato de la vida de Cristo con el ministerio de 
Juan el Bautista. Juan el Bautista tuvo un gran impacto sobre la 
nación de Israel, de modo que fue interrogado por los líderes 
religiosos acerca de su persona y de sus propósitos. Juan puso en 
claro que él no era el Cristo, sino simplemente el heraldo de Cristo.

C. La p r e s e n t a c i ó n  d f . J e s u c r i s t o  ( 1:29-34)
En este párrafo, Juan registra las reminiscencias de Juan el 

Bautista acerca del bautismo de Jesús, aquella ocasión en la que 
Jesús fue identificado con el Mesías y ungido como Salvador y Rey 
de Israel.

D. Los d i s c í p u l o s  d e  J e s u c r i s t o  ( 1:35-51)
Es probablemente con gran cariño que Juan escribió esta sec­

ción, recordando su primer encuentro con el Señor Jesús. En este 
relato, hay cinco hombres que se encontraron por vez primera con



126 / Panorama del Nuevo Testamento

Jesús. Estos cinco, que eran discípulos de Juan el Bautista, forma­
rían parte más adelante de los doce apóstoles.

II. El. M IN IS T E R IO  D E  P R E S E N T A C IÓ N  A  L A  N A C IÓ N  (2:1---12:50)

Juan comenzó su narración del ministerio de Cristo relatando 
los acontecimientos que tuvieron lugar muy poco después del bau­
tismo y tentación de Cristo. (Obsérvese que los sinópticos no tratan 
este primer año del ministerio de Cristo.) Cuando Jesús fue separa­
do como Mesías de Israel y ungido con el Espíritu Santo (3:34), 
obró su primer milagro para comenzar a acreditar que era realmente 
el Mesías. El cambio del agua en vino en las bodas de Cana fue el 
primero de sus muchos milagros (2:1-11). Al hablar de los milagros 
de Cristo, Juan empleó la palabra semeion.

C uando se aplica a  un m ilagro, sem eion  im plica generalm ente 
que la acción es una indicación de algún poder o  significado al que 
está  subordinado en cuanto a  im portancia. ... Juan, entonces, pre­
senta los m ilagros no m eramente com o actos sobrenaturales ni com o 
m anifestaciones de poder sobrenatural, ni tam poco siquiera com o 
excepciones al curso general de los acontecim ientos, sino decidida­
m ente com o testigos m ateriales de una verdad espiritual subyacen­
te. ... A dem ás, estos hech o s p roclam aban  algo  inusual en la 
personalidad de Cristo, y constituían señales que apuntaban en d i­
rección de algo nuevo.'1’

Cuando comenzó a obrar milagros (2:11), fue inmediatamente 
observado por los líderes religiosos. Al principio, la mayoría de 
estos líderes parecían favorables hacia El (3:2). pero esto iba a 
cambiar rápidamente.

El primer año del ministerio del Señor quedó señalado por su 
primera purificación del templo, su entrevista con Nicodemo. y su 
conversación con la mujer samaritana (2:13— 4:42).

Sabiendo que los sinópticos registraban una buena cantidad de 
la actividad de Cristo durante el segundo año de su ministerio. Juan 
pasa bastante rápidamente a través de este período. Sin embargo, 
cuatro de las siete señales dadas en este evangelio, así como los 93

93. Merrill C. Tenney. John. The Gospel o f Belief (Grand Rapids: Eerd- 
mans. 1976). pp. 29-30.



Juan/127

importantísimos discursos acerca de la persona y obra de Cristo y el 
sermón del pan de vida, formaron pane del segundo año del minis­
terio de Cristo. Aunque Juan no incluye mucho material de este 
período, sí habla acerca de dos temas cruciales que generaron un 
enorme odio contra Cristo entre los líderes religiosos: (1) sus afir­
maciones de deidad y de una especial relación con el Padre, y (2) su 
actividad en día sábado. Los líderes religiosos creían que Jesús era 
culpable de blasfemia, y en varias ocasiones intentaron darle muerte 
por ello. También lo consideraban como un transgresor de la ley, 
por violar la ley del sábado. (Naturalmente, Jesús no quebrantaba 
las leyes de Dios, pero sí iba contra las tradiciones de los fariseos.) 
Estos temas eran cruciales y (desde un punto de vista humano) 
fueron la causa de que Jesús fuese a la cruz.

El relato de Juan acerca del tercer año del ministerio de Cristo 
gira en tomo a sus enseñanzas, como la del buen pastor, la luz del 
mundo, y la resurrección y la vida (7:1— 11:57). No sólo los mensa­
jes mismos son importantes, sino que las reacciones del pueblo ante 
los mensajes son significativas. Juan pone en claro que al ir avan­
zando el ministerio de Cristo, las opiniones respecto a Jesús de 
Nazaret se fueron polarizando. Menos y menos personas se mani­
festaban neutrales acerca de El. Jesús era considerado o bien como 
procedente de Dios, o bien un agente de Satanás. El ministerio 
público de Cristo es resumido por Juan en 12:36-43.

III. El. M IN IS T E R IO  OF. E N S E Ñ A N Z A  A L O S  O IS C ÍP U L O S  (13:1---17:26)

La última semana antes de la crucifixión la pasó el Señor prin­
cipalmente con los discípulos. El punto culminante de aquella se­
mana en el Evangelio de Juan es la noche antes de la crucifixión. 
Aquella noche transcurrió celebrando la Pascua con los discípulos. 
En aquellas horas con sus discípulos, Jesús les reveló muchas nue­
vas verdades tocante al Espíritu Santo, a la Iglesia, y a la relación de 
los discípulos con ellos. Esta sección termina con la gran oración de 
Cristo (17:1-26). Jesús oró en especial por la unidad, santificación y 
protección de su pueblo.

IV. El. M IN IS T E R IO  D E R E D E N C IÓ N  P A R A  E l .  M U N D O  (18:1— 19:42)

Después de pasar sus últimas horas con sus hombres, Jesús



128 / Panorama del Nuevo Testamento

pasó al huerto de Getsemaní. Después de orar por largo rato, sus 
enemigos llegaron y le arrestaron. Aquí y en otros pasajes de su 
evangelio, Juan no deja lugar a dudas de que Jesús se dejó arrestar y 
crucificar. Sabía de antemano lo que iba a suceder, y no fue una 
víctima de las circunstancias. Él estaba al control y se entregó vo­
luntariamente por la salvación del hombre. Es importante conside­
rar los siguientes textos: 2:4, 19; 3:14; 6:51, 64; 7:6, 8, 30; 8:20; 
10:11. 15. 17, 18; 12:23, 27; 13:1,3, 11; 14:2; 18:4, 11; 19:28,30. 
Estos pasajes señalan con claridad que Jesús no fue un mártir inde­
fenso, que no fue tomado por sorpresa, y que los hombres no tenían 
poder sobre Él, excepto lo que Él les permitiese hacer. (Véase la 
tabla en las pp. 74-75 para el orden de los acontecimientos durante 
la Semana de Pasión y para la contribución de Juan a este período 
de tiempo.)

V. El. M IN IS T E R IO  D E  R E V E L A C IÓ N  A L O S  C R E Y E N T E S  (20ll—21:25)

Juan incluye cuatro de las once apariciones conocidas de la 
resurrección de Cristo. (Véase la tabla en la página 76 para la lista 
de apariciones del Resucitado.) La única que es peculiar de Juan es 
la aparición del Señor a los siete discípulos junto al mar de Galilea.

Juan concluye su evangelio con información no registrada en 
ningún otro lugar (21:1-25). Este epílogo al evangelio tiene el pro­
pósito de clarificar los papeles de los apóstoles y la relación de 
Cristo con sus seguidores.



Tercera Parte

H echos: 
Proclamación del nuevo pacto



9
HECHOS

I n t r o d u c c ió n  a H f.c h o s

El libro de los Hechos es el único registro histórico del naci­
miento y primeros días de la Iglesia. Aunque en las cartas del 
Nuevo Testamento se pueden espigar algunas de las actividades de 
los apóstoles y de otros que esparcieron el evangelio de Cristo, el 
libro de los Hechos es nuestra fuente de información primaria de lo 
que tuvo lugar durante aquellos primeros treinta días de la existen­
cia de la Iglesia

P atern id ad  de H e c h o s

Tanto la evidencia intema dentro del libro de los Hechos como 
la evidencia externa de la tradición de la Iglesia declaran que Lucas 
fue el autor. Es testimonio unánime de la tradición de la Iglesia que 
Lucas fue autor del libro de los Hechos. “Desde luego, Clemente de 
Alejandría, Tertuliano e Ireneo se refieren unánimes a Lucas como 
el autor, como si no hubiese duda alguna sobre el tema. El canon de 
Muratori nos dice que los actos de todos los apóstoles fueron escri­
tos en un libro: Lucas lo recopiló para el excelentísimo Teófilo 
porque tuvieron variamente lugar en su presencia.”94

El libro de Hechos mismo contiene evidencia de que Lucas fue 
el autor. Está claro que el autor fue un compañero del apóstol Pablo. 
Esto se ve por las secciones en “nosotros” de Hechos (16:10-17; 
20:6—21:18; 27:1—28:16). En estas secciones, el autor emplea la 
primera persona en plural indicando que estaba con el apóstol Pablo 
y participando en los acontecimientos registrados. Al recopilar una

94. Richard B. Rackham, The Acts o f the Apostles (Grand Rapids: Baker, 
1964), p. XVI.



Hechos / 131

lista de los compañeros de Pablo en el período de tiempo cubierto 
por las secciones en “nosotros”, se encuentra un total de diecisiete 
personajes. Por medio de un proceso de eliminación, la lista queda 
reducida a Lucas. (Por ejemplo, Timoteo, Trófimo, Aristarco y otros 
son mencionados en 20:4 como otros “nosotros” distintos del 20:6, 
lo que los elimina como posibles autores de este libro.)

Las secciones en “nosotros” de Hechos son uniformes en estilo 
y lenguaje con el resto de Hechos, lo que indica que un individuo, 
Lucas, escribió el libro entero.95

Si se llega a la conclusión de que Lucas escribió el tercer 
evangelio, entonces se tiene que concluir que también escribió He­
chos. Ambos libros fueron dirigidos a Teófilo; el segundo se refiere 
al primero (“el primer tratado”); y la terminología y estilo de ambas 
obras son similares.

Su familiaridad con la lengua y literatura griegas se evidencian 
también por su vocabulario. Le encanta emplear palabras infrecuen­
tes. muy a menudo clásicas y poéticas. De hecho, a penas si pode­
mos leer un solo párrafo sin encontramos con algún rasgo notable o 
peculiar. Así. en el evangelio y en Hechos hay alrededor de 750 
palabras peculiares de S. Lucas en el [Nuevo Testamento], y de 
estas, 440 aparecen sólo en Hechos.96

Muchas de estas palabras se encuentran sólo en Hechos y Lu­
cas, y en ninguna otra parte del Nuevo Testamento.

La evidencia de la paternidad lucana es abrumadora. “La conclu­
sión de que Lucas es el autor está demostrada por la incidencia de 
términos médicos encontrados en el libro de los Hechos (1:3; 3:7ss.; 
9:18. 33; 13:11; 28:1-10).”97 (Para información adicional acerca del 
hombre Lucas, véase Introducción a Lucas en el Capítulo 7.)

L u g a r  v  f e c h a  d e  H e c h o s

El libro de Hechos termina con el encarcelamiento de Pablo en 
Roma Pablo llegó a Roma alrededor del 61 d.C. y permaneció allí

95. F. F. Bruce, The Book o f Acts (Grand Rapids: Eerdmans, 1966), p. 328.
96. Rackham, The Acts o f the Apostles, p. XIX.
97. Charles C. Ryric, Los Hechos de ¡os Apóstoles (Grand Rapids: Editorial 

Portavoz, 1981), p. 9.



132 / Panorama del Nuevo Testamento

durante dos años (28:30). Por ello, la historia de Hechos concluye en 
el 63 d.C, y ésta es la fecha probable de la redacción de este libro. 
Esta fecha parece razonable, por cuanto Hechos no hace referencia 
alguna a la persecución abierta contra los cristianos que desaló el 
emperador Nerón en el 64 d.C., ni al martirio de Pablo a finales de la 
década de los sesenta, ni a la destrucción de Jerusalén en el 70 d.C.

Ya que Lucas estaba con Pablo en Roma en aquel entonces, es 
razonable inferir que Roma fue el lugar donde fue redactado el 
libro.

P r o pó s it o  df. H ec h o s

Aparentemente, Lucas tenía varias razones para escribir He­
chos. Al considerar los propósitos de Hechos, es absolutamente 
necesario repasar el propósito declarado de Lucas al escribir su 
evangelio (Le. 1:1-4). Por cuanto el Evangelio de Lucas y el libro 
de Hechos constituyen dos partes de un todo literario, no tenemos 
que hacer suposiciones con respecto al propósito de Lucas. Eviden­
temente, el propósito principal de Lucas al escribir sus dos volúme­
nes era el de damos un relato preciso y ordenado del desarrollo del 
cristianismo.

En el primer volumen (Lucas), Lucas le narra a Teófilo las 
palabras y obras de Jesucristo, y en el volumen dos (Hechos), le 
cuenta la historia de las palabras y obras de Cristo hechas por medio 
de sus apóstoles. Hechos es el registro del testimonio de los apósto­
les del Señor Jesucristo resucitado. Se da la crónica de los primeros 
treinta años del cristianismo al registrar Lucas la expansión del 
evangelio de Cristo de Jerusalén a Roma.

Un segundo propósito al escribir Hechos fue dar una defensa 
escrita del cristianismo. Hay un énfasis claramente apologético en 
este libro. Lucas estaba preocupado por las percepciones que tenía 
la gente acerca de la Iglesia de Jesucristo. Allí donde iba el cristia­
nismo parecía ir acompañado de perturbaciones y desórdenes. En 
Hechos, Lucas intenta eliminar esta falsa percepción de que la Igle­
sia causaba problemas al exponer de manera clara y precisa lo que 
había sucedido, señalando en particular el papel jugado por los 
antagonistas líderes judíos.

Un tercer propósito al escribir Hechos fue proveer estabilidad



Hechos/133

para la nueva fe. Lucas quería que sus lectores supiesen que este 
movimiento no era meramente resultado de los esfuerzos de unos 
hombres llenos de celo. Por ello, puso un gran énfasis en las activi­
dades del Espíritu Santo, observando cómo su ministerio fue experi­
mentado en las vidas de los cristianos, y su poder evidenciado en 
manifestaciones sobrenaturales.

Bo s q u e jo  bá sico  de h ech o s

Apenas si se puede abrigar alguna duda de que la clave del 
libro es Hechos 1:8. Este versículo provee la estructura inspirada 
para el libro, al desarrollar Lucas su historia de la expansión del 
cristianismo de Jerusalén a Roma.

I. Introducción (1:1 —2:4)
A. El prólogo (1:1-5)
B. La ascensión de Cristo (1:6-l 1)
C. La preparación para el testimonio (1:12—2:4)

II. El testimonio en Jerusalén (2:5—8:3)
A. En P e n te c o s té s  (2:5-47)
B. De Pedro y Juan (3:1—4:31)
C. De los apóstoles (4:32—5:42)
D. De Esteban (6:1—8:3)

III. El testimonio en Judea y Samaria (8:4— 12:25)
A. De Felipe (8:4-40)
B. De Saulo (Pablo) (9:1-31)
C. De Pedro (9:32— 11:18)
D. De la Iglesia (11:19— 12:25)

IV. El testimonio hasta lo último de la tierra (13:1—28:31)
A. El primer viaje misionero (13:1— 14:28)
B. El concilio de Jerusalén (15:1-35)
C. El segundo viaje misionero (15:36— 18:22)
D. El tercer viaje misionero (18:23— 21:16)
E. El viaje a Roma (21:17—28:31)

T em a  d e  h ec h o s

Hechos 1:8 es una clave para este libro, al revelar la gran



134 / Panorama del Nuevo Testamento

comisión dada a los cristianos. Los cristianos deben ser testigos 
para Jesucristo, extendiendo las buenas nuevas de que Él murió y 
resucitó a fin de redimir a la humanidad. La evangelización del 
mundo es el gran tema de este libro.

C o n s i d e r a c i o n e s  e s p e c i a l e s  a c e r c a  d e  h e c h o s

1. Algunas importantes Escrituras de trasfondo
Al escribir Lucas el libro de Hechos, había ciertas verdades que 

él evidentemente suponía que sus lectores comprendían perfecta­
mente. Varias Escrituras resumen estas importantes verdades de 
trasfondo. Mateo 16:18 registra la profe ría de Cristo de la Iglesia 
venidera. La Iglesia (que no existía cuando Cristo hizo esta declara­
ción) sería “edificada” y sería victoriosa sobre Satanás. Hechos iba 
a ser el registro del comienzo y de la edificación de esta nueva 
entidad conocida como la Iglesia.

En Mateo 12:38-40, Cristo dijo a los líderes religiosos que sólo 
otra señal le sería dada a Israel: su resurrección. La muerte y resu­
rrección de Cristo es el trasfondo y la base del libro de Hechos.

Lucas 21:23-24 da la declaración del Señor de que la ciudad de 
Jerusalén sería destruida. Aquella generación de israelitas se encon­
traba bajo el juicio divino por el pecado nacional de rechazar a su 
Mesías. Había apremio en el mensaje de los apóstoles a los judíos. 
Debían salvarse de aquella perversa generación (Hch. 2:40). Y Ma­
teo 21:43 declara que el reino había sido quitado de Israel (aquella 
generación) y dado a otro pueblo (los gentiles, la Iglesia). Mientras 
que Dios iba con todo a cumplir en el futuro las promesas de su 
pacto con Abraham y con David, aquella generación que había 
recibido la oportunidad de recibir el reino había perdido su oportu­
nidad de experimentar el cumplimiento de aquellas promesas del 
pacto. Al abrirse Hechos, estas verdades son dadas por sentadas, no 
disputadas.

2. Interpretando Hechos
Cuando Cristo murió y resucitó, quedó instituido el nuevo pac­

to. Las operaciones del nuevo pacto comenzaron en toda su fuerza 
en el día de Pentecostés, cuando el Espíritu Santo vino en su pleni­
tud y comenzó la Iglesia. El viejo pacto, con todas sus leyes y 
reglas, fue echado a un lado. Aunque se puede establecer una clara



Hechos / 135

línea distintiva entre el final de lo viejo y el comienzo de lo nuevo, 
se debe recordar también que se precisa de tiempo para que este 
cambio tenga lugar en la experiencia humana. Hechos es el libro 
que registra esta transición del viejo al nuevo pacto.

Hechos registra la decadencia del viejo sistema y el surgimien­
to del nuevo. Es importante recordar esto cuando se interpreta He­
chos. Es esencial observar quién es la persona que está siendo 
descrita, y cuánto sabía. Por ejemplo, ya bien dentro de la era de la 
Iglesia (el nuevo pacto), había judíos que tenían una fe genuina en 
el Señor Dios de Israel pero que no tenían conocimiento de Jesu­
cristo. Había otros que habían respondido positivamente al ministe­
rio de Juan el Bautista, pero que casi no sabían nada de Aquel que 
él había anunciado. Por tanto, es importante observar cuidadosa­
mente acerca de quién trata el texto para poder interpretarlo apro­
piadamente. Hechos es de manera singular un libro de transición.

3. Señales y milagros en Hechos
Muy pocas veces en la Biblia vemos a Dios echando a un lado 

sus leyes naturales y obrando milagros por medio de algunos indivi­
duos escogidos. Pero Hechos registra muchos de estos aconteci­
mientos milagrosos, al obrar poderosamente el Espíritu Santo por 
medio de cienos hombres. ¿Por qué fueron empleadas estas obras 
milagrosas en los días que registra Hechos? Hay probablemente dos 
razones principales para este derramamiento de lo sobrenatural.

Primero, estos milagros acreditaban el nuevo mensaje predica­
do por los apóstoles. Con tantas ideas religiosas alrededor y con 
tantos que afirmaban haber sido enviados por Dios, las pretensiones 
de los apóstoles habrían sido consideradas simplemente como otras 
que añadir a una lista ya larga. Pero los milagros ponían aparte esta 
nueva fe, demostrando de manera poderosa que era ciertamente de 
Dios. (Observemos cómo Pedro integra cuidadosamente los aconte­
cimientos milagrosos con sus sermones en 2:15, 33; 3:12; 4:16.) 
Los milagros verificaban que estos hombres estaban proclamando 
un mensaje de parte de Dios. Se debería observar que Dios acreditó 
el viejo pacto mediante milagros en el monte Sinaí. Se pudo ver 
claramente que tanto el mensaje y el mensajero (Moisés) eran de 
parte de Dios. Por lo tanto, si Dios estaba dando un nuevo pacto, era



136 / Panorama del Nuevo Testamento

razonable esperar que también fuese acreditado mediante milagros. 
Y así lo hizo Dios.

Segundo, se emplearon los milagros para mantener el nuevo 
movimiento unido. La Iglesia hubiese podido dividirse fácilmente 
por líneas de raza y de prejuicio si no se hubiesen empleado mila­
gros para poner en claro a judíos, samaritanos y gentiles que la 
Iglesia debía ser una Los milagros fueron usados por Dios para 
convencer a los nuevos creyentes que todos eran iguales en la Igle­
sia. Todos debían saber que en el nuevo pacto nadie era superior. 
Los judíos, que tenían la preeminencia en el viejo pacto, tenían en 
particular necesidad de comprender esta igualdad.

R e s u m f .n  d e  H e c h o s  

I. I n t r o d u c c i ó n  (1:1—2:4)

A. E l p r ó l o g o  (1:1-5)

Lucas comienza su segundo volumen de manera semejante al 
primero, con una larga oración introductoria. En el primero recapi­
tula su evangelio, y da también lo que resultan ser tres temas del 
segundo volumen que había de ser todavía escrito. Primero, un 
segundo volumen sería un relato de las palabras y obras de Cristo 
que siguieron a su ascensión de vuelta al cielo. Segundo, aquel 
futuro ministerio sería llevado a cabo por medio de los apóstoles, 
aquellos hombres que había escogido para que le representasen y 
predicasen el evangelio. Y tercero, aquel futuro ministerio sería 
llevado a cabo por medio del Espíritu Santo, que daría poder a los 
apóstoles y a otros para el servicio.

Lucas relata también los dos principales objetivos de Cristo 
que fueron cumplidos durante los cuarenta días entre su resurrec­
ción y ascensión. Primero, durante aquellos días, el Señor Jesús dio 
muchas pruebas de que estaba vivo y de que había resucitado cor­
poralmente del sepulcro. Esta era, naturalmente, la base del mensaje 
de los apóstoles. Era lo que daba validez a la fe cristiana (cp. 1 Co. 
15:15-20). Si no había habido resurrección, entonces no había fe 
cristiana.

Segundo, el otro logro de aquellos días posteriores a la resu­
rrección fue la instrucción de los apóstoles por parte de Cristo.



Hechos / 137

Había muchas verdades que no podían comprender hasta que hubie­
sen experimentado los acontecimientos de la muerte y resurrección 
de Cristo. Sin embargo, una vez comprendieron plenamente estas 
necesidades de la fe, pudieron crecer de una manera mucho mayor. 
Muchas de las anteriores enseñanzas de Cristo cobraban sentido, 
muchas de las predicciones de los profetas del Antiguo Testamento 
se hacían inteligibles por primera vez, y podían comprender las 
doctrinas relacionadas con el nuevo pacto.

Los cuarenta días que precedieron a la ascensión de Cristo 
fueron días cruciales para los apóstoles y para la Iglesia que pronto 
se iba a formar.

B . L a  a s c e n s i ó n  d e  C r i s t o  (1:6-11)

La ascensión de Cristo tuvo lugar cerca de Betania, en la ladera 
oriental del monte de los Olivos (Le. 24:50). Justo antes de su 
partida al cielo le preguntaron al Señor si iba a restaurar en aquel 
tiempo el reino a Israel. Cristo, en su respuesta, no negó el futuro 
establecimiento del reino, sino que les informó que el tiempo de 
ello era decisión de Dios. El Señor, más bien, les dio el mandamien­
to de ir por todo el mundo predicando su evangelio. Los alentó con 
la verdad de que podrían hacerlo así debido al poder del Espíritu 
Santo. Cuando les hubo explicado con la suficiente claridad cuál iba 
a ser la obra de ellos, los dejó y se volvió al Padre. La ascensión 
revela la aprobación del Padre sobre la obra del Hijo. Después que 
el Señor hubo desaparecido de su vista, los apóstoles siguieron 
mirando arriba. Su meditación quedó interrumpida por dos ángeles 
que les hablaron de la “esperanza bienaventurada", que un día el 
Señor Jesús volverá.

C. La p r e p a r a c i ó n  p a r a  e l  t e s t i m o n i o  (1:12—2:4)

Estaba claro cuál era el primer deber de los apóstoles. Debían 
volver a Jerusalén y esperar. Pasaron mucho tiempo en oración con 
otros creyentes reunidos con ellos (1:14). Durante aquellos días 
trataron también de la cuestión práctica de la sustitución de Judas 
Iscariote. Es posible que esto fuese algo que el Señor Jesús les 
ordenó hacer. Pedro asumió el liderazgo y vio esta situación como 
predicha en la profecía del Antiguo Testamento (Sal. 69:25: 109:8).



138 / Panorama del Nuevo Testamento

Eran necesarios dos requisitos para el sustituto de Judas: (1) había 
de ser testigo de la resurrección de Cristo, y (2) tenía que ser testigo 
del ministerio de Cristo desde los días de Juan el Bautista hasta la 
ascensión. Dos hombres se ajustaron a estos requisitos. Los apósto­
les dejaron a Dios la decisión final, y Matías vino a formar parte de 
los Doce. (Quizá se precisaba de un duodécimo hombre debido al 
gobierno en el futuro reino [cp. Mt 19:28].)

Parece como si los apóstoles estuviesen esperando que sucedie­
se algo en el día festivo de Pentecostés. Jesús les había prometido 
que al cabo de no muchos días después de su ascensión les enviaría 
el Espíritu Santo (1:5). El Espíritu vino el día de pentecostés. Por 
cuanto el Espíritu es invisible, sería imposible saber cuándo vino si 
no se daba alguna evidencia de ello. Para verificar su venida, los 
creyentes oyeron el sonido de un viento violento, impetuoso. (El 
viento se usaba para simbolizar la obra del Espíritu. (Cp. Ez. 37:9, 
14; Jn. 3:8.) También vieron lenguas de fuego posándose sobre 
cada creyente. (El fuego habla a menudo de la presencia divina en 
las Escrituras. (Cp. Ex. 3:2: 40:34-38.) También, cuando el Espíritu 
descendió sobre ellos, pudieron hablar en lenguas. El hecho de 
hablar en lenguas sería empleado por Dios para dar un camino 
abierto para la predicación del evangelio. (Véase Apéndice IV: El 
don de lenguas.)
II. E l t e s t i m o n i o  e n  J e r u s a l é n  (2:5— 8:3)

A. En P e n t e c o s t é s  (2:5-47)

Los judíos dispersos por todo el mundo acudían en grandes 
multitudes a Jerusalén para celebrar las principales fiestas judías. 
Ellos probablemente conocerían el griego, arameo y también su 
propia lengua. Estos peregrinos se sintieron asombrados al oír a un 
pequeño grupo de galileos hablando (alabando a Dios) en sus pro­
pios y singulares dialectos (2:6-8). Esto causó sensación, enorme 
interés y confusión entre los judíos. Y quisieron saber cómo podía 
ser esto.

Pedro, hablando por los apóstoles, llevó de inmediato a sus 
oyentes al profeta Joel. Pedro empleó Joel para comunicar dos pun­
tos: (1) Dios derrama su Espíritu sobre el hombre, y (2) todo el que 
invoque el nombre del Señor será salvo. Pedro recordó luego al



Hechos /139

pueblo acerca del pasado reciente, señalando que Israel había dado 
muerte a Jesús de Nazaret. Pero Jesús había sido acreditado por 
Dios por medio de señales y milagros y finalmente por medio de su 
resurrección de entre los muertos. Pedro expuso a continuación las 
palabras del rey David, observando que él había esperado este día 
de resurrección. Pedro, refiriéndose de nuevo a la realidad de la 
resurrección de Jesús, observó que el hablar en lenguas era prueba 
del hecho de que el Jesús resucitado estaba a la diestra del Padre, 
derramando el Espíritu Santo sobre personas (2:33). El punto culmi­
nante del mensaje de Pedro (2:36) es que Jesús, a quien vosotros 
crucificasteis, es Señor y Cristo.

El mensaje de Pedro hizo una profunda impresión al darse 
cuenta esta gente de la magnitud de la culpa de Israel al asesinar a 
su propio Mesías. Con un sentimiento de impotencia y desesperan­
za, clamaron: “¿Qué haremos?” (2:37). Pedro les dijo que necesita­
ban cambiar de manera de pensar acerca de Jesús de Nazaret, y 
cambiar su identificación pública (2:38). La decisión nacional, que 
condujo a la crucifixión de Cristo era que Él era un blasfemo y un 
agente del mismo diablo. Debían cambiar su postura y reconocer 
que era el Mesías. Y debían identificarse públicamente con Él me­
diante el bautismo con agua. Unas tres mil personas respondieron 
favorablemente a Pedro, y fueron añadidas a la Iglesia.

Cuando estas personas creyeron, se aislaron mucho de la vida 
social y religiosa judía. La Iglesia devino ahora el centro de estas 
cosas para estos nuevos creyentes. Durante los siguientes meses, 
pasaron mucho tiempo juntos, siéndoles enseñadas las doctrinas del 
nuevo pacto, adorando, orando y ministrando (2:42-47). Los mila­
gros obrados por los apóstoles, la maravillosa unidad entre estos 
creyentes, y el verdadero amor unos a otros, atrajeron a muchos, 
que el Señor siguió añadiendo a la Iglesia.

B. D e  P f .d r o  y  J u a n  (3:1—4:31)

Lucas refiere que los apóstoles obraron muchas señales (2:43). 
Ahora registra uno de ellos. Ilustra el hecho de que los milagros 
apostólicos acreditaban el mensaje y al mensajero, y abrían el cami­
no para la predicación del evangelio. El templo era usado por los 
apóstoles como lugar de enseñanza y evangelismo, siguiendo el



140 / Panorama del Nuevo Testamento

ejemplo del Señor Jesús. En el área del templo, Pedro y Juan sana­
ron a un hombre que había sido cojo durante unos cuarenta años 
(cp. 4:22). Este genuino milagro produjo una reacción de asombro, 
y también le dio a Pedro una oportunidad para predicar de nuevo 
acerca de la resurrección de Jesucristo (3:11-26). La respuesta fue 
grande, aumentando el número en la Iglesia de Jemsalén a cinco mil 
(4:4). Pero este incidente también dio a los apóstoles su primera 
experiencia de persecución de parte de los líderes religiosos. Cuan­
do fue interrogado por los líderes, Pedro respondió con un mensaje 
que contema los mismos elementos básicos que los dos anteriores: 
que sus oyentes eran culpables de dar muerte al Mesías, que Dios 
había dado su aprobación a Jesús, como se evidenciaba por su 
resurrección de entre los muertos, y que tenían que acudir a Él 
como el único camino de salvación (4:8-12). Los gobernantes se 
sintieron asombrados ante su denuedo y uso de las Escrituras, y no 
podían negar la validez del milagro. Pero, a pesar de todo, pronun­
ciaron una orden de que no se debía predicar más en el nombre de 
Jesús de Nazaret (4:18). Pedro y Juan proclamaron su decisión de 
no cumplir tal decreto (4:19-20). Se volvieron con los otros creyen­
tes para orar acerca de esto, pidiendo a Dios que les diese denuedo 
(4:23-31).

C. De l o s  a p ó s t o l e s  (4:32—5:42)

La unidad, el amor, el poder y el crecimiento fueron los rasgos 
de la Iglesia en los días que siguieron (4:32-35). Las puertas del 
hades estaban siendo asaltadas. El contraataque de Satanás contra la 
Iglesia incluyó no sólo una estrategia extema (persecución de parte 
de los gobernantes), sino también tácticas intemas (intentos de des­
truir la unidad y la pureza mediante el pecado dentro de la asam­
blea). La historia de Ananias y de Safira es la historia de uno de 
estos intentos (5:1-11). Esta pareja casada engañaron y mintieron a 
propósito, e inmediatamente pagaron su pecado con sus vidas. El 
severo y dramático juicio de Dios sobre estos dos creyentes procla­
mó de manera clara para todos su deseo de pureza en su iglesia 
(lección que la moderna Iglesia parece haber olvidado). El resultado 
fue que sobrevino un gran temor sobre todos los que oyeron de este 
acontecimiento.



Hechos/141

Después de las muertes de estas dos personas, hubo otro paso 
de avance en la vida de la Iglesia; muchos vinieron a la fe en Cristo 
(5:12-16). Obrando los apóstoles muchos milagros y predicando 
con eficacia en el templo, los líderes judíos otra vez los volvieron a 
arrestar. Este arresto evidenció unos sentimientos más intensos y 
una mayor determinación de parte de los líderes religiosos. Una vez 
más, Pedro los confrontó con el mensaje de que aunque habían 
dado muerte a su propio Mesías, Dios lo había resucitado de entre 
los muertos. Como respuesta, algunos de ellos manifestaron su de­
seo de dar muerte a los apóstoles (5:33), pero el consejo de Gama­
liel, uno de los grandes maestros de aquellos tiempos, impidió que 
se llevase a cabo tal cosa. Azotaron a los apóstoles, esperando que 
tal trato los intimidaría al silencio. Pero no fue así; los apóstoles 
prosiguieron predicando (5:42).

D. Dt EsTtBAN (6:1—8:3)

Esteban es ahora presentado a los lectores de Lucas conforme 
se desarrolla la historia de la expansión del cristianismo. Como 
resultado de un problema financiero que tenía que ver con el cuida­
do de las viudas, Esteban entra en el relato. Era un hombre de 
excelente carácter y sabiduría espiritual (6:3). No sólo afrontó con 
éxito el problema financiero (junto con los otros hombres seleccio­
nados), sino que también ministraba la Palabra de Dios y hacía 
milagros. Su ministerio lo llevó a la sinagoga de los libertos (6:9), 
donde presentó y debatió los derechos de Jesús. Estaba tan lleno del 
Espíritu y del conocimiento de las Escrituras, que los incrédulos no 
pudieron responderle de manera efectiva. Fue falsamente acusado 
de blasfemia y hecho comparecer ante el gran sanedrín. En su de­
fensa (7:2-53), Esteban refutó diestramente a sus acusadores, y ter­
minó su mensaje con una severa denuncia de los líderes. Este valeroso 
discurso fue la causa de su muerte, porque los enfurecidos líderes 
sacaron a Esteban de la cámara del consejo y le dieron muerte 
apedreándolo. La Iglesia terna ahora su primer mártir. La muerte de 
Esteban señaló el inicio de una gran persecución general de la 
Iglesia (8:2). Esta persecución fue dirigida por un hombre llamado 
Saulo (8:3).



142 / Panorama del Nuevo Testamento

III. El. T E S T IM O N IO  E N  J l tD E A  Y S A M A R IA  (8:4---12:25)

A. Dt Felipe (8:4-40)

Por primera vez, la Iglesia deja los límites de Jerusalén y se 
expande a otras localidades. La persecución de la Iglesia tuvo el 
beneficioso efecto de que el evangelio se extendiese a otras perso­
nas. La historia se centra en Felipe, que había sido uno de los 
escogidos para hacer frente al problema de la financiación de las 
viudas. (Hch. 6). Felipe salió a la región de Samaria predicando el 
evangelio y obrando milagros. El resultado de su ministerio fue 
notable, pues multitudes se convirtieron. Cuando los apóstoles su­
pieron del evangelismo entre los samaritanos, enviaron a Pedro y a 
Juan para que constatasen qué era lo que estaba sucediendo. Por 
medio de milagros apostólicos el Señor mostró que los samaritanos 
estaban genuinamente salvados, y que eran iguales en la Iglesia. 
Esta singular experiencia en Samaria fue necesaria para mantener 
unido el movimiento y asegurar la unidad de la Iglesia.

B .  D e  S a u l o  ( P a b l o )  (9:1-31)

Lucas toma ahora el hilo de 8:3. prosiguiendo su narración 
acerca del líder religioso Saulo. No satisfecho con la persecución 
local en Jerusalén, Saulo pidió y recibió documentos de extradición 
contra los cristianos que encontrase en otros lugares. Probablemente 
había recibido noticias de que había un grupo considerable de cris­
tianos en Damasco. Por ello, emprendió camino a aquella ciudad. 
Acercándose Saulo y su grupo a Damasco, vio al Cristo glorificado, 
resucitado. Aunque los otros miembros del grupo sabían que algo 
sucedía, sólo Saulo vio a Jesucristo y oyó sus palabras. Saulo llegó 
a la fe en Aquel a quien había estado persiguiendo. Quedó tempo­
ralmente ciego y tuvo que ser conducido a la ciudad de Damasco. 
Allí fue ayudado por un hombre llamado Ananias, que alentó a 
Saulo en su recién hallada fe. Luego Saulo pasó algún tiempo en 
Arabia, y más adelante volvió a Damasco (cp. Gá. 1:15-17). Saulo 
(más bien conocido como Pablo) comenzó a predicar que Jesús de 
Nazaret es el Mesías. Su predicación provocó gran turbación entre 
los judíos incrédulos, los cuales quisieron matarle. El gran persegui­
dor se había convertido en un enérgico predicador de la fe que había



Hechos/143

antes tratado de destruir. El Señor le reveló a Pablo (Saulo) que 
tenía una misión especial para él entre los gentiles. (Obsérvese Hch. 
22:3-21 y 26:6-23 para información adicional acerca de la experien­
cia de conversión de Pablo.) Pablo huyó de Damasco, subió a Jeru- 
salén, y luego emprendió viaje a Tarso (9:26-30).

C. D e  P e d r o  (9:32— 11:18)

Pedro ministró en varias ciudades, pero fue el incidente en Cesa- 
rea que es particularmente digno de señalar. Allí, varios gentiles (que 
no eran prosélitos judíos) vinieron a la fe en Jesucristo. Tras respon­
der al mensaje de Pedro, el Espíritu Santo confirmó la validez de la fe 
de ellos por medio de señales sobrenaturales, de la misma clase que 
habían tenido lugar entre los judíos en pentecostés. Esto hizo evidente 
para los creyentes judíos que Dios había introducido a los gentiles en 
la Iglesia como iguales a los judíos. (Esta lección habría de ser vuelta 
a aprender en varias ocasiones en los años que iban a seguir.)

D. Df. l a  I g l e s i a  (l 1:19— 12:25)

Comienza a entrar una nueva fase de evangelismo en la vida de 
la Iglesia al llegar el evangelio a la ciudad de Antioquía de Siria. 
Pablo deviene ahora una parte importante del evangelismo entre los 
gentiles (11:19-26). La iglesia en Antioquía vino a ser la primera en 
ser predominantemente gentil en su composición. Es en Antioquía 
que Pablo y Bernabé ministraron por primera vez de manera amplia 
juntos entre los gentiles.

En esta ocasión, otra oleada de persecución azotó a la iglesia de 
Jerusalén. Esta persecución, conducida por Herodes Agripa 1 (nieto 
de Herodes el Grande), fue aparentemente lanzada para encontrar 
favor entre los judíos. El primer apóstol en ser martirizado (Jacobo) 
fue ejecutado, y Pedro fue encarcelado. Estos fueron días oscuros 
para la Iglesia, pero Dios seguía obrando poderosamente. El evan­
gelio siguió extendiéndose (12:24).

IV. E l  t e s t i m o n i o  h a s t a  l o  ú l t i m o  d e  l a  t i e r r a  (13:1—28:31)

A. E l p r i m e r  v i a j e  m i s i o n e r o  (13:1— 14:28)

En el calendario de Dios, había llegado el momento para que el 
evangelio se extendiese al mundo como nunca lo había hecho antes.



144 / Panorama del Nuevo Testamento

Prim er y segundo v ia jes de  Pablo

Mientras oraban y ayunaban, los creyentes en Antioquía supieron 
cuál era la voluntad de Dios. Pablo y Bernabé fueron seleccionados 
para una obra especial, quizá por medio de alguien que tuviese el 
don de profecía. Este ministerio los iba a llevar a nuevas regiones 
con el evangelio.

La primera parada de los misioneros fue en la isla de Chipre, 
donde evangelizaron en las dos ciudades de Salamis y Pafos. Luego 
zarparon hacia las costas de Asia Menor, dirigiéndose tierra adentro 
a las ciudades de Antioquía de Pisidia, Iconio, Listra y Derbe. En 
cada ciudad evangelizaron y fundaron iglesias. Pero también expe­
rimentaron el odio y la persecución de los judíos. Los dos misione-



Hechos/145

ros volvieron a su base de Antioquía de Siria, e informaron de todas 
las maravillas que Dios había hecho.

B. El c o n c i l i o  d f . J e r u s a l é n  (15:1-35)

Mientras enseñaban de nuevo en Antioquía, Pablo y Bernabé 
se tuvieron que enfrentar con judíos procedentes de Judea. Estos 
judíos estaban enseñando que para ser salvos, la gente (gentiles 
incluidos) debían ser circuncidados y guardar la ley de Moisés. 
Pablo y Bernabé se manifestaron en desacuerdo con ellos, y siguie­
ron unos acalorados debates. El problema era de tal magnitud que 
se decidió acudir a Jerusalén, y allá, con los apóstoles, decidir la 
cuestión. Este acontecimiento fue muy serio y extremadamente im­
portante en la historia de la Iglesia. Este asunto teológico podía 
partir la Iglesia en dos. Si se hubiesen añadido los ritos del judaismo 
al nuevo pacto, probablemente habría habido una división.

Después de discutir la cuestión y de escuchar los testimonios 
de Pedro, Pablo y Bernabé, se aceptó que los gentiles no debían 
guardar la ley para ser salvos. Sin embargo, se exhortó a los cristia­
nos gentiles a respetar los sentimientos y forma de ser de los cristia­
nos judíos y no ofenderlos intencionadamente.

C. E l  s e g u n d o  v i a j e  m i s i o n e r o  (15:36— 18:22)

Pablo vio que era necesario visitar las nuevas iglesias que ha­
bían sido fundadas en el primer viaje misionero. Cuando su compa­
ñero Bernabé quiso llevarse consigo a su sobrino Juan Marcos, 
Pablo rehusó permitirlo. (Marcos los había dejado en su primer 
viaje, abandonando el grupo misionero.) Esto causó una disensión 
entre los dos hombres, resultando en la separación de ellos. Bernabé 
se llevó consigo a Marcos, y volvió a visitar Chipre. Pablo escogió 
a Silas para que fuese con él. Pablo y Silas confirmaron las iglesias 
de Asia Menor que habían sido fundadas en el primer viaje. Tam­
bién, en Asia Menor se unió Timoteo al grupo misionero. Después 
de haber sido impedidos por el Espíritu Santo de entrar en ciertas 
provincias (16:6-7), el grupo misionero llegó aTroas.

En esta localidad se juntó Lucas con ellos, y Pablo vio la 
“visión macedonia”, en la que un hombre pedía el evangelio para 
aquel territorio. Pasaron a las ciudades de Filipos, Tesalónica, Be-



146 / Panorama del Nuevo Testamento

rea, Atenas y Corinto. En aquellas ciudades, allí donde había una 
sinagoga, Pablo iba allá en primer lugar, y predicaba a Jesús. Pablo 
hablaba allí hasta que se veía obligado a irse. A menudo, su aten­
ción pasaba a continuación a los gentiles, que generalmente reaccio­
naban mejor. Pablo se quedó un año y medio en la ciudad de 
Corinto, que fue la estancia más larga en una ciudad en el segundo 
viaje. En la mayoría de estas ciudades se fundaron iglesias.

D. E l t e r c e r  v i a j e  m i s i o n e r o  (18:23—21:16)

Después de pasar un período de tiempo en Antioquía de Siria, 
Pablo volvió a su actividad misionera. Después de viajar por las 
regiones de Galacia y de Frigia se dirigió a Efeso, donde ministró 
por espacio de unos tres años, más que en cualquier otro lugar en el 
tercer viaje. Su ministerio allí fue sumamente eficaz (19:20). Luego 
volvió a las ciudades de Macedonia y Grecia para comprobar el 
estado de las iglesias allí. Después de esto se dirigió a Troas de 
camino a Jerusalén, donde acabó su viaje. Durante todo este viaje a 
Jerusalén, Pablo había recibido advertencias de que le esperaban 
aflicciones allí. Fue arrestado en Jerusalén, y esto dio comienzo a 
unos cuatro años de encarcelamiento.

E. E l v i a j e  a  R o m a  (21:17—28:31)

Pablo presentó varios alegatos en su defensa delante de las 
autoridades judías y romanas. Su vida estaba en gran peligro en 
Jerusalén, y pudo ser llevado a la ciudad de Cesárea sede de la 
guarnición romana. Después de presentar alegatos ante Festo, Félix 
y Agripa, Pablo pidió ser juzgado como ciudadano romano en Roma. 
Por cuanto tenía este derecho, Pablo fue llevado a Roma. La nave 
del apóstol zarpó estando ya adelantada la época de navegación, en 
un tiempo en que no era muy prudente navegar por el Mediterráneo. 
La nave fue arrebatada por una terrible tempestad, y llevada a la 
deriva unas 435 millas (unos 700 kilómetros) hasta naufragar en la 
isla de Melita. Desde ella, tras una estancia de tres meses, Pablo fue 
llevado a Roma (27:1—28:16).

Pablo quedó en Roma bajo arresto domiciliario, pero tenía li­
bertad para predicar el evangelio a los que le venían a visitar. Lo 
más probable es que Pablo fuese libertado tras los dos años en



H
echos/147



CRONOLOGÍA DE HECHOS Y DE LAS EPÍSTOLAS
d.C.33 47 48 50 53 57 58 60 62 64 100

Pedro y 
Pablo

Ministerio de 
Pedro; con­
versión de 
Pablo

ter. viaje 
de Pablo

Concilio de 
Jerusalén; 
Pedro 
y Pablo

2a viaje 
de
Pablo

3er viaje 
de
Pablo

Arresto de
Pablo:
Jerusalén

Pablo
encarcelado:
Cesárea

Pablo
encarcelado:
Roma

Últimos 
viales de 
Pablo, 
martirio

Nada

Epístolas
del
Nuevo
Testa­
mento

Santiago Gálatas Ninguna 1 Tésalo- 
(licenses
2 Tesalo- 
nicenses

1 Corintios
2 Corintios 
Romanos

Ninguna Ninguna Etesios
Colosenses
Filemón

Fllipenses

1 Timoteo 
Tito
2 Timoteo

Escritas 
antes del 
70 d C : 
t Pedro 
2 Pedro 
Hebreos

Escritas 
después del 
70 dC 
Judas
1,2.3, Juan 
Apocalipsis

Capítulos 
en Hechos

1—12 13—14 15 15—18 18—21 21—24 24-26 27—28 Ninguno Ninguno

148 / Panoram
a del N

uevo Testam
ento



Hechos/149

Roma y que prosiguiese su actividad misionera Pero con la llegada 
del evangelio a Roma se había cumplido el propósito de Lucas al 
escribir Hechos.

Ei. apóstol Pablo

Se puede decir sin temor a contradicción que ningún ser huma­
no ha hecho tanto impacto en la Iglesia cristiana como el apóstol 
Pablo. Su actividad misionera esparció el evangelio por todo el 
mundo de su tiempo. Sus cartas dieron gran parte de la base teológi­
ca sobre la que descansa la Iglesia de Jesucristo. Este hombre fue 
cuidadosamente preparado por Dios para su papel como el apóstol a 
los gentiles. La conversión de Pablo en el camino de Damasco fue 
espectacular y sobrenatural, pero no fue el punto de partida en su 
preparación como apóstol de Dios para los gentiles.

La elección de Pablo fue la ejecución final de un designio que 
había estado madurando largamente en el propósito de Dios, y que 
fue llevado paso a paso en el curso de los acontecimientos. Pablo 
había sido escogido ya antes de nacer y puesto aparte como apóstol 
de los gentiles; y cuando llegó el momento apropiado, tuvo lugar la 
revelación, y el designio de Dios se hizo conscientemente presente 
en la mente y en el corazón del hombre. No fue una repentina e 
imprevista elección de un instrumento humano. Fue la consuma­
ción de un proceso de selección y de preparación que había comen­
zado antes de su nacimiento, pero del que al principio había estado 
totalmente ignorante, tan ignorante que había gastado su energía 
luchando en vano contra su apremiante poder.98 99

Por cuanto el apóstol Pablo es una figura tan dominante en la 
iglesia primitiva y en la literatura del Nuevo Testamento, es apro­
piado considerar brevemente algo de su vida y trasfondo. Charles 
Ryrie provee un buen bosquejo, que seguiremos de cerca."

98. William M. Ramsay, The Cities ofSt. Paul (Grand Rapids: Baker, 1960),
p. 86.

99. Charles C. Ryrie, Teología Bíblica del Nuevo Testamento (Grand Ra­
pids: Outreach Publications, 1983). pp. 131-142.



150 / Panorama del Nuevo Testamento

L a  i n f lu e n c i a  d e l  j u d a i s m o  s o b r e  P a b l o

1. Pablo era un patriota hebreo
Aunque fue enviado a los gentiles, Pablo siempre sintió un 

profundo amor por su propio pueblo de Israel (p.ej., Ro. 3:1; 9:1-3). 
La temprana instrucción de Pablo en la ley y su aprendizaje de un 
oficio (fabricación de tiendas) revelan que provenía de una familia 
que vivía ajustada a la verdadera ideología israelita.

2. Pablo era fariseo
El padre de Pablo era fariseo (Hch. 23:6), y el mismo Pablo 

había sido un fariseo lleno de celo (Fil. 3:5). Había aventajado a sus 
contemporáneos en su práctica del fariseísmo con su énfasis en el 
conocimiento de las Escrituras, la justicia extema, los ayunos y el 
diezmo. (Véase “El trasfondo religioso del Nuevo Testamento” en 
el Capítulo 3, pp. 26-39, para una exposición de los fariseos.) “El 
fariseísmo le dio a Pablo hábitos de disciplina para su vida como 
cristiano, y el cristianismo le dio libertad del legalismo de su vida 
como fariseo.”100

3. Pablo era estudioso del Antiguo Testamento
En la sinagoga de Tarso, Pablo habría aprendido las Escrituras 

hebreas. Hasta los 12 años habría aprendido a escribir la lengua 
hebrea, estudiado la Ley y los Profetas, y dominado la historia 
judía. A los 13 años probablemente fue enviado a Jerusalén para 
avanzar su educación bajo el célebre maestro Gamaliel (Hch. 22:3).

Durante los siguientes cinco o seis años se sentó a los pies de 
Gamaliel. ... Pablo aprendió a diseccionar un texto hasta poder 
sacar docenas de posibles significados. ... Pablo aprendió a debatir 
en el estilo de pregunta y respuesta conocido en el mundo antiguo 
como la “diatriba”, y a exponer, porque un rabí era en parte un 
abogado que perseguía o defendía a los acasados de quebrantar la 
ley sagrada, y en parte predicador.101

100. Ibid., p. 134.
101. John Pollock, The Man Who Shook the World (Wheaton, 111.: Victor, 

1972), pp. 6-7.



Hechos / 151

4. Pablo fue misionero
Como alumno de Gamaliel. Pablo habría conocido el objetivo 

de un prosélito al año por cada judío. Desde su juventud le habían 
inculcado la idea de extender la verdad de Dios a otros. Esta idea 
sería santificada y empleada por el Cristo resucitado en la propaga­
ción del evangelio durante los años adultos de Pablo.

L a in flu en cia  del  h e l e n is m o  so b r e  P a rlo

1. La ciudad de Tarso
Pablo nació y se crió en Tarso, la capital de la provincia roma­

na de Cilicia. Tarso había sido fundada como ciudad-estado griega 
en el 171 por Antíoco Epífanes. La evidencia señala a que los 
judíos se establecieron en Tarso desde la fundación de la ciudad, y 
que recibieron derechos como ciudadanos.102 103 Pablo mantenía clara­
mente su condición de ciudadano romano (p.ej., Hch. 21:39) y po­
dría ser que esta ciudadanía hubiese sido por mucho tiempo condición 
de la familia de Pablo. "‘Los derechos de ciudadanía sólo podían 
conseguirse por herencia de un padre ciudadano, aparte de los casos 
excepcionales en que eran otorgados por una ley formal a una per­
sona como recompensa por los servicios dados a la ciudad; pero 
estos casos eran relativamente pocos en cualquier ciudad, porque 
este derecho era guardado de manera celosa.”10' La ciudadanía ro­
mana de Pablo resultó inapreciable al viajar por el mundo romano 
predicando el evangelio.

Tarso era también un centro académico, pues poseía una uni­
versidad. Aunque probablemente no era una universidad célebre, sí 
era un lugar donde se enseñaba y debatía la filosofía. Puede que 
Pablo hubiese formado parte de esta situación, o no, pero desde 
luego quedó expuesto al pensamiento griego de una forma en que 
no lo sería un judío en Palestina (p.ej., Tit. 1:12). Tarso fue útil para 
preparar a Pablo para ser el apóstol a los gentiles.

2. Las religiones de misterio
Pablo debió estar bien familiarizado con las religiones que pro­

metían una especial relación con los dioses. (Véase “El trasfondo

102. Ramsay, The Cities o f  Si. Paul, pp. 180-186.
103. Ibid.,p. 137.



152 / Panorama del Nuevo Testamento

religioso del Nuevo Testamento”, en el Capítulo 3, pp. 26-39 para 
una exposición de las religiones de misterio.) “Aunque Pablo mos­
trase familiaridad con la terminología de los misterios, e incluso 
aunque pueda haber empleado algunos de estos términos en un 
intento deliberado de interesar a los lectores griegos en el evangelio 
de la salvación de Dios, ello no demuestra en forma alguna que la 
teología de Pablo se derivase en absoluto ni que dependiera de la 
teología de aquellas sectas.”1<u Hay significativas diferencias entre 
la teología de Pablo y las enseñanzas de las religiones de misterio.

L a  v i d a  p e r s o n a l  d e  P a b l o

En el mundo romano de la época de Pablo era cosa común para 
una persona ser conocida por varios nombres. Pablo [Paulo) era su 
nombre latino, y Saulo era su nombre hebreo. Siempre tuvo estos 
nombres, y no tienen relación con su conversión; o sea, que su 
nombre no fue cambiado a Pablo tras su conversión.

Es opinión de varios eruditos que Pablo había estado casado 
pero que su mujer murió, o que quizá le dejó cuando llegó a ser 
creyente en Cristo. Aunque esto es cuestión de especulación, la 
enseñanza de Pablo acerca del matrimonio y su presencia en el 
sanedrín judío indican fuertemente que había estado casado.

L a co n v ersió n  d e  P ablo

La conversión de Pablo fue ocasionada de manera repentina 
cuando se encontró con el Cristo resucitado en el camino de Damas­
co. Sin embargo, había cuestiones que habían estado inquietando a 
Saulo de Tarso antes de aquel decisivo acontecimiento. Jesús mismo 
le recordó a Saulo que dura cosa era “dar coces contra el aguijón” 
(Hch. 26; 14). Estos aguijones que pinchaban la mente y el corazón de 
Saulo probablemente incluían el testimonio y martirio de Esteban, las 
vidas piadosas de los cristianos a los que perseguía, y su conocimien­
to de los milagros y enseñanzas del Señor Jesús. Cuando la voz desde 
el cielo le dijo: “... Yo soy Jesús, a quien tu persigues...” (Hch. 9:5), 
cesó la lucha interior, y Pablo se convirtió en cristiano.

La conversión de Saulo de Tarso es una de las grandes apolo- 104

104. Ryrie. Biblical Theology, pp. 157-158.



Hechos/153

gías de la fe cristiana. No hay explicación adecuada (excepto la 
bíblica) para el dramático cambio que tuvo lugar en aquel hombre. 
La incredulidad no ha podido dar respuesta de manera satisfactoria 
a la declaración bíblica de que este hombre, que odiaba a los cre­
yentes en Cristo, pasase de repente a ser uno de ellos y el más gran 
predicador de la fe en Jesucristo.

CRONOLOGÍA DE LA VIDA DE PABLO
F e c h a  (d .C .) A c o n te c im ie n to s

1
14
34
44
4 7
4 9
5 0  
54 
5 8  
6 0  
62  
64

Nacimiento del apóstol Pablo
Pablo enviado a Jerusalén para estudiar con Gamaliel
Conversión de Pablo (Hch. 9)
Ministerio de Pablo en Antioquía
El primer viaje misionero de Pablo
El concilio de Jerusalén
El segundo viaje misionero de Pablo
El tercer viaje misionero de Pablo
Pablo encarcelado en Cesárea
Primer encarcelamiento de Pablo en Roma
Liberación de Pablo de su encarcelamiento en Roma
Segundo encarcelamiento de Pablo en Roma: su muerte



Cuarta Parte

L as epístolas:
Explicación del nuevo pacto



10
PERSPECTIVAS ACERCA DE LAS 

EPÍSTOLAS

La necesidad  df. cas epístolas 

Al crecer la Iglesia más allá de los confines de Jemsalén y 
comenzar a extenderse por el mundo, se hizo totalmente necesario 
que la verdad que conducía a la Iglesia fuese escrita de manera 
permanente. Se escribieron cartas de instrucción a iglesias y a indi­
viduos. Estas veintiuna cartas, que han sido preservadas en nuestro 
Nuevo Testamento, fueron escritas casi exclusivamente por apósto­
les. Ellas fundamentaron a la iglesia en su fe, y garantizaron un 
cuerpo autoritativo y coherente de verdad por medio del cual vivie­
se la Iglesia.

Las ventajas de i .as epístolas

Estas cartas son comúnmente llamadas “epístolas”, que es sen­
cillamente un nombre menos común para una carta. Una epístola 
tenía, como forma de comunicación, ciertas ventajas.

Una carta da más libertad al escritor, tanto en tema como en 
expresión, que un tratado formal. Una carta es por lo general algo 
circunstancial, o sea, que se escribe como consecuencia a alguna 
circunstancia que demanda que sea tratada con prontitud. El estilo 
de una carta depende mayormente de la circunstancia que la ocasio­
na. ... Pablo empleó con frecuencia la forma epistolar para el propó­
sito de comunicar instrucción y consejo.105

105. C. F. Hogg y W. E. Vine. The Epistles to the Thessatonians (Fincastle, 
Va.: Scripture Truth. 1959), p. 5.



156 / Panorama del Nuevo Testamento

L a  l o n g it u d  df. l a s  e p ís t o l a s

Las epístolas del Nuevo Testamento eran mucho más largas 
que las cartas normales que se escribían en aquellos tiempos. Las 
cartas literarias escritas por hombres como Cicerón y el filósofo 
Séneca tenían una media de unas 200 palabras, mientras que la carta 
media escrita por Pablo tenía unas 1.300; la escrita a los Romanos 
contiene unas 7.100 palabras.106

E l  e s t u d io  df. l a s  e p ís t o l a s

En este estudio, nuestro enfoque será mirar primero las trece 
epístolas escritas por el apóstol Pablo, y luego examinar las ocho 
canas generales escritas por varios otros autores. Nuestro enfoque a 
las cartas de Pablo será cronológico, estudiándolas conforme aparecen 
en la historia y también dividiéndolas en cuatro grupos. Las ocho 
epístolas generales serán también estudiadas en orden cronológico.

106. Robert H. Gundry, A Survey o f the New Testament, ed, rev. (Grand 
Rapids: Zondervan, 1981), p. 245.



L as e p ís to la s  pau linas 
Grupo 1

LAS PRIMERAS EPÍSTOLAS DE PABLO
C arta F e c h a  (d .C .) E scrita  d e s d e

Gálatas 48 Antioquía de Siria
1 Tesalonicenses 51 Corinto
2 Tesalonicenses 51 Corinto



11
GÁLATAS

Introducción  a G áuatas

P a tern id ad  de C alatas

El apóstol Pablo se identifica a sí mismo como el autor en el 
versículo inicial de esta carta.

L u g a r  y fech a  d e  G álatas

Hay una gran variedad de opiniones entre los académicos acer­
ca de la fecha y el lugar de la redacción de Gálatas. Las opiniones 
oscilan entre el 48 d.C. (desde Antioquía de Siria) al 60 (desde 
Roma). La opinión que uno tenga acerca de este tema está mayor­
mente determinada por la interpretación del término Galacia. (Véa­
se la sección posterior. Consideraciones especiales sobre Gálatas.) 
Hay varios posibles significados de este término Galacia, y el signi­
ficado escogido por uno dictarán su postura acerca de la fecha y 
lugar de redacción.

En este estudio, se considera a Gálatas como el más antiguo de 
los escritos de Pablo, redactado poco después de su primer viaje 
misionero. Esto le daría al libro una fecha de fines del 48 o comien­
zos del 49. El lugar de redacción sería Antioquía de Siria.

P r o po s it o  d e  G álatas

La necesidad de esta cana se enuncia claramente en el primer 
capítulo del libro. Las iglesias de Galacia habían sido infiltradas por 
judaizantes. Estaban en el proceso de pervertir el evangelio de Cris­
to, y se dedicaban a atacar la autoridad y credibilidad del apóstol 
Pablo. Gálatas fue escrita para hacer frente a esta situación. Se



Gáiatas /159

pueden observar varias razones para escribir. Primero. Pablo escri­
bió esta carta para defender su autoridad apostólica. Declaró que era 
un apóstol genuino, escogido por el mismo Cristo. Segundo, escri­
bió para reafirmar la verdad de que la salvación es solamente por la 
fe. Las personas son salvadas por la fe (justificación) y deben vivir 
por la fe (santificación). En tercer lugar, escribió esta epístola para 
corregir los errores del legalismo y defender de esta manera el 
concepto de la libertad cristiana.

BOSQUEJO BÁSICO DE GÁLATAS

I. Introducción (1:1-9)
A. Salutación (1:1-5)
B. Motivo (1:6-9)

II. Personal: la defensa por Pablo de su autoridad apostólica 
( 1:10— 2:21)
A. La recepción por parte de Pablo de revelación divina 

directa (1:10-17)
B. El reconocimiento del apostolado de Pablo (1:18-24)
C. El reconocimiento de la genuinidad de la enseñanza de 

Pablo (2:1-10)
D. Exhibición de la autoridad de Pablo (2:11-21)

III. Doctrinal: la exposición de la justificación por la fe (3:1—
4:31)
A. Explicación de la justificación por la fe (3:1—4:7)
B. Exhortación a abandonar el legalismo (4:8-31)

IV. Práctica: la vida de la libertad cristiana (5:1—6:18)
A. El llamamiento a la libertad cristiana (5:1)
B. El peligro para la libertad cristiana (5:2-12)
C. El Espíritu Santo y la libertad cristiana (5:13-26)
D. El servicio y la libertad cristiana (6:1-10)
V. Conclusión (6:11-18)

T em a  d e  C alatas

El tema de este libro es la libertad cristiana. El concepto de la 
libertad cristiana se edifica sólidamente sobre la doctrina de la justi­
ficación por la fe. Los que han recibido a Jesucristo como Salvador



160 / Panorama del Nuevo Testamento

personal han sido liberados. Una adecuada comprensión de la liber­
tad cristiana libera a los creyentes del legalismo y les permite vivir 
por la fe, gozando de libertad espiritual.

C o n s i d e r a c i o n e s  e s p e c u l e s  a c e r c a  d e  G á l a t a s

1. Los G Á L A T A S

En el siglo tercero a.C., un gran número de galos llegó a Asia 
Menor procedente de regiones de occidente. Ocuparon la zona norte 
central de Asia Menor y pronto lograron el dominio sobre la pobla­
ción nativa de frigios. Estos galos (también llamados galatae. o 
gálatas) dominaron la región durante algún tiempo hasta que fueron 
finalmente sometidos por los romanos en el 189 a.C. Los gobernan­
tes galos pudieron mantenerse en el favor de los romanos, y hasta el 
25 a.C. fueron considerados como un reino separado. Sin embargo, 
en el 25 a.C. la región fue constituida en la provincia romana de 
Galacia después de añadir a la misma algo de territorio adicional. 
Durante aquellos años, los galos se amalgamaron con otros grupos 
raciales.107 Al llegar el siglo primero, el territorio contenía galos, 
frigios y romanos así como griegos y judíos.

2 .  Los r e c e p t o r e s  d f . l a  c a r t a  a  l o s  g á l a t a s

¿A quién terna Pablo en mente al escribir esta epístola a “las 
iglesias de Galacia” (Gá. 1:2)? El problema gira en tomo al signifi­
cado del término “Galacia”. En tiempos de Pablo, el término tenía 
dos sentidos: (1) la región pequeña en el centro norte de Asia Me­
nor dominada por los galos, o (2) la provincia romana mucho ma­
yor de Galacia Si Pablo se refiere a la región menor, entonces 
Gálatas habría sido dirigida a algunas iglesias fundadas por Pablo 
durante su segundo viaje misionero. (Esto recibe la designación de 
teoría de la Galacia del norte.) Si se está haciendo referencia al 
área mayor de la provincia romana, entonces el libro de Gálatas se 
dirigiría a las iglesias fundadas por Pablo en su primer viaje misio­
nero. (A esto se le llama la teoría de la Galacia del sur.)

Según la teoría de la Galacia del norte. Pablo visitó la región 
étnica gálata en su segundo viaje de camino a Troas y estableció

107. William Hendriksen, Comentario del Nuevo Testamento: Gálatas (Granel 
Rapids: Subcomisión Literatura Cristiana. 1984). pp. 12-13.



Cálalas /161

iglesias allí (Hch. 16:6-8). Creen los defensores de esta teoría que 
en Hechos Lucas empleó nombres territoriales y no políticos. Se 
observa que también Pablo empleaba frecuentemente nombres terri­
toriales. (Así, “Galacia” no se referiría a la provincia romana de 
Galacia.) Esta postura ha sido la tradicional de la Iglesia hasta la 
época más reciente. Se presentan numerosos argumentos en favor 
de esta postura, que no pueden detallarse en este estudio. Otros lo 
han hecho.108 Si este punto de vista es el correcto. Pablo habría 
hecho su primer viaje misionero, asistido al concilio de Jerusalén, y 
luego hecho su segundo viaje misionero, tras lo cual habría escrito 
Gálatas. dando a Gálatas una fecha posterior.

Según la teoría de la Galacia del sur, las iglesias de Galacia 
fueron fundadas en el primer viaje misionero de Pablo. “Galacia”, 
en este caso, se refiere a la gran provincia romana. Está claro que 
Pablo fundó iglesias en esta región. (No es evidente que jamás 
fundase iglesias en el norte de Galacia.) Los defensores de este 
punto de vista observan que Pablo no hace referencia alguna a la 
decisión del concilio de Jerusalén, que constituyó una importante 
decisión acerca del puesto de la ley en el cristianismo, precisamente 
el tema que Pablo trata en Gálatas. El razonamiento es que el libro 
de Gálatas tuvo que ser escrito antes de la reunión del concilio, por 
cuanto la decisión del mismo habría constituido un poderoso argu­
mento en la discusión de Pablo. Se aducen muchos otros argumen­
tos en favor de la teoría de la Galacia del sur.109 Si este punto de 
vista es correcto, entonces Pablo habría ido en su primer viaje mi­
sionero a la provincia de Galacia. regresado, y escrito Gálatas, y 
luego asistido al concilio de Jerusalén. Si esta postura es la correcta, 
esto haría de Gálatas el más antiguo de los escritos de Pablo. Aun­
que ambas posturas dan algunos excelentes argumentos, la teoría de 
la Galacia del sur parece ser la mejor.

108. J. B. Lightfoot, The E pistle  o f  St. P au l lo  the G alatians (Grand Rapids: 
Zondervan, 1967), pp. 18-35.

109. Merrill C. Tenney. G alatians, the C harter o f  Christian L iberty (Grand 
Rapids: Ecrdmans, 1961), pp. 46-55.



162 / Panorama del Nuevo Testamento

Resumen de Gálatas

I. I n t r o d u c c ió n  (1:1-9)

A. S a lu t a c ió n  (1:1-5)

El apóstol Pablo había recibido nuevas de que existían proble­
mas teológicos y prácticos entre sus nuevos convertidos en Galacia. 
De importancia fundamental eran las cuestiones que estaban susci­
tando algunos falsos maestros judíos. Estos judaizantes ejercían su 
influencia en las nuevas iglesias, y estaban lanzando un doble ata­
que: primero, desacreditaban el apostolado de Pablo, y, segundo, 
estaban distorsionando el mensaje de Pablo acerca de la gracia.

Pablo trata en el acto la cuestión de su apostolado. Afirma que 
había sido designado por Dios y que ningún grupo de hombres le había 
designado ni le había votado como apóstol. Declaró también que su 
mensaje era de parte de Dios (1:3-5). Este mensaje incluía la liberación, 
que los creyentes son rescatados de la esclavitud del pecado y puestos 
en libertad. Incluía el hecho de la sustitución, que Cristo había muerto 
en nuestro lugar. Incluía asimismo la gracia de Dios, que la salvación es 
un don de Dios, totalmente aparte de las obras del hombre.

B. M o t iv o  ( 1:6 -9 )

Pablo se sentía asombrado ante la repentina e impulsiva defec­
ción de las iglesias del mensaje de la gracia El apóstol se refirió a la 
“deserción” que estaban llevando a cabo en aquel momento. Les 
hizo notar que no sólo estaban abandonando la verdad, sino al Dios 
de aquella verdad. Luego, en una de las más severas declaraciones 
del Nuevo Testamento, les advirtió que los que falsean el evangelio 
de la gracia se ponen en un grave peligro espiritual, separándose a sí 
mismos para juicio. Después de exponer enérgicamente estas cues­
tiones apremiantes, Pablo se lanza a una defensa de sí mismo y del 
mensaje que predicaba.

II. P e r s o n a l :  l a  d e f e n s a  p o r  P a b l o  d f .  s u  a u t o r i d a d

a p o s t ó l i c a  ( 1 : 1 0 — 2 : 2 1 )

A. L a  r e c e p c i ó n  p o r  p a r t e  d f . P .a b l o  d f . r e v e l a c i ó n  d i v i n a  d i r e c t a  

(1:10-17)
Al defenderse a sí mismo y su mensaje, Pablo demuestra que



Cálalas /163

nada en su pasado podía ser el origen del mensaje que predicaba. 
Nadie le había enseñado el evangelio de la gracia, y el judaismo, 
con su énfasis sobre las obras, tampoco lo había producido. Les 
recuerda a sus lectores que antes él había estado lleno de celo en su 
persecución de la Iglesia y en su observancia del judaismo. (El 
judaismo no es una designación de la observancia escrituraria del 
Antiguo Testamento, sino más bien la religión del judío, con sus 
tradiciones de factura humana. Véase Mt. 15:1-6 y Mr. 7:7, 13.) La 
única explicación legítima de su mensaje y apostolado era que fue 
confrontado por el Cristo resucitado y separado por Él (1:15-17).

B E l R EC O N O C IM IE N T O  D E L  A P O S T O L A D O  D t  P A B L O  (1:18-24)
A continuación, Pablo siguió su temprana historia como cristia­

no a fin de establecer dos puntos: primero, su teología no había sido 
formada por ningún contacto con otros hombres (en particular, los 
doce apóstoles), y, segundo, su sistema doctrinal quedó desarrolla­
do antes de iniciar su ministerio público. Al combinar sus declara­
ciones en Gálatas con las de Lucas en el libro de Hechos, surge la 
siguiente cronología. (Esta cronología supone que la teoría de la 
Galacia del sur es la correcta.)

1. Saulo de Tarso se encuentra con el Cristo resucitado en el 
camino de Damasco (Gá 1:15; Hch. 9:3-5).

2. Después de unos días en Damasco, pasó varios años en 
Arabia (Gá. 1:17-18).

3. Tras volver de Arabia Pablo predicó en Damasco por un 
breve espacio de tiempo (Gá 1:17; Hch. 9:19-25).

4. Obligado a abandonar Damasco, fue a Jerusalén, pero pasó 
sólo quince días visitando a Pedro y Jacobo, así como predicando 
(Gá 1:18-19; Hch. 9:26-30).

5. Debido a una conjura contra su vida, Pablo huyó a Tarso, 
donde pasó unos siete años (Gá. 1:21; Hch. 9:30).

6. Fue llevado por Bernabé a Antioquía de Siria para que 
ayudase en la enseñanza de la Palabra de Dios a la iglesia allá (Hch. 
11:19-30).

7. Él y Bernabé llevaron regalos para ayudar a la iglesia de 
Jerusalén en una época de hambre. También se reunieron en priva­
do con los apóstoles (Gá. 2:1-10; Hch. 11:30).



164 / Panorama del Nuevo Testamento

8. Fue a Galacia en el primer viaje misionero (Hch. 13:1).

C .  E l r e c o n o c i m i e n t o  d e  l a  g e n u l n i d a d  d f . l a  e n s e ñ a n z a  d e  P a b l o

( 2: 1- 10)

En el capítulo I, Pablo defiende la fuente de su mensaje (que lo 
recibió directamente de parte de Cristo), y en el capítulo 2 comienza 
a defender el contenido de su mensaje.

El viaje a Jerusalén (2:1-10) fue crucial, debido a que estaba en 
cuestión la unidad de judíos y gentiles. Pablo se presentó ante los 
apóstoles para exponerles la verdad de que la observancia de la ley 
no era necesaria para la salvación (ni siquiera para la santificación). 
Pablo, en esta reunión privada con algunos de los líderes de la 
iglesia, no estaba allí para ver si su evangelio era genuino y preciso, 
sino más bien porque quería que ellos reconociesen que la circunci­
sión no era necesaria para la salvación.

Observemos que la circuncisión era la señal del pacto abrahá- 
mico, que había sido integrada en la ley de Moisés. Era la “puerta” 
por la que se entraba al judaismo, y vino a denotar todo el sistema 
de observancia de la ley. Si los líderes no se mostraban de acuerdo 
con Pablo, ello significaría la erección de una barrera entre judíos y 
gentiles dentro de la Iglesia. Sin embargo, los líderes aprobaron 
tanto el mensaje de Pablo como su ministerio a los gentiles.

Esta reunión demostró que Pablo era reconocido como un após­
tol a nivel de igualdad con Pedro y los otros, y que su mensaje era 
igual al de ellos. El resultado de esta reunión constituía una contra­
dicción enérgica a lo que los judaizantes estaban diciendo a los 
creyentes gálatas acerca de Pablo.

D. E x h i b i c i ó n  d e  l a  a u t o r i d a d  d e  P a b l o  (2:11-21)
Pablo relató el incidente de su confrontación con Pedro para 

mostrar que estaba a un nivel de igualdad con él. La hipocresía de 
Pedro, en aquella ocasión, no sólo llevó a la hipocresía a otros 
creyentes, sino que también llevó a la posibilidad de una división en 
la Iglesia. La valerosa reprensión de Pablo no sólo salvó la situa­
ción, sino que demostró su autoridad apostólica.

La justificación  por  i,a fe

La doctrina de la justificación por la fe es una verdad funda-



C.álatas /165

mental de las Escrituras del Nuevo Testamento. Justificar significa 
“declarar justo”. Es un término legal; el juicio pronuncia su veredic­
to de “inocente”, absolviendo de esta manera al preso. Sin embargo, 
en este caso el preso no sólo es puesto en libertad, sino que es 
declarado justo debido a que le es imputada la justicia de Cristo.

La justificación, como acto judicial de Dios, no descansa sobre 
obras humanas (Ro. 3:20, 28; Gá. 3:11; 5:4), ni siquiera sobre la fe 
como obra del hombre (Ef. 2:8), sino sólo en la gracia soberana de 
Dios en Jesucristo. Es su obra mediadora cumplida la que provee la 
base legal sobre la que la justificación del hombre se hace a la vez 
posible y real. Cristo dio satisfacción plena a las demandas de la ley 
de Dios: pagó nuestra deuda y a la vez dio la obediencia que 
nosotros debíamos (Mt. 20:28; Ro. 3:24; 2 Co. 5:21; Gá. 3:24; Ef. 
1:7: Tit. 3:7).“°

Dios no declara arbitrariamente justas a las personas, sino que 
lo hace sobre la realidad objetiva de la obra consumada de Cristo en 
la cruz. “Pero toda justicia que tenga el pecador ha de ser real, no 
ficticia; real, no imaginada; aceptable para la medida de Dios, y en 
absoluto menos que esta medida. Si esto se cumple, entonces, y sólo 
entonces, puede Él justificar.... Él transforma a pecadores en personas 
justas. ¿Cómo? Haciendo de nosotros la justicia de Dios en Cristo 
(2 Co. 5:21).” '"

La observancia de la ley u obras de cualquier clase no 
contribuyen a la declaración de Dios. Por cuanto el hombre no 
puede ganar su salvación, le es dada de regalo. El hombre recibe 
esta gran salvación por la fe. El objeto de esta fe es la obra consumada 
del Dios-hombre, Jesucristo. Cuando alguien reconoce su 
pecaminosidad y su incapacidad para salvarse y se abre para aceptar 
el regalo de la salvación, queda justificado.

I I I .  D o c t r i n a l :  l a  e x p o s ic ió n  d e  l a  j u s t i f i c a c ió n  p o r  l a  f e  

(3:1-4:31)
A. E x p l i c a c i ó n  d e  l a  j u s t i f i c a c i ó n  p o r  l a  f e  (3:1—4:7)

Pablo defiende el principio de la justificación por la fe recordán­
doles a los gálatas la propia experiencia que ellos habían tenido en el 110 111

110. Hendriksen, C om entario d e l N uevo  Testam ento: C álalas, pp. 106-107.
111. Charles C. Ryrie, B asic T heology (Wheaton, 111.: Victor, 1988), p. 299.



166 / Panorama del Nuevo Testamento

pasado reciente (3:1-5). Les pregunta, en efecto: “¿Cómo fuisteis 
salvados, por la fe o por guardar la ley?” La respuesta, naturalmente, 
es que por la fe. Luego les hace notar que el esfuerzo humano no da 
salvación, y que tampoco trae la santificación. Les recuerda luego que 
el método del Antiguo Testamento era también de justificación por la 
fe, y emplea como ejemplo a Abraham (3:6-9).

Luego, debido a que los gálatas estaban escogiendo vivir bajo 
la ley, les advierte que la ley conllevaba una maldición y que esta 
maldición recaería sobre cualquiera que quebrantase la ley, aunque 
sólo fuese un punto de ella (3:10-14). Pero al morir, Cristo tomó la 
maldición de la ley, y todo aquel que se identifique con Él puede ser 
salvo y evitar la maldición de la ley (que era una alienación actual 
de Dios así como una eterna separación de Él). Pablo hace notar 
que en el pacto abrahámico (véase p. 18) Dios prometió traer la 
salvación a los hombres (que es “por fe”, tal como muestra Pablo). 
Esta promesa de Dios no fue echada a un lado por la promulgación 
de la ley de Moisés (3:15-18).

En este momento surgiría naturalmente una pregunta: “Si la ley 
no tiene sitio en la salvación, ¿por qué se molestó Dios en darla?” 
Hay varias respuestas a esta pregunta (3:19—4:7). En primer lugar, 
la ley fue promulgada para dar una cuidadosa definición del pecado 
(cp. Ro. 3:20).

Segundo, la ley revelaba las justas demandas de Dios. Pablo 
empleó una ilustración procedente de la sociedad romana para co­
municar claramente esta cuestión acerca del propósito de la ley. En 
la sociedad romana, el pedagogo (tutor) era un adulto (a menudo un 
esclavo bien instruido) que enseñaba, disciplinaba y protegía al niño 
hasta que éste llegaba a la edad en que su padre le declaraba adulto. 
En este punto en la vida del niño, éste perdía su autoridad y jurisdic­
ción sobre el niño. Pablo dice que la ley fue dispuesta por Dios para 
que fuese temporal hasta que llegase Cristo. La ley actuó como un 
pedagogo, protegiendo y enseñando a Israel. Pero ahora que Dios 
ha declarado a los creyentes hijos adultos suyos (4:1-5), la ley ya no 
tiene jurisdicción sobre el creyente.

B. E x h o r t  a c i ó n  a  a b a n d o n a r  e l  l e g a u s m o  (4:8-31)

A la luz de la posición del creyente como hijo adulto de Dios,



Cálalas /167

Pablo pregunta ahora: “¿Por qué queréis volver a poneros bajo la 
autoridad del pedagogo (la ley)?” Les ruega que abandonen el lega- 
lismo judío y que gocen de su nueva libertad en Cristo (4:31).

IV. P r á c t i c a :  l a  v id a  d e  l a  l i b e r t a d  c r i s t i a n a  (5:1—6:18)
A. E l l l a m a m i e n t o  a  l a  l i b e r t a d  c r i s t i a n a  (5:1)

Este versículo es un magno resumen de lo que el apóstol Pablo 
ha estado tratando, y es también una introducción a lo que viene a 
continuación en su carta. Evidentemente, la ley y la gracia se exclu­
yen mutuamente.
B. El p e l i g r o  p a r a  l a  l i b e r t a d  c r i s t i a n a  (5:2-12)

La libertad cristiana queda en peligro cuando se demanda adhe­
sión a la ley. Al ponerse bajo el sistema legal, los gálatas estaban 
excluyéndose de la esfera de la vida espiritual en la que obra Cristo 
(5:4). Cristo salva y santifica por fe. Pablo les advierte que, a no ser que 
se libren de los judaizantes, dejarán de avanzar en la vida cristiana.
C. El E s p í r i t u  S a n t o  y  l a  l i b e r t a d  c r i s t i a n a  (5:13-26)

El cristiano ha quedado liberado de la observancia de la ley 
como regla de vida. Pero en este punto hay otro peligro para el 
creyente. Algunos se sentirán tentados a interpretar la libertad como 
“hacer lo que uno quiera”. Esta es una falsa libertad. Pablo enfatiza 
que los creyentes han sido puestos en libertad para servirse unos a 
otros. Esta forma de vivir puede tener lugar "andando por el Espíri­
tu Santo”. El poder del Espíritu Santo está disponible para los cre­
yentes para capacitarles para vivir unas vidas cristianas de calidad, 
que agraden a Dios. Sin embargo, habrá siempre una lucha entre el 
Espíritu y nuestra naturaleza pecaminosa camal. (Esta naturaleza 
permanece con nosotros hasta la muerte o el arrebatamiento.) Esta 
lucha es inevitable y continua.

¿Cómo sabemos cuáles de estas dos fuerzas domina nuestras 
vidas? Pablo da dos listas objetivas mediante las que podemos me­
dimos a nosotros mismos. La primera lista es la de las obras de la 
carne (5:19-21). Si éstas dominan, la came está controlando. Sin 
embargo, si el “fruto del Espíritu” (5:22-23) caracteriza creciente­
mente nuestras vidas, entonces sabemos que el Espíritu Santo está 
obrando eficazmente. (El “fruto del Espíritu” es una buena y objeti-



168 / Panorama del Nuevo Testamento

va descripción del carácter según Cristo, lo cual es la meta para 
todos los creyentes.) La batalla entre la carne y el Espíritu ruge en 
numerosos frentes en las vidas de la mayoría de los cristianos, con 
algún territorio ganado por el Espíritu mientras que algo permanece 
en posesión de la came.

D .  E l  s e r v i c i o  y  l a  l i b e r t a d  c r i s t i a n a  ( 6 : 1 - 1 0 )

Por primera vez en su vida, una persona que conoce a Cristo 
puede vivir sin egoísmos y buscar lo mejor para los demás. Los 
creyentes que caminan por medio del Espíritu se servirán los unos a 
los otros. Este servicio se verá en áreas como la restauración de 
creyentes que hayan pecado, llevar los unos las cargas de los otros, 
y dando recursos materiales para ayudarse mutuamente.

V. C o n c lu s ió n  (6:11-18)

Al concluir su carta a estos cristianos de Galacia que estaban 
en un peligro espiritual real, el apóstol les recuerda que él había 
pagado un elevado precio personal para comunicarles este maravi­
lloso mensaje de salvación por la gracia. Les dice que la paz sera la 
parte de los que viven por la té.



12
PRIMERA TESALONICENSES

Introducción a 1 Tesalonicenses 

P a t e r n i d a d  d e  1 T e s a l o n i c e n s e s

No hay duda alguna acerca de la paternidad de este libro. Lo 
escribió el apóstol Pablo. Esto se declara en el primer versículo y 
está verificado por la evidencia intema.112 113 Pablo incluye a Timoteo 
y a Silas en la declaración inicial como participantes con él en el 
ministerio.

L u g a r  y  f e c h a  d f .  I T e s a i . o n i c f . n s f s

En su segundo viaje misionero, Pablo llegó a Tesalónica y 
predicó el evangelio de Cristo (Hch. 17:1-10). Aunque la Iglesia fue 
fundada entonces, Pablo se vio obligado a irse de la ciudad por 
enemigos del evangelio. Más adelante se dirigió a la ciudad de 
Corinto. donde ejerció su ministerio durante unos dieciocho meses. 
Fue en Corinto que escribió 1 Tesalonicenses.

Pablo llegó a Corinto probablemente a finales del 50 d.C., o a 
comienzos del 51. Aparentemente, escribió 1 Tesalonicenses poco 
después de su llegada allí. Esto significaría una fecha del 51 para la 
redacción de esta carta."3

P ro i*ó s it o  de 1 T esa lo n icen ses

Debido a que Pablo se vio obligado a salir de Tesalónica y no 
pudo hacer allí todo lo que quería hacer, tenía una gran preocupa-

112. Donald Guthrie, N ew  Testam ent Introduction (Downers Grove, 111.: In- 
tcrVarsity, 1970), pp. 567-568.

113. Charles C. Ryrie, Prim era v Segunda Tesalonicenses, (Grand Rapids: 
Editorial Portavoz. 1980). pp. 10-11.



170 / Panorama del Nuevo Testamento

ción por el bienestar de su nueva iglesia. Por ello, envió a Timoteo 
de nuevo a Tesalónica para que ministrase y observase la situación. 
Fue el regreso de Timoteo con las nuevas acerca de la iglesia lo que 
impulsó a Pablo a escribir (Hch. 18:5; 1 Ts. 3:5-7). El informe de 
Timoteo era básicamente positivo, pero revelaba también que la 
iglesia tenía algunos problemas y necesidades.

En primer lugar, Pablo escribió para defender su propio minis­
terio allí. Ciertos detractores estaban diciendo que Pablo era simple­
mente otro de tantos egoístas maestros ambulantes. No tenía un 
interés real en los creyentes de Tesalónica, sino que enseñaba por 
provecho propio. Aparentemente, estaban diciendo que si estaba 
interesado por ellos, ¿por qué no volvía? Aunque no le gustaba a 
Pablo centrarse en sí mismo, en este caso era importante hacer 
frente a estas acusaciones. “Hubiera sido fatal para la obra del 
evangelio en Macedonia que los Tesalonicenses hubiesen creído 
estas acusaciones. Era necesario refutarlas. Pero la respuesta de 
Pablo a estas acusaciones no fue ocasionada por un sentimiento de 
orgullo personal herido; fue motivado por un apasionado deseo de 
salvaguardar la fe de sus convertidos.”" 4

De modo que Pablo escribió para asegurar a los creyentes de 
Tesalónica acerca de su amor e interés por ellos.

Un segundo propósito al escribir era el de clarificar la verdad 
acerca del regreso del Señor a por su Iglesia. Había algunos errores 
doctrinales y prácticos que comenzaban a surgir debido a malos 
entendidos acerca del regreso del Señor.

Y tercero, Pablo escribió para alentarlos a vivir vidas santas y 
agradables al Señor. Se sentía agradecido por su crecimiento en la 
vida cristiana, pero quería que llegaran aún a más.

Bo sq u e jo  b á sico  de 1 T esa lo n icen ses

I. Su anterior ministerio entre los tesalonicenses (1:1—2:16)
A. El anterior ministerio de la Palabra en sus vidas (1:1-10)
B. El anterior ministerio de Pablo en sus vidas (2:1 -12)
C. El anterior ministerio había evocado una respuesta en sus 

vidas (2:13-16) 114

114. D. Edmond Hicbert The Thessalonian E nislles (Chicago: Moody, 1971), 
P- 22.



Primera Tesalonicenses /171

II. El presente ministerio a los tesalonicenses (2:17—5:11)
A. El ministerio de aliento (2:17—3:13)
B. El ministerio de edificación y exhortación (4:1—5:11)

III. El futuro ministerio por parte de los tesalonicenses (5:12-28)
A. Sus obligaciones en la vida cristiana (5:12-22)
B. Sus obligaciones para con Pablo y otros (5:23-28)

T e m a  d e  1  T e s a l o n i c e n s e s

El tema principal de esta carta es el regreso de Jesucristo. 
Aunque se tratan varias otras cuestiones (como el ministerio del 
evangelio), el énfasis principal de esta carta es la vida y el pensa­
miento del creyente a la luz del regreso de Jesucristo. Esta venida 
de Cristo debía motivarles y alentarles.

C o n s i d e r a c i o n e s  e s p e c i a l e s  a c e r c a  d e  1 T e s a l o n i c e n s e s

1. La ciudad de Tesalónica
Tesalónica estaba situada en la región de Macedonia y era su 

ciudad capital. Estaba situada a unas cien millas (unos 160 kilóme­
tros) al oeste de la ciudad de Filipos en la Vía Ignaciana (la princi­
pal carretera de este a oeste que llevaba a la misma Roma). 
Geográficamente, estaba situada en la embocadura del golfo de 
Terma. El puerto de mar era activo, y por ello Tesalónica era una 
ciudad de orientación comercial. Era una leal ciudad romana, ha­
biendo sido declarada ciudad libre en el 42 a.C. (Una ciudad libre 
era aquella que era gobernada por sus propios gobernantes locales.) 
En tiempos del Nuevo Testamento tenía una población de alrededor 
de 200.000 habitantes. Su tamaño y situación estratégica la hacían 
un blanco primario para el ministerio de Pablo de fundación de 
iglesias. La ciudad tenía una población judía bastante grande, pero 
era predominantemente griega. Cerca de ella estaba el monte Olim­
po (el mítico monte de los dioses), y esto explicaba la devoción a 
los dioses del panteón griego.

2. La composición de la iglesia de Tesalónica
Pablo solía acudir a la sinagoga judía cuando llegaba a un 

nuevo campo de ministerio. Así fue en Tesalónica, y como resulta­
do, los “miembros fundadores” de la iglesia fueron judíos (Hch. 
17:4). Durante las primeras semanas de predicación, los gentiles



172 / Panorama del Nuevo Testamento

que se habían adherido a la sinagoga y varias “mujeres principales" 
también se convirtieron. Pronto se suscitó la resistencia judía al 
evangelio, con el resultado de que se cortó decididamente el influjo 
de convertidos judíos. Aparentemente, la mayoría de la iglesia que­
dó constituida por aquellos que habían sido salvados del paganismo 
(1 Ts. 1:9).

Resumen d e  1 T esai.onicenses

III. Su a n t e r i o r  m i n i s t e r i o  e n t r e  e o s  t e s a l o n i c e n s e s  (1:1— 
2:16)

A. El a n t e r i o r  m i n i s t e r i o  d f . l a  P a l a b r a  e n  s u s  v i d a s  (1:1-10)

Los buenos informes de Timoteo hicieron que Pablo se regoci­
jase. La Palabra de Dios había sido recibida y estaba obrando en sus 
vidas. Se sentía lleno de agradecimiento por las buenas obras y 
excelente testimonio de ellos. Se había hecho evidente para todos 
que se habían apartado de su idolatría volviéndose al Dios verdade­
ro (1:3-9). Estos nuevos creyentes vivían en la expectativa del re­
greso de Cristo y de su propia liberación de la ira venidera (1:10).

El apóstol Pablo pasa a enseñarles a estos creyentes que Jesús 
les rescataría eximiéndolos de la ira venidera. Pablo habla aquí de 
un aspecto futuro de la ira divina comúnmente conocido como la 
tribulación. Sabía que los cristianos sufren persecución de parte de 
los hombres, pero hace una distinción entre la persecución de parte 
de los hombres y la ira de Dios. Ambas cosas difieren de clase así 
como en intensidad. Cuando se emplea el término la ira de Dios en 
sentido futuro, por lo general tiene a la vista los juicios de la tribula­
ción."5

B . E l  a n t e r i o r  m i n i s t e r i o  d f . P a b l o  e n  s u s  v i d a s  ( 2 : 1 - 1 2 )

En esta sección, el apóstol se defiende de las acusaciones de 
que era objeto. Lo hace recordando a los tesalonicenses su pasado 
ministerio entre ellos. Les dice que no era culpable de enseñar error, 
de hablar engañosamente, ni de intentar manipularlos, ni tampoco 
de estar motivado por avaricia o deseos de propia glorificación (2:1 - 115

115. C. F. Hogg y W. E. Vine, The E pistles to  the Thessa lon ians (FincasUe, 
Va.: Scripture Truth. 1959), p. 49.



Primera Tesalonicenses /173

3, 5-6). Por otra parte, su ministerio había estado caracterizado por 
su liana enseñanza de la Palabra de Dios, su duro trabajo, y su 
profundo amor hacia ellos. Les recuerda que les había sido como 
una madre y un padre para ellos (2:4. 7-12).

C. E l  a n t e r i o r  m i n i s t e r i o  h a b í a  e v o c a d o  u n a  r e s p u e s t a  e n  sus 
v i d a s  (2:13-16)

El ministerio de Pablo había sido recibido por lo que realmente 
era: palabra de Dios. Habían respondido de manera positiva a pesar 
de la persecución de parte de los judíos incrédulos.

II. Ei. p r e s e n te  m in is te r io  a  l o s  t e s a lo n ic e n s e s  (2:17—5:11)

A. El m i n i s t e r i o  d e  a l i e n t o  (2:17—3:13)

Pablo alienta a estos creyentes asegurándoles su intenso deseo de 
estar con ellos (2:17-20), enviándoles a Timoteo para que les ministre 
(3:1-8), y por medio de su constante oración por ellos (3:9-13).

B. El m i n i s t e r i o  d e  e d i f i c a c i ó n  y  e x h o r t a c i ó n  (4:1 —5:11)

Pablo había llegado a saber que había ciertas cuestiones y pro­
blemas en la iglesia, y el apóstol pasa ahora a examinar unas y 
otras. Primero, les exhortó a corregir problemas morales (4:1-8). 
Les dice que la inmoralidad sexual es contraria a la voluntad de 
Dios. Les advierte que involucrarse en inmoralidad pondrá al cre­
yente bajo la severa disciplina de Dios (cp. He. 13:4). Pablo los 
alienta luego a sobresalir en un genuino amor, buscando lo mejor 
para los demás.

Cuando Pablo estuvo en Tesalónica, les enseñó que un día el 
Señor volvería, y que llevaría de súbito a todos los creyentes al 
cielo. (Este acontecimiento es comúnmente conocido como el “arre­
batamiento”.) Evidentemente, les había enseñado que el arrebata­
miento podía tener lugar en cualquier momento, sin que ningún 
acontecimiento necesariamente hubiese de interponerse. Así, al mo­
rir algunos cristianos, la iglesia se sentía entristecida que fuesen a 
perderse el arrebatamiento. Pablo escribe para consolarlos (4:18), 
asegurándoles que todos los creyentes en Cristo quedarán incluidos 
en este acontecimiento. De hecho, los que hayan muerto irán prime­
ro, y serán seguidos de inmediato por los cristianos vivos. (En 1 Co.



174 / Panorama del Nuevo Testamento

15:51-53 Pablo explica que todos los cristianos recibirán su cuerpo 
de resurrección en el arrebatamiento, siendo resucitados los muer­
tos, y los vivos transformados en el acto.)

Pablo prosigue su discusión de los eventos del porvemir en la 
siguiente sección (5:1-11), pero cambia de tema, del arrebatamiento 
al “día del Señor”. (El “día del Señor” es un término del Antiguo 
Testamento que se refiere al período de la tribulación, cuando el 
contexto tiene que ver con el juicio.)116 Pablo le asegura enfática­
mente a los creyentes que ellos no experimentarán el “día del Se­
ñor” (5:9). Aparentemente, algunos en Tesalónica pensaban que la 
persecución que estaban soportando era la tribulación.

III. E l  f u t u r o  m in is te r io  p o r  p a r t e  d e  l o s  t k s a lo n ic e n s e s  
(5:12-28)

A. Sus o b l i g a c i o n e s  e n  l a  v i d a  c r i s t i a n a  (5:12-22)

Pablo había apremiado a estos creyentes a que viviesen vidas 
ocupadas y equilibradas a la vista de los acontecimientos futuros. 
Les da aquí instrucciones acerca de unas relaciones positivas en la 
iglesia (5:12-14) e instrucciones para una vida positiva y piadosa 
(5:15-22).

B. Sus o b l i g a c i o n e s  p a r a  c o n  P a b l o  y  o t r o s  (5:23-28)

Al concluir Pablo esta epístola, los alienta a que oren por él y a 
que actúen para con los otros creyentes con gracia y que sean 
abiertos hacia ellos.

116. Paul N. Bcnware, P anoranui del A n tiguo  Testam ento  (Grand Rapids: 
Editorial Portavoz, 1994).



13
SEGUNDA TESALONICENSES

In troducción  a 2 TesaijOnicenses 

P a t e r n i d a d  d e  2 T e s a l o n i c e n s e s

Esta carta fue escrita por el apóstol Pablo. Dos veces menciona 
su propio nombre (1:1; 3:17). La evidencia intema de la carta misma 
y la evidencia de los primeros padres de la Iglesia no dejan lugar a 
dudas de que Pablo la escribió.

L u g a r  y t e c h a  d e  2  T e s a i . o n i c f . n s e s

La segunda carta escrita a los cristianos de Tesalónica fue pro­
bablemente escrita poco después de la primera. Por ello, también 
fue escrita desde Corinto, alrededor del 51 d.C.117

P r o i k i s i t o  de 2  T e s a l o n i c e n s e s

La principal razón para escribir esta carta era confrontar un 
error en la iglesia en Tesalónica. Primero, Pablo tenía la necesidad 
de corregir el error doctrinal de que el “día del Señor” (la tribulación) 
ya había llegado. Segundo, veía necesario tratar la cuestión de la 
disciplina de los creyentes problemáticos.

B o s q u e j o  b á s i c o  d e  2  T e s a l o n i c e n s e s

1. Instrucciones tocante a las cosas futuras (1:1—2:12)
A. Una explicación acerca de la persecución presente (1:1-12)
B. Razonamientos acerca del día del Señor (2:1-12)

117. Charles C. Ryric, Prim era y Segunda Tesalonicenses (Grand Rapids: 
Editorial Portavoz, 1980). pp. 10-11.



176 / Panorama del Nuevo Testamento

II. Instrucciones tocante a responsabilidades presentes (2:13— 
3:17)
A. El aliento a proseguir (2:13-17)
B. La exhortación a orar (3:1-5)
C. La exhortación a corregir problemas (3:6-15)

III. Conclusión (3:16-18)

T e m a  d e  2  T e s a l o n i c e n s e s

Pablo se enteró de que los creyentes seguían sin ver con clari­
dad lo que les había enseñado respecto a los acontecimientos futu­
ros. Esta carta da una explicación más plena del regreso del Señor y 
del "día del Señor”. Pablo demuestra que no estaban en la tribula­
ción (a pesar de su persecución y de la enseñanza de algunos).

C o n s i d e r a c i o n e s  e s p e c ia le s  a c e r c a  d e  2  T e s a l o n i c e n s e s

Esta epístola contiene una importante información acerca del 
Anticristo. El Anticristo es un hombre que llegará a ser un gran 
líder político en los últimos días, siendo la figura humana dominan­
te en el período de la tribulación. Aunque es un líder político antes 
de la tribulación, es la firma de un tratado con la nación de Israel, lo 
que le marca como el Anticristo y da inicio a la tribulación. Será un 
hombre de grandes capacidades naturales, pero también estará ener- 
gizado por Satanás. Estará agresivamente opuesto a Dios, y será 
responsable de la muerte de millones del pueblo de Dios. Su vida y 
gobierno estarán caracterizados por milagros poderosos y engaño­
sos. lo que resultará en que las multitudes le adorarán. Será el 
intento de Satanás de dar a este mundo un mesías antes que el 
Mesías. Jesucristo, venga a reinar a la tierra (cp. Dn. 7:20-26; 9:24- 
27; Mt. 24:15-24: Ap. f3:l-18: 17:12-17).

Resumen d e  2 Tesalonicenses

I. I n s t r u c c i o n e s  t o c a n t e  a  l a s  c o s a s  f u t u r a s  ( 1 : 1 — 2 : 1 2 )

A. U n a  e x p l i c a c i ó n  a c e r c a  d e  l a  p e r s e c u c i ó n  p r e s e n t e  ( 1 : 1 - 1 2 )

Aunque esta carta es menos personal que la primera, con todo 
Pablo da unas palabras de acción de gracias, expresando reconoci­
miento por su creciente fe (1:1-4). Luego alienta a estos creyentes



Segunda Tesalonicenses /177

en su tiempo de severa persecución, explicando que Dios conocía 
su situación y que retribuiría con juicio a los que les perseguían. Sus 
enemigos, que no conocían ni a Dios ni el evangelio, pagarán la 
pena de la ruina eterna. Este juicio tendrá lugar en la segunda 
venida de Cristo a la tierra (1:5-12).

B . R a z o n a m i e n t o s  a c e r c a  d e l  d í a  d e l  S e ñ o r  (2:1-12)

Los creyentes de Tesalónica se sentían abrumados por la idea de 
que la tribulación ya había empezado. Aparentemente, algunos emplea­
ban al mismo Pablo como fuente de esta idea (2:2). Pero Pablo les dijo 
que no estaban en “el día del Señor”. Hay tres acontecimientos, les 
dice, que han de tener lugar antes que pueda llegar este tiempo.

1. La llegada de la apostasía.
En aquellos tiempos habrá un gran apartamiento de la verdade­

ra fe.

2. La aparición del Anticristo.
El que firmará un pacto con Israel será el Anticristo.

3. La remoción del ministerio refrenador del Espíritu Santo. 
Nótese que el Espíritu, que es omnipresente, no abandona el

mundo; más bien se quita su ministerio de refrenar el pecado. Por 
cuanto el Espíritu usa a la verdadera Iglesia de Jesucristo como 
medio de refrenar el pecado en el mundo, esto podría indicar que la 
Iglesia es quitada antes del comienzo del período de la tribula­
ción."* Ninguno de estos acontecimientos había sucedido todavía.

Pablo revela luego más verdad acerca del Anticristo (“el hom­
bre de pecado”, “el inicuo”), enfatizando la naturaleza engañosa de 
las señales y maravillas que llevará a cabo. Estos milagros llevarán 
a muchos a creer “la mentira”, que es probablemente la idea de que 
el Anticristo es el Mesías.

I I . I n s t r u c c io n e s  t o c a n te :  a  r e s p o n s a b i l id a d e s  p r e s e n t id  
(2:13—3:17)

A. El a l i e n t o  a  p r o s e g u i r  ( 2 : 1 3 - 1 7 )

Una vez más Pablo da las gracias por la salvación de ellos, y 118

118. J. Dwight Pentecost. Eventos del Porvenir (Deerfield: Editorial Vida, 
1977), pp. 201-212.



178 / Panorama del Nuevo Testamento

los alienta a proseguir en su fidelidad al Señor, mirando adelante a 
un futuro glorioso.

B. L a  e x h o r t a c i ó n  a  o r a r  (3:1 -5)

Pablo estaba profundamente convencido del poder de la ora­
ción, y pide que estos creyentes le apoyen con sus oraciones. De 
manera específica, quiere que oren por el progreso del evangelio y 
por la seguridad de los que lo proclaman.

C. L a  e x h o r t a c i ó n  a  c o r r e g i r  p r o b l e m a s  (3:6-15)

La iglesia es responsable de mantener su propia pureza. Por 
ello, Pablo manda a la iglesia que amoneste a los que no marcan el 
paso con la verdad. Si los creyentes no respondían, entonces debían 
ser tratados con mayor severidad.

III. C o n c lu s ió n  (3:16-18)



L as e p ís to la s  pau linas: 
Grupo 2

LAS EPÍSTOLAS MAYORES DE PABLO
C arta F e c h a  (d .C .) E scrita  d e s d e

1 Corintios 54/55 Éfeso
2 Corintios 55/56 Macedonia
Romanos 55/56 Corinto



14
PREVIERA CORINTIOS

Introducción  a 1 Corintios 

P a t e r n i d a d  d e  1 C o r i n t i o s

El apóstol Pablo fue el autor de esta cana. No se suscitan 
preguntas serias acerca de la paternidad de 1 Corintios por pane de 
Pablo, por cuanto el autor se identifica como Pablo (1:1; 16:21) y 
hace referencia a Apolos (3:5) y a Timoteo (4:17) como asociados 
suyos. En Hechos, ambos hombres están estrechamente asociados a 
Pablo. El autor afirma haber fundado la iglesia de Corinto, que 
había sido fundada por Pablo en su segundo viaje misionero (3:10 
con Hch. 18:1-17). Esta evidencia interna, junto con los testimonios 
de Policarpo. Ireneo. Clemente de Roma y Tertuliano, que hacen 
referencia a 1 Corintios como obra de Pablo, constituye un alegato 
poderoso acerca de su paternidad paulina.

L ig a r  y fech a  di 1 C o r in t io s

La carta fue escrita desde Éteso durante el tercer viaje misione­
ro de Pablo (1 Co. 16:8, 19). La fecha de redacción fue probable­
mente la de finales del 54 o comienzos del 55.

P r o pó s it o  de 1 C o r in t io s

Por diversos medios, le había llegado información al apóstol 
Pablo acerca de “serios problemas” en la asamblea de Corinto. 
También había llegado una carta de Corinto con varias preguntas 
que precisaban de una decisión apostólica. El propósito de Pablo, al 
escribir 1 Corintios, era doble: (1) hacer frente a aquellos graves 
problemas de la iglesia, y (2) responder a las preguntas de la iglesia.



BOSQUEJO BÁSICO DE 1 CORINTIOS

Primera Corintios/181

I. Introducción (1:1-9)
II. Divisiones en la iglesia (1:1—4:21)

A. Declaración de Pablo acerca de la división (1:10-17)
B. Condena de Pablo de la división (1:18— 4:21)

III. Pecados en la iglesia (5:1—6:20)
A. Actuación inmoral y falta de disciplina (5:1-13)
B. Pleitos en la iglesia (6:1-11)
C. Inmoralidad en la iglesia (6:12-20)

IV. Problemas de la iglesia (7:1— 15:58)
A. La cuestión del matrimonio (7:1-40)
B. La cuestión de las cosas dudosas (8:1— 11:1)
C. La cuestión del culto y del ministerio (11:2— 14:40)
D. La cuestión de la resurrección (15:1-58)

V. Conclusión (16:1-24)

T e m a  d e  1 C o r i n t i o s

Aunque hay una gran variedad de temas que se tratan en esta 
carta, el principal tema subyacente es la santificación. Ahora que 
estas personas habían sido salvadas por la te en Cristo, Pablo quena 
que sus vidas reflejasen de manera precisa su posición como hijos 
de Dios. Santificación significa ser separado, consagrado a algo. 
Como creyentes en Cristo, debemos estar en el proceso de ser pues­
tos aparte para Dios y como resultado estar separados del pecado. 
Este era el deseo de Pablo para los creyentes corintios.

C o n s i d e r a c i o n e s  e s p e c i a l e s  a c e r c a  d f . 1 C o r i n t i o s

1. La ciudad de Corinto
El istmo de Corinto era el puente de tierra firme que unía el 

norte y el sur de Grecia. La ciudad de Corinto estaba situada en un 
puesto estratégico en este puente de tierra firme, con un golfo a 
cada lado. Esto daba a Corinto varios importantes puertos, situándo­
la en importantes rutas comerciales. Esta ciudad también tenía im­
portancia política como la capital de la provincia de Acaya.

La minoría dominante de Corinto eran los romanos, muchos de 
los cuales eran ex-combatientes. Había otros dos grupos influyen-



182 / Panorama del Nuevo Testamento

tes: los griegos y los judíos. La ciudad tenía también una gran 
población de esclavos. Algunos estiman que los esclavos formaban 
alrededor del sesenta por ciento de la población. Además de estos 
residentes, había una cantidad generalmente enorme de viajeros y 
comerciantes que se podían encontrar como población flotante en 
cualquier momento determinado.

Corinto era conocida como una ciudad próspera pero corrom­
pida. “Vivir como un corintio" llegó a ser conocido como una vida 
de lujo e inmoralidad. La ciudad era conocida en todo el Imperio 
Romano por sus vicios e inmoralidad. Una de las principales in­
fluencias de aquel ambiente moral degenerado era el degradante 
culto a la diosa Afrodita (la diosa del amor). Su templo estaba 
situado en la cumbre del Acrocorinto (el “alto Corinto”, sobre una 
plataforma rocosa que se levanta verticalmente a unos 1.8(X) pies 
(600 metros) por encima de la ciudad de Corinto). Este templo 
alojaba unas 1.000 prostitutas que estaban allí para ayudar en el 
“culto” a Afrodita. En la ciudad había muchos más templos, y estos 
simplemente añadían a su corrupción moral. Por esto, no es sor­
prendente que la iglesia en Corinto tuviese un problema principal 
con la inmoralidad. También es interesante observar que Pablo es­
cribió su carta a los Romanos desde Corinto, en la que discurre 
acerca de la terrible depravación del hombre.

2. La iglesia en Corinto
Esta iglesia fue fundada por Pablo en su segundo viaje misio­

nero, y recibió más atención de su parte en aquel viaje que en 
cualquier otra iglesia. La iglesia misma estaba formada por judíos y 
gentiles. (Los nombres de los creyentes en 1 Corintios son tanto de 
judíos como de griegos.) Aunque el Nuevo Testamento contiene 
dos cartas de Pablo a la iglesia en Corinto, en realidad les escribió 
más de dos cartas. También está claro que visitó Corinto más de las 
dos veces registradas en el libro de Hechos. De Hechos y de 1 y 2 
Corintios se puede determinar algo de la relación del apóstol con 
esta iglesia

La relación de Pablo con los creyentes en Corinto constituye 
probablemente una excelente ilustración del constante cuidado y 
preocupación del apóstol para con aquellas iglesias que él había



Primera Corintios/183

fundado. No se dedicaba sencillamente a fundar iglesias y luego a 
dejar que sobreviviesen como pudiesen.

Resumen de 1 Corintios

I. I n t r o d u c c ió n  (1:1-9)

Al comenzar Pablo su carta expresa su gratitud por las buenas 
cosas que Dios había hecho en Corinto. Aunque estaba plenamente 
consciente de sus pecados y fracasos, se centra primero en algunos 
elementos positivos en sus vidas. El apóstol da gracias que han sido 
salvados por Cristo (1:24), que tienen conocimiento de las Escrituras, 
que están plenamente dotados con dones espirituales (1:5-7), y que 
están esperando el regreso del Señor. En esta sección se refiere a Cristo 
alrededor de una docena de veces, destacando la verdad de que Jesús es 
Señor de la Iglesia. Concluye sus observaciones iniciales recordándoles 
cómo habían sido llamados por Dios a la más importante relación del 
universo: a vivir en comunión con Jesucristo (1:9 y 1 Jn 1:3,6-7).

II. D iv is io n e s  f.n l a  i g le s i a  (1: 1— 4:21)

A. D e c l a r a c i ó n  d f .  P a b l o  a c e r c a  d f .  l a  d i v i s i ó n  (1:10-17)
Pablo está enormemente preocupado por la ausencia de unidad 

en la iglesia, y trata primero acerca de este problema, dándose 
cuenta de que muchos otros problemas surgen de la desunión. (La 
Iglesia, el cuerpo de Cristo, es incapaz de división sin que a la vez 
se destruya.) Esta iglesia se había dividido en cuatro grupos, detrás 
de cuatro personalidades. Pablo condena su exclusividad, señalando 
que sólo Cristo puede salvar a las personas y que sólo Cristo es 
digno de tener discípulos. Los hombres tienen buenos y legítimos 
ministerios, pero los creyentes deben identificarse con Cristo, y no 
con hombres en particular.

B . C o n d e n a  d f . P a b l o  d e  l a  d i v i s i ó n  ( 1 : 1 8 — 4 : 2 1 )

El problema básico de los corintios es que estaban considerando 
las cosas tal como podrían considerarlas las personas inconversas. 
Estaban actuando según la sabiduría de este mundo. Carecían de la 
sabiduría de Dios, y ésta era la razón fundamental de que estuviesen 
divididos y experimentando tantos problemas. La sabiduría de Dios 
posibilita vivir la vida según la perspectiva de Dios. Según Pablo, el



184 / Panorama del Nuevo Testamento

centro de la sabiduría de Dios es la cruz de Cristo. Sólo ella muestra 
la verdadera situación de la humanidad (que el hombre es pecador, y 
que está irremediablemente perdido), y la única solución a esta situa­
ción (el poder de Dios para salvar y santificar). Una vez la persona ve 
estas cuestiones básicas (de la santidad de Dios, la pecaminosidad del 
hombre, y el poder de Dios de salvar mediante la muerte de Cristo), 
entonces, y sólo entonces, puede afrontar de manera correcta las 
cuestiones de la vida (1:18-25).

Pablo les recuerda que la mayoría de los cristianos no procedía 
de las filas de los ricos, poderosos o sabios de este mundo (1:26- 
31). Sin embargo, los cristianos, aunque “menores” ocupantes de 
este planeta, pueden vivir con éxito y sabiamente, dando así gran 
gloria a Dios, por cuanto es evidente que es su sabiduría y no 
nuestros recursos lo que lo logra. (Véase Stg. 3:13-18 para el con­
traste entre la sabiduría de Dios y la del hombre.)

Pablo les recuerda entonces que cuando llegó a ellos por vez 
primera, les predicó a “Jesucristo, y a éste crucificado” (2:2), lo cual 
es la base de la sabiduría de Dios. No intentó abrumarlos con el 
intelecto ni con inteligentes argumentos (2:1-5). Pero aunque el 
evangelio sea sencillo, tiene gran sabiduría (2:6-13). Sus verdades 
no pasan (son eternas); sus verdades conducen a los hombres a la 
gloria (el pecado desaparece y es sustituido por la vida eterna); y 
sus verdades son tan profundas que se precisa del Espíritu Santo 
para comprenderlas.

Pablo hace notar que la forma en que uno responde a la Palabra 
(la sabiduría de Dios) determina su capacidad para vivir con sabidu­
ría y determina su salud espiritual. La Palabra ha de ser comprendi­
da y aplicada a la vida (2:14— 3:4). La sabiduría apropiada lleva a 
la persona a la madurez espiritual, mientras que el resultado de 
ignorar la sabiduría es una infancia perpetua.

Después de compartir estas verdades acerca de la necesidad de 
sabiduría el apóstol toca los ministerios de diferentes hombres en 
Corinto. hombres tras los que los corintios se estaban dividiendo. 
Quería que los corintios fuesen sabios y que comprendiesen acerca 
de los que ministraban en medio de ellos. Empleándose a sí mismo 
y a Apolos como ejemplos, observa que ambos ministerios eran 
importantes. Pero aunque cada uno tenía su papel, en último térmi-



Primera Corintios/185

no es Dios quien da la vida espiritual y crecimiento a la iglesia (3:4- 
7). Pablo les informa que todos los creyentes son siervos de Dios, y 
que por tanto son responsables delante de Él.

Esto lleva a la discusión más extensa en el Nuevo Testamento 
acerca de la evaluación y recompensa de los creyentes (3:11—4:5). 
El apóstol hace notar que el Señor no sólo juzgará lo que hemos 
hecho en esta vida, sino que basará gran parte de nuestra recompen­
sa sobre nuestra fidelidad como administradores de aquello que Él 
nos ha confiado, y en nuestras motivaciones. Pablo insiste en que 
les dice estas cosas y les advierte porque, igual que un padre, estaba 
profundamente interesado por la prosperidad de sus hijos (4:6-21).

III. P k c a d o s  e n  i .a ig l e s ia  (5:1—6:20)

A. A c t u a c i ó n  i n m o r a l  y  e a l t a  d e  d i s c i p l i n a  (5:1-13)
El apóstol se sentía turbado por la existencia de inmoralidad en 

la iglesia (La palabra inmoralidad, o fornicación, es un término inclu­
sivo que incluye todo tipo de conducta sexual inmoral.) El pecado en 
particular en que se centraba aquí era el de incesto. La iglesia conocía 
la situación y la toleraba. (La sabiduría del mundo es siempre toleran­
te con respecto al pecado.) La iglesia de Corinto estaba en peligro de 
quedar profundamente afectada por aquello. Pablo los reprende por 
su orgullosa tolerancia. Declara que eran responsables de la pureza de 
la iglesia. Les había dicho en una carta anterior que no debían tolerar 
la inmoralidad (5:9). Les manda entonces que hagan frente al pecado 
y que expulsen de la iglesia al miembro ofensor (5:12-13).

B. P l e i t o s  e n  l a  i g l e s i a  (6:1-11)
Su falta de sabiduría se veía también en su incapacidad de 

resolver las disputas entre ellos mismos. En lugar de ello, se perso­
naban en los tribunales seculares de justicia, para que los incrédulos 
resolvieran sus causas. Pablo los reprende por ello, y Ies manda que 
busquen líderes prudentes en la iglesia que les resuelvan estos asun­
tos. Mejor aún, les dice, sería sencillamente ceder vuestros “dere­
chos” y sufrir la injusticia. Estaban centrándose en sus derechos, 
mientras que Pablo se centra en sus actitudes.

C. I n m o r a l i d a d  e n  l a  i g l e s i a  ( 6 : 1 2 - 2 0 )

La inmoralidad había sido el estilo de vida de muchos en Corin-



186 / Panorama del Nuevo Testamento

to. Pablo exhorta a estos creyentes a huir de la inmoralidad, porque 
sus cuerpos habían sido comprados por Cristo. También les instruye 
que sus cuerpos son morada del Espíritu Santo, y que un día resuci­
tarán. Sus cuerpos son importantes para Dios, y no deben darlos a la 
inmoralidad.

IV. P r o b le m a s  df, i .a  ig le s ia  (7:1— 15:58)

En este punto, cambia el tono de la carta, y Pablo comienza a 
responder a las preguntas que le habían hecho los creyentes de 
Corinto.

A. L a  c u e s t i ó n  d e l  m a t r i m o n i o  (7:1 -40)
El terrible ambiente de inmoralidad en Corinto suscitaba cues­

tiones acerca del sexo, del matrimonio, del divorcio y de la soltería. 
Rodeados como estaban de depravadas conductas sexuales, los cris­
tianos de Corinto se preguntaban si no sería mejor el celibato o la 
abstinencia, incluso en el matrimonio. Pablo les dice que los deseos 
sexuales forman una parte legítima de nuestras vidas, y que dentro 
del matrimonio conllevan satisfacción y plenitud. Ambos cónyuges 
tienen una responsabilidad para con el otro en esta cuestión. Una 
vida sexual infeliz dentro de la relación matrimonial abrirá a la 
persona al pecado sexual (7:1-9).

Debido a que en el mundo romano el matrimonio no constituía 
un vínculo sagrado, se aceptaba el divorcio como parte de la vida. 
Pablo trata la cuestión del divorcio a continuación, tratando primero 
acerca de la situación cuando ambos cónyuges son creyentes (7:10- 
11) y luego considerando la situación cuando uno de los cónyuges 
es incrédulo. (Obsérvese que “separarse” y “abandonar” significa 
divorcio, y no alguna especie de separación legal.) Si las parejas 
cristianas llegan a divorciarse, no deben volverse a casar. (Esto 
probablemente supone que no se trata de una causa de inmoralidad. 
Si Mateo 19:9 hace una excepción con la inmoralidad, entonces un 
cristiano podría divorciarse de un cónyuge cristiano inmoral con la 
posibilidad de volverse a casar.) Si el matrimonio es con un cónyu­
ge incrédulo, esto no le da derecho al creyente a divorciarse del 
incrédulo. Sin embargo, si el incrédulo inicia el rompimiento del 
matrimonio, el creyente no queda bajo obligación de aquel matri­
monio, y queda libre para volverse a casar.



Primera Corintios/187

Al tratar de la cuestión de la soltería, el apóstol hace notar 
algunas de las ventajas de estar soltero. Observa que es posible una 
mayor dedicación a Cristo, por cuanto la persona soltera no tiene las 
obligaciones hacia otros miembros de la familia que le toman tiem­
po, energía y recursos. Pero Pablo no está en contra del matrimonio. 
Su consejo ha de ser interpretado a la luz de su declaración de que 
los tiempos difíciles de entonces hacían de la soltería la opción 
mejor (7:26). Las circunstancias de persecución y dificultad para los 
cristianos constituían el trasfondo de su consejo.

B. La c u e s t i ó n  d e  l a s  c o s a s  d u d o s a s  ( 8 : 1— 11:1)
Una “cosa dudosa” es algo (que a menudo tiene que ver con 

una actividad o con el propio omato) acerca de lo que la Biblia no 
da mandamientos específicos, y acerca de lo cual difieren cristianos 
sinceros. En Corinto, una de estas cosas dudosas tenía que ver con 
comer carne que antes había sido sacrificada a los ídolos. Aunque 
Pablo no toma partido en esta cuestión, da algunos principios para 
aplicar a estas situaciones. (Véase también Ro. 14.)

En primer lugar, dice Pablo, los creyentes deben tomar decisio­
nes sobre la base del conocimiento. Debería existir una base bíblica 
para la elección tomada. En segundo lugar, han de actuar sobre la 
base del amor. Deberían estar dispuestos a suprimir sus libertades 
por amor al cristiano más débil. Pablo ejemplificó esta verdad en su 
propia vida, cediendo en sus propios derechos personales a fin de 
beneficiar a otros creyentes.

C. La c u e s t i ó n  d e l  c u l t o  y  d e l  m i n i s t e r i o  (11:2— 14:40)
Había varias otras cuestiones que tenían que ver con la reunión 

pública de la iglesia, y que precisaban de la instrucción apostólica. 
Primero, se refiere a la cuestión de las mujeres en la asamblea 
pública (11:2-16). Les enseña que una mujer puede orar y profetizar 
siempre que quede claro que está sujeta a la autoridad de los hom­
bres (11:3). No se trataba de una cuestión cultural de Corinto, sino 
algo que enseñaba en todas las iglesias (11:16, y 1 Ti. 2:11-15).

En segundo lugar, Pablo les instruye que traten con reverencia la 
ordenanza de la Cena del Señor. Los reprende por su sacrilegio (11:17- 
22), les recuerda el sentido de la ordenanza (11:23-26), y les advierte 
acerca de una adicional disciplina de parte del Señor (11:27-34).



188 / Panorama del Nuevo Testamento

Una tercera cuestión en el culto público tenía que ver con los 
dones espirituales. (Un don espiritual es una capacidad dada por 
Dios para servir de manera eficaz al Señor de alguna forma concre­
ta.) Pablo informa a la iglesia que los dones espirituales son dados a 
los creyentes para que puedan fortalecer a los otros creyentes en la 
iglesia (12:1-11). Les recuerda que la Iglesia es como un cuerpo, y 
que así como las diversas partes del cuerpo físico dependen entre sí 
para salud y fortaleza, así también los miembros del cuerpo de 
Cristo (la Iglesia). El cuerpo es uno (12:12-13), tiene diversas partes 
(12:14-20), pero estas partes son interdependientes (12:21-27 y Ef. 
4:7-14). Por cuanto los dones espirituales son para el bien común 
(12:7) de todos los creyentes, no deben ser empleados de manera 
egoísta Se deben usar con amor (13:1-13).

Pablo recapitula luego su tratamiento acerca de los dones tra­
tando un problema que existía en Corinto con respecto al don de 
lenguas (14:1-40). El argumento básico de esta sección es que el 
don de la profecía es mayor que el don de lenguas. (Véase Apéndi­
ce IV: El don de lenguas.)

D. La c u e s t i ó n  d e  l a  r e s u r r e c c i ó n  (15:1 -58)
Evidentemente, había alguien en Corinto que estaba enseñando 

la falsa idea de que no había resurrección de los muertos (15:12). 
Pablo declara que la resurrección de Jesucristo es la piedra del 
ángulo de la fe cristiana Si Cristo no fue levantado corporalmente 
de la tumba, entonces no hay fe cristiana válida, el pecado no ha 
sido derrotado y no hay esperanza para el futuro (15:12-20). Pero, 
por cuanto Jesús fue las “primicias” de la resurrección, ésta es la 
garantía de que también los creyentes resucitarán de los muertos, 
recibiendo nuevos cuerpos y experimentando la victoria sobre la 
muerte (15:50-58).

V. C o n c lu s ió n  (16:1-24)

Pablo concluye esta carta alentándolos a abundar en la obra del 
Señor dando de su dinero. Debían dar con regularidad según el grado 
en que el Señor los hubiese prosperado. También les dice que tenía la 
intención de ir a verlos, y les envía saludos de parte de los otros 
creyentes.



15
SEGUNDA CORINTIOS

Introducción a 2 Corintios

P a t e r n i d a d  d e  2  C o r i n t i o s

El apóstol Pablo fue el autor, pero una vez más incluye a 
Timoteo en la introducción de la carta.

L u g a r  v f e c h a  df. 2  C o r i n t i o s

Segunda a los Corintios fue probablemente escrita poco des­
pués de 1 Corintios, quizá en el 55 ó 56 d.C. Fue escrita desde 
Macedonia, a donde había ido Pablo buscando a Tito, su colabora­
dor (2 Co. 2:12-13; 7:4-16). La tradición declara que la escribió 
desde la ciudad macedonia de Filipos.

P r o p ó s i t o  d e  2  C o r i n t i o s

Al proseguir los problemas en la iglesia de Corinto, Pablo 
envió a su capacitado ayudante Tito a Corinto para que hiciese 
frente a la situación. Posteriormente, el mismo Pablo dejó Efeso y 
se dirigió a Troas, donde tuvo una oportunidad favorable para el 
ministerio (2:12-13). Sin embargo, Pablo estaba tan profundamente 
preocupado por las condiciones en Corinto, y tenía tantos deseos de 
saber de Tito, que se dirigió a Macedonia, esperando encontrarse 
allí con él.

Finalmente, Tito llegó a Macedonia e informó que los asuntos 
en Corinto eran por lo general positivos. Pero, le dijo a Pablo, había 
una minoría activa que seguía oponiéndose a Pablo. Así, Pablo 
escribió 2 Corintios para reforzar su autoridad como apóstol de 
Jesucristo. Le era absolutamente necesario que lo hiciese a fin de 
preservar la salud de la iglesia. También escribió para dar gracias



190 / Panorama del Nuevo Testamento

por la respuesta favorable hacia él, y su ministerio que ahora exhi­
bía la mayoría. Además, sentía que tenía que recordarles acerca de 
dar a los santos pobres de Judea y que debía instruirles acerca de su 
apropiada actitud hacia el que se arrepiente.

B o s q u e j o  b á s i c o  d f . 2  C o r i n t i o s

I. Introducción (1:1-11)
II. El testimonio personal de Pablo (1:12—2:13)
III. Las enseñanzas de Pablo acerca del verdadero ministerio de 

Cristo (2:14—6:10)
IV. Exhortaciones de Pablo a los corintios (6:11—7:16)
V. Instrucciones de Pablo sobre el dar (8:1—9:15)
VI. La defensa de Pablo de su ministerio apostólico (10:1— 13:10)
VII. Conclusión 13:11-14)

T e m a  d e  2  C o r in t io s

Debido a las actitudes que había contra él en Corinto, Pablo 
encontró necesario defender su ministerio y vindicar su autoridad 
apostólica. En el proceso de defenderse él mismo y su ministerio, el 
apóstol revela mucho acerca de la naturaleza del ministerio del 
evangelio. Éste es el tema de esta carta. Es la carta más significativa 
del Nuevo Testamento con respecto a un verdadero ministerio para 
el Señor Jesucristo. Por ello, tiene un puesto especial en las vidas de 
los que desean servir a Cristo con eficacia

C o n s i d e r a c i o n e s  e s p e c u l e s  a c e r c a  d f . 2  C o r i n t i o s

Esta carta fue escrita en medio de agitaciones y conflicto por 
causa de ciertos miembros de la iglesia en Corinto, pero al mismo 
tiempo refleja el gran gozo y amor de Pablo hacia otros allí. La 
carta revela las profundas emociones del apóstol Pablo como no lo 
hace ninguna otra epístola. Es el menos sistemático de los escritos 
de Pablo, pero el que revela más acerca del hombre mismo. “Eras- 
mo compara esta epístola con un río que a veces mana en una 
corriente suave, a veces ruge como un torrente arrastrándolo todo 
delante de él, a veces se extiende como un plácido lago, y que a 
veces, por así decirlo, se pierde en la arena, y brota en su plenitud



Segunda Corintios/191

en algún lugar inesperado.”"9 Esta carta refleja la intensa tensión 
emocional de Pablo. Son construcciones rotas, metáforas mezcla­
das, con bruscos cambios en contenido y una gran variedad de 
emociones.119 120 El singular estilo de esta carta hace más difícil inter­
pretarla de una manera lógica y sistemática.

Resumen d e  2 C orin tio s

I. I n tro d u cció n  (1 :1 -1 1 )

Pablo comienza esta carta con una palabra de alabanza a Dios. 
Pablo había experimentado algunas duras pruebas, pero también 
había experimentado la consolación de Dios (cp. 11:23-28).

I I .  El t e s t im o n io  p e r s o n a l  d e  P a b l o  (1:12—2:13)

Al entrar el apóstol en el tema de su relación con la iglesia se 
sincera con ellos. Les puede decir que tenía una conciencia limpia 
en la cuestión de sus relaciones con ellos. Aparentemente, algunos 
habían acusado a Pablo de ser variable y poco fiable, señalando que 
había dicho que iría, y que luego no había acudido (1:12-17). Pero 
Pablo les recuerda que había sido siempre abierto y honrado para 
con ellos, no manipulándolos nunca. Les dice que está convencido 
por el Espíritu que no debería aferrarse a su intención original de 
acudir a ellos. La razón para esto es darles tiempo para actuar y 
ministrar por sí mismos. La presencia de Pablo en aquel momento 
causaría un innecesario dolor y una dependencia de él asimismo 
innecesaria (1:18—2:4).

En este punto da instrucciones acerca de restaurar al creyente 
que ha caído bajo disciplina de la iglesia (2:5-11). Dice que un 
creyente genuinamente arrepentido necesitaba recibir consolación y 
aliento, o Satanás podría destruirle con la culpa y la tristeza. Pablo 
termina esta sección compartiendo con ellos cuán profundamente 
había sido afectado por la situación en Corinto (2:12-13).

119. Charles Hodge. C om m entary on the Seco n d  E pistle  to the C orinthians 
(Grand Rapids: Ecrdmans, s/f.), p. 2.

120. D. Edmond Hicbcrt, The T hessalonian  E pistles (Chicago: Moody, 1971), 
pp. 149-151.



192 / Panorama del Nuevo Testamento

I I I .  L a s  e n s e ñ a n z a s  d e  P a b l o  a c e r c a  d e l  v e r d a d e r o  m i n i s t e r i o

d e  C r i s t o  (2:14—6:10)

Una de las grandes contribuciones de 2 Corintios se encuentra 
en esta sección al revelar Pablo la verdadera naturaleza del ministe­
rio del evangelio. Pablo creía en el triunfo final de Cristo, fuesen 
cuales fuesen los sentimientos que tuviese de fracaso, frustración o 
ansiedad (2:14-17). Pablo no tiene una visión utópica del ministerio. 
Comprende que aunque había, desde luego, gozo en ser siervo de 
Cristo, no podía esquivar las pruebas, aflicciones del corazón y 
presiones. Aparentemente, algunos dudaban que el ministerio de 
Pablo fuese realmente de Dios, y lo decían. Pero Pablo responde 
señalando que la iglesia misma de Corinto es una prueba de que su 
ministerio es válido (3:1-3).

Además, les hace notar que no era su capacidad lo que había 
dado resultados, sino el poder transformador del nuevo pacto, aque­
lla salvación dada por la obra de Jesucristo (3:4-18). Luego prosi­
gue en la carta diciéndoles que como ministro del nuevo pacto no se 
siente desalentado cuando la gente no cree (4:1-6). Comprende la 
actividad de Satanás de cegar a la gente al mensaje del evangelio. 
Comprende también que es el poder de Dios, no las tretas humanas, 
lo que llevará a la gente a Cristo. Nuestra insuficiencia personal 
sirve para manifestar más claramente el poder de Dios (4:8-18).

Pablo, al reflexionar sobre las aflicciones de esta vida, se siente 
alentado por la verdad que algún día estará con el Señor. El cuerpo 
físico terrenal que está sujeto a comipción será transformado. Pero, 
sea que esté en la tierra, o con el Señor, quiere agradarle. Pablo le 
agrada ahora ministrando en su nombre (5:1-10). Nuestro ministerio 
es un ministerio de reconciliación. (Reconciliación significa quitar 
la enemistad entre las personas, restablecer una amistad rota.) Cuan­
do Cristo murió en la cruz, dio plena satisfacción a las justas de­
mandas de Dios. La cuestión del pecado fue resuelta de una vez por 
todas, y ahora Dios espera que los hombres vuelvan a Él. El hombre 
ha de ser reconciliado con Dios, y éste es el ministerio de los 
creyentes hoy en día (5:11-21).

IV. E x h o r t a c i o n e s  d e  P a b l o  a  l o s  c o r i n t i o s  (6:11—7:16)
En esta sección. Pablo los alienta a que sean francos con él



Segunda Corintios/193

(6:11-13) y a que se mantengan separados del mundo (6:14— 7:1). 
Además, quiere que comprendan la naturaleza del verdadero arre­
pentimiento (7:2-16).

V. I n s t r u c c i o n e s  d e  P a b l o  s o b r e  e l  d a r  (8:1—9:15)

Algún tiempo en el pasado, los creyentes de Corinto se habían 
consagrado a dar ayuda económica a creyentes necesitados. Ahora 
Pablo les recuerda su compromiso y los alienta a ser generosos. Les 
expone que es esencial tener una actitud apropiada al dar (9:6-9). 
Emplea a los cristianos de Macedonia, y al Señor Jesús, como 
ejemplos de excelencia al dar (8:1-9). También pone en claro que 
las cuestiones económicas son temas delicados. Se debe tener cui­
dado para no dar apariencia de irregularidades (8:16-24).

VI. La d e f e n s a  d e  P a b l o  d e  s u  m i n i s t e r i o  a p o s t ó l i c o  (10:1—
13:10)

En este punto hay un cambio dramático en el tono de la carta. 
Ahora hace frente a los que retan su autoridad apostólica. Probable­
mente, no hay declaraciones más severas en todos los escritos de 
Pablo que los que se encuentran en esta sección. Pablo comprende 
algunas realidades acerca de su autoridad.

En primer lugar, se da cuenta de que ha recibido autoridad de 
parte del mismo Cristo. En segundo lugar, esta autoridad ha sido 
dada para ser bendición para los cristianos al edificarlos en su fe. En 
tercer lugar, sabe que esta autoridad podría ser empleada, si es 
necesario, para disciplinarlos con severidad. Se siente desganado de 
emplear su autoridad en disciplina, pero lo hará si es necesario. Sus 
opositores no deben contar con que vaya entonces a refrenarse, ni 
deben suponer que no tenga un poder real. Una cuarta realidad es 
que Dios ha puesto a los corintios bajo su autoridad, por cuanto él 
había fundado la iglesia. Pablo no intenta usurpar la autoridad de 
otros apóstoles ni entrar en el ámbito de su jurisdicción (10:1-18).

A Pablo le disgustaba tener que recomendarse a sí mismo, pero 
se ve obligado a hacerlo para bien de la iglesia, a causa de que sus 
detractores en Corinto habían minado la confianza de la gente en 
Pablo. Les recuerda su conducta personal en medio de ellos (11:1- 
15), y sus sufrimientos personales como apóstol de Cristo (11:16-



194 / Panorama del Nuevo Testamento

33). Desde luego, Pablo no estaba en el ministerio por placer ni por 
ganancia. Les habla acerca de sus visiones y de su “aguijón en la 
carne” (12:1-10). Les recuerda que ha sido acreditado como apóstol 
mediante señales y milagros (12:11-13).

Lanza una última advertencia a los que se resisten a él y a su 
ministerio (12:14— 13:10). No les queda ya más tiempo. O bien se 
arrepienten, o bien tendrán que afrontar el pleno ejercicio de su 
autoridad apostólica. Él disciplinará cuando llegue.

Vil. C o n c l u s i ó n  (13:11-14)



16
ROMANOS

In troducción  a Romanos 

e t e r n i d a d  d f . R o m a n o s

No hay duda alguna de que el apóstol Pablo escribió esta carta, 
jclara provenir de su pluma y la evidencia interna sustenta con 
erza esta declaración. “Es tan concluyente el argumento en favor 

la paternidad paulina de esta epístola que ningún erudito serio 
da que procede del célebre apóstol de los gentiles.”121

JG A R  V F E C H A  D E  R O M A N O S

Combinando los datos históricos que se encuentran en el libro 
los Hechos con declaraciones hechas en las cartas a los Corintios 

en Romanos, queda claro que Romanos fue escrita desde Corinto 
rante el tercer viaje misionero. Pablo pasó unos tres meses en 
uinto al final de su tercer viaje (Hch. 20:2-3). En esta época. 
;ibió una colecta para los santos pobres en Jerusalén, y se dirigía 
á a fin de entregarla (cp. Hch. 24:17; Ro. 15:25-26; 1 Co. 16:1-4: 
Co. 8:1—9:15). Esto situaría la redacción de esta carta en alrede- 
rdel 56 d.C.

¡o pó s it o  de R o m a n os

Dos veces en la carta, el apóstol Pablo da la razón para escribir 
únanos (1:10-13; 15:22-25). Les dice que realmente quiere ir a 
ríos, pero que una y otra vez las circunstancias le han impedido 
Por ello es que escribe esta carta. Espera ir allá a su debido

121. Alan Johnson, Romans: The Freedom Letter, ed. rev. (Chicago: Moody. 
K4), 1:10.



1% / Panorama del Nuevo Testamento

tiempo, pero probablemente se da cuenta que podría ni llegar a 
Roma, considerando los problemas que esperaba encontrar en Jeru- 
salén y dándose cuenta que muchos querían darle muerte.

Que sepamos, la iglesia en Roma no padecía ningunos proble­
mas importantes, ni en lo doctrinal ni el la práctica, que demanda­
sen atención apostólica. No es por esas razones que Pablo escribió 
Romanos. Sin embargo, es probable que tuviese varias razones para 
escribir. Pablo escribió para lograr el apoyo de la iglesia en Roma 
para sus esfuerzos misioneros hacia el oeste, incluyendo España. 
Escribió para enfatizar la universalidad del evangelio de Cristo: es 
para judíos y gentiles. Escribió para dar a la Iglesia de Jesucristo 
una presentación clara e inclusiva de la doctrina de la salvación por 
la fe. Y escribió por algunas razones personales, incluyendo el bus­
car apoyo en oración para sí mismo, y esperando hallar algún fruto 
espiritual entre ellos (1:11-13; 15:30-33).'”

B o s q u e j o  b á s i c o  d e  R o m a n o s

I. Introducción (1:1-17)
A. El saludo de Pablo (1:1-7)
B. Asuntos personales (1:8-13)
C. Declaración del tema (1:14-17)

II. La pecaminosidad y condenación de todos los hombres 
(1:18—3:20)
A. La culpa de los gentiles (1:18-32)
B La culpa de los judíos (2:1—3:8)
C. La culpa de todos los hombres (3:9-20)

III. La justificación de los pecadores que creen (3:21—5:21)
A. La base de la justificación (3:21-26)
B. La justificación y la ley (3:27-31)
C. La justificación y el puesto de la fe (4:1 -25)
D. La certidumbre de la justificación por la fe (5:1-11)
E. El reinado del pecado y el reinado de la gracia (5:12-21) 122

122. D. Edmond Hiebert. An Introduction to the Pauline Epistles (Chicago: 
Moody, 1971), pp. 178-181.



Romanos /197

V. La santificación de los pecadores creyentes (6:1—8:39)
A. Unión con Cristo (6:1-14)
B. Esclavización al pecado o a la justicia (6:15-23)
C. Libertados de la ley (7:1-25)
D. Viviendo rectamente por medio del Espíritu Santo (8:1-17)
E. Después de los sufrimientos viene la gloria (8:18-39)

’. El puesto de Israel en los planes de Dios (9:1— 11:36)
A. La incredulidad y el rechazamiento de Israel (9:1-33)
B. La explicación del rechazamiento de Israel (10:1-21)
C. El rechazamiento de Israel ni es completo ni es definitivo 

(11:1-32)

01. La justicia de Dios en la vida práctica (12:1— 15:13)
A. La consagración a Dios (12:1 -2)
B. El ministerio y los dones espirituales (12:3-8)
C. La relación con los miembros del cuerpo de Cristo (12:9-13)
D. La relación con los de fuera del cuerpo de Cristo (12:14-21)
E. Obligaciones para con el gobierno humano (13:1-7)
F. Otras obligaciones (13:8-14)
G. La cuestión de las cosas dudosas (14:1— 15:3)
H. La relación con otros (15:4-13)

/II. Conclusión (15:14— 16:27)
A. El propósito de Pablo al escribir (15:14-21)
B. Los planes de Pablo para el futuro (15:22-33)
C. Encomio y advertencias de Pablo (16:1-27)

> . m a  d e  R o m a n o s

El tema de Romanos es la justicia. Esta carta trata con detalle 
a justicia que Dios provee para la humanidad pecadora. Es la única 
lase de justicia que Dios aprueba. La epístola trata también la clase 
le vida recta que debería caracterizar a los que son creyentes en 
Cristo.

Ü O N S  IB E R A  C IO N E S  E S P E C U L E S  A C E R C A  D E  R O M A N O S

1. La ciudad de Roma
En la época de Pablo, Roma era la ciudad más influyente del 

nundo. Pablo era ciudadano del Imperio Romano, y su gran deseo



198 / Panorama del Nuevo Testamento

era predicar el evangelio de Cristo en la ciudad imperial. Cuando 
Pablo escribió a los santos en Roma, estaba escribiendo en un tiem­
po de paz, prosperidad y orden. Aunque el infame Nerón estaba 
entonces en el poder (54-68 d.C.). era en lo básico una buena era 
porque Nerón había escogido a hombres capaces para el gobierno. 
Roma tenía una sociedad bien ordenada. Se estima que la ciudad 
puede haber tenido una población de hasta cuatro millones.12-' Con 
una población tan grande, se podían encontrar las características 
típicas de una gran ciudad:

Existían lado a lado el lujo y la miseria, las riquezas y la necesi­
dad. La institución de la esclavitud echaba su perjudicial influencia 
sobre toda la sociedad. El trabajo físico era menospreciado y consi­
derado sólo digno de esclavos. La fabricación y el comercio eran 
considerados cosas de los esclavos y de los extranjeros. Sólo algo 
más de la mitad de la población eran ciudadanos libres. De estos, 
relativamente un pequeño número eran ricos, mientras que la in­
mensa mayoría eran pobres y vivían de la beneficencia pública o 
privada Estos ciudadanos pobres estaban orgullosos de su ciudada­
nía romana, y desdeñaban como degradante el trabajo manual. ... 
En la ciudad podían encontrarse personas de casi todas las nacio­
nes. y cada grupo se había traído consigo sus particulares vicios.123 124

Fue en este ambiente que fue fundada y que estaba prosperan­
do la iglesia. Durante un período, la paz de Roma permitió que el 
crecimiento prosiguiese. Pero esto terminó cuando Nerón comenzó 
su diabólica persecución contra los cristianos.

2. La iglesia en Roma
La iglesia en Roma no fue fundada por ningún apóstol en 

general (Ro. 15:20) ni por Pedro ni por Pablo en particular. Lo más 
probable es que la iglesia fuese iniciada por los que llegaron a la fe 
en Cristo en otros lugares, y que trajeron consigo su fe a Roma. 
Algunos judíos pudieron haber llegado a Roma después de ser sal­
vos en el día de Pentecostés (Hch. 2:10). Sin embargo, la iglesia en 
Roma, aparentemente, era básicamente gentil (aunque había tam-

123. Ib id ., p. 165.
124. Ibid.



Romanos /199

bien un considerable elemento judío), y es dudoso que los judíos 
fundasen una iglesia gentil. “La puerta a los paganos no fue abierta 
sino años después del descenso del Espíritu. Sería una suposición 
mucho mejor decir que algunos de la casa de Comelio (Hch. 10) 
llevaron a Roma las nuevas de un Salvador para los gentiles.”115 
Puede ser que estos fuesen los fundadores de la iglesia Pero tam­
bién es probable que algunos de los convertidos de Pablo proceden­
tes de otros lugares hubiesen ido también allí, como se sugiere por 
los muchos nombres relacionados en Romanos 16.

Había judíos en la iglesia, porque parece que Pablo esté argu­
yendo con ellos (p.ej., 4:1; 7:1-10). Había asimismo un elemento 
«¡entil (p.ej., 11:13, 18, 25; 15:16, 18, 27). La iglesia contenía am­
bos grupos, pero la mayoría la formaban los gentiles.

Resumen de Romanos

1 I n t r o d u c c i ó n  (1:1-17)
Debido a que la mayoría en Roma no habían estado directa­

mente bajo el ministerio de Pablo, les da sus credenciales (1:1). Les 
dice que el evangelio que le había sido confiado era el evangelio 
que había llevado a los romanos a Cristo (1:2-7). Hace notar que en 
el espacio de unos diez años su fe en Cristo había llegado a ser 
conocida en todo lugar. Y su deseo era desarrollar y alimentar el 
progreso de aquella fe (1:8-13).

Pablo comienza un concepto enteramente nuevo en 1:14 cuan­
do afirma que él es deudor. Hasta aquel tiempo no había tenido 
transacción alguna con los romanos que le hiciera ser deudor a 
ellos. Más bien, había tenido unos tratos con Cristo que le habían 
convertido en deudor. La gracia de Cristo para con él y su posesión 
del evangelio universal hacían de Pablo un deudor para con todos. 
Este evangelio solo puede salvar a los hombres, y, por tanto, no se 
avergonzaba de él. (“Salvación” se usa aquí en su sentido completo 
tanto como un acto como un proceso. Los creyentes son salvados de 
la pena y del poder del pecado.)

Pablo declara también su gran tema de que la justicia es un don 
basado en la fe. (“Justicia” es aquella condición en la que uno no es 125

125. James Stiller, The Epistle to the Ronums (Chicago: Moody. 1960), p. 12.



200 / Panorama del Nuevo Testamento

culpable de violar ninguna ley de Dios. Naturalmente, esto no es en 
absoluto posible para el hombre; le tiene que ser dado por Dios. 
Esta justicia que da plena satisfacción a Dios es dada al hombre, le 
es imputada.)

II. La p e c a m i n o s i d a d  y  c o n d e n a c i ó n  d e  t o d o s  l o s  h o m b r e s

(1:18—3:20)
Esta porción trata de por qué la humanidad necesita este evange­

lio de Cristo. Todos los hombres lo necesitan porque todos los hom­
bres son culpables de pecado y son incapaces de salvarse a sí mismos.

A. L a c u lp a  de lo s  g e n tile s  (1:18-32)
El punto principal en este pasaje es que cuando alguien rechaza 

la verdad de Dios degenera doctrinalmente (en sus creencias) y mo­
ralmente (en su vida) y experimenta el juicio de Dios (1:18). Los 
gentiles tenían una revelación de Dios en la naturaleza que les decía 
que Dios existe, y que es poderoso. Pero decidieron no seguir esta 
revelación. Por cuanto la han abandonado, no pueden pretender igno­
rancia; son de derecho culpables delante de Dios. (Obsérvese que si 
alguien responde a la revelación en la naturaleza y busca saber más 
acerca de Dios, entonces Dios le revelará más verdad a tal persona.)

B. L a c u l pa  d e  lo s  ju d Io s  (2 :1 — 3 :8 )

Los judíos son también culpables delante de Dios. Tenían mu­
cho más de la verdad de Dios y conocían sus normas. Sin embargo, 
a pesar de saber la diferencia entre el bien y el mal. hacían en 
realidad lo mismo que los gentiles (p.ej., 2:17-24). También ellos 
experimentarán la ira de Dios.

C. La c u lp a  de to d o s  lo s  hom bres (3:9-20)
En este punto, Pablo examina todo su anterior argumento, obser­

vando que ha acusado tanto a los judíos como a los gentiles de ser 
culpables delante de Dios. Ahora demuestra la validez de su posición 
con una serie de citas del Antiguo Testamento. La conclusión es que 
toda persona es pecadora, e incapaz de salvarse a sí misma.

III. L a  j u s t i f i c a c i ó n  d e  i  o s  p e c a d o r e s  q u e  c r e e n  (3:21—5:21)

A. L a base de la  ju s tific a c ió n  (3:21-26)
En este punto, Pablo deja de tratar la pecaminosidad del hom-



Romanos / 201

bre y comienza ahora a tratar la solución de esta terrible situación 
de la humanidad. Por cuanto todos han pecado, todos necesitan 
justicia. Esta justicia tiene su fuente en el mismo Dios y no viene 
por esfuerzo humano. Viene por fe (3:21-22). Pablo emplea varias 
palabras clave en esta sección. (Véase “La justificación por la fe” 
en el Capítulo 11, pp. 164-167, para una exposición más detallada.)

1. Justificación. Es un acto de Dios mediante el cual Él de­
clara justo al pecador que cree. Esta declaración está basada en la 
muerte de Cristo. Incluye la remoción de la pena por el pecado así 
como la adición de la justicia de Cristo a la cuenta del creyente.

2. Redención. Es la liberación que se consigue mediante el 
pago de un rescate. Cristo es contemplado como aquel que libera a 
las personas del pecado mediante el pago hecho en la cruz.

3. Propiciación. Esto significa aplacar o dar satisfacción. La 
muerte de Cristo ha dado una plena satisfacción a las justas deman­
das de Dios. La santidad y la justicia de Dios quedan satisfechas, y 
Dios puede ahora salvar a los hombres.

B . L a  j u s t i f i c a c i ó n  y  l a  l e y  (3:27-31)
Pablo muestra ahora qué relación tiene la ley (las obras) con la 

cuestión de la salvación del hombre. Hace notar que la salvación por 
la fe excluye la ley (las obras) y la jactancia del hombre que resulta de 
las obras. Somos salvos por la fe, no por obras (3:27-28). También 
señala al hecho de que hay un Dios, y como resultado un método de 
justificación. Este método es por la fe (3:29-30). La ley no es un 
medio de justificación, sino más bien un revelador de pecado.

C. La j u s t i f i c a c i ó n  y  f . l  p u e s t o  d e  l a  f e  (4:1-25)
Empleando a Abraham y a David, el apóstol muestra que los 

hombres siempre han sido justificados por la fe. Abraham fue de­
clarado justo mucho antes de llevar a cabo la obra de la circunci­
sión. Y David, que era culpable de asesinato y adulterio, y que no 
tenía provisión en la ley para tales pecados, experimentó la miseri­
cordia y la gracia de Dios. Fue declarado justo.

D. La c e r t i d u m b r e  d e  l a  j u s t i f i c a c i ó n  d e  l a  f e  (5:1 -11)
La justificación es un hecho cumplido (no un proceso en mar­

cha) en la vida de quien cree. Los creyentes tienen la garantía de



202 / Panorama del Nuevo Testamento

que no experimentarán la ira de Dios. Dios, que nos salvó cuando 
éramos sus enemigos, nos guardará de cierto ahora que somos sus 
hijos. Los creyentes están a salvo en Él. Además, según declara 
Pablo, tenemos paz para con Dios, acceso a Él, esperanza, gozo y la 
presencia del Espíritu Santo.

E. El re in a d o  d e l pecado y  e l re in a d o  de la  g ra c ia  (5:12-21)
En esta sección Pablo contrasta a Adán con Cristo, enseñando 

que Adán trajo la muerte a la humanidad, mientras que Cristo trae 
vida a la humanidad. El pecado entró en el mundo por medio de una 
acción de pecaminosa desobediencia de parte de Adán, y este peca­
do afectó a todos sus descendientes. El pecado de Adán es imputa­
do a todos los hombres, y por ello todos son culpables. Pero el acto 
de Cristo (su muerte en la cruz) hace que la vida y la justicia estén a 
disposición de todos. Grande es la gracia de Dios.

IV. L a s a n t i f i c a c i ó n  d e  l o s  p e c a d o r e s  c r e y e n t e s  (6:1— 8:39)

Hasta este punto en el libro de Romanos, el apóstol Pablo ha 
estado destacando el hecho de que el hombre está bajo la pena del 
pecado. Esta pena (la eterna separación de Dios) ha sido cumplida 
en la muerte de Cristo. Ahora (en los capítulos 6—8), enfatizará el 
punto de que la obra de Cristo en la cruz ha liberado a los creyentes 
del opresor poder del pecado.

A . U n ió n  con C risto  (6 :1 -1 4 )

Pablo había dicho (5:20-21) que la gracia de Dios sobreabundó 
donde había abundado el pecado. De modo que ahora se suscita una 
pregunta: “¿Perseveraremos en el pecado para que la gracia abun­
de?” (Esta pregunta indica que Pablo predicaba una salvación abso­
lutamente gratuita.) Su respuesta es un enfático “No”. También da 
el argumento de que los cristianos hemos muerto al pecado, y que 
hemos sido unidos a Cristo.

Nuestra nueva posición como creyentes es que hemos sido 
unidos con Cristo por medio del bautismo del Espíritu Santo (cp. 1 
Co. 12:13). Esta unión posibilita vivir victoriosamente sobre el pe­
cado. En sus escritos, Pablo expone con claridad que el pecado 
permanece como un poder extraño dentro del creyente, siempre 
buscando dominarle. Este “viejo hombre” (que es toda la naturaleza



Romanos / 203

no regenerada) obra por medio del “cuerpo de pecado”. (El cuerpo 
físico no es pecaminoso, pero sí es el lugar donde se manifiesta el 
pecado.) Este “viejo hombre” perdió su jurisdicción y poder sobre 
nosotros cuando Cristo murió y resucitó. Nuestra relación con Cris­
to se ve como algo tan vital, que cuando Él murió nosotros mori­
mos. Y cuando Él resucitó victorioso sobre el pecado, así sucedió 
con nosotros. Esta es nuestra posición.

Posicionalmente, el “viejo hombre” está muerto. (Si muriésemos 
físicamente ahora mismo, nos quitaríamos el viejo hombre.) Por cuanto 
el “viejo hombre” ha sido hecho impotente por Cristo (no aniquila­
do), no tenemos ya por qué ser esclavos del pecado (6:6). A la luz de 
la obra de Cristo, hemos de hacer dos cosas. Primero, considerar esto 
como cosa cierta (6:11). La victoria espiritual sobre el pecado está 
edificada sólidamente sobre el hecho de que el pecado ha perdido su 
potestad sobre nosotros. Los creyentes pueden ahora decir “no” a las 
prácticas pecaminosas, por cuanto tienen a su disposición el poder de 
Cristo. Segundo, los creyentes deben presentarse a Dios y recurrir a 
su poder de una manera práctica

B. E s c l a v i t u d  a l  p e c a d o  o  a  l a  j u s t i c i a  ( 6 : 15-23)
Aunque el pecado ha perdido su potestad sobre el creyente, 

sigue intentando dominamos. Pablo señala que los cristianos pue­
den ser esclavos del pecado o esclavos de la justicia. Al creyente le 
toca elegir. No tiene más que estas dos opciones. Si el pecado es el 
rmo, entonces los creyentes experimentarán vergüenza, culpa y muer­
te. (Muerte significa separación. Los creyentes que permanecen en 
pecado y no confiesan sus pecados experimentan una separación de 
Dios en su andar. Pablo no se refiere a la muerte física ni a la 
reparación eterna de Dios.)

C. L i b r e s  d f . l a  l e y  (7:1-25)
Aunque los creyentes son salvados de la pena del pecado, 

siguen teniendo que tratar con la realidad del poder del pecado en 
sus vidas. ¿Sirve la ley de ayuda para el poder del pecado? En 
cierto sentido, la ley le ayuda en cuanto a que define el problema 
del pecado. Pero en otro sentido la ley no le sirve de ayuda, 
porque no le da poder para vencer el pecado (7:1-12). Pablo em­
pleó su propia experiencia para ilustrar este punto (7:13-25). Pa-



204 / Panorama del Nuevo Testamento

blo describe la experiencia en marcha de los creyentes, no simple­
mente una experiencia de una vez por todas. (Obsérvese el uso del 
tiempo presente.)

Entregarse a guardar la ley (legalismo) en la vida cristiana no 
liberará al cristiano del poder del pecado. Intentar poner lo mejor de 
nuestra pane no nos evitará fracasar al abrumamos una y otra vez el 
principio del mal (7:21). Pablo sabe que nuestra voluntad (las deci­
siones que tomamos) es importante, pero no es suficiente tener 
"fuerza de voluntad". El creyente necesita ayuda exterior en su 
lucha contra el pecado. Pablo se regocija de que se haya dado 
provisión para la victoria, el éxito y la libertad (7:25).

D. V lV IK N D O  RECTAMENTE PO R  M E D IO  DF.L ESPÍRITU S a N T O  (8:1-17)
El nuevo poder para vivir proviene del Espíritu Santo que mora 

en cada creyente. (El Espíritu Santo es mencionado diecinueve veces 
en este pasaje.) El Espíritu Santo mora en estos cuerpos que todavía 
han de ser redimidos. Cuando resucite, el cuerpo será redimido, con 
la eliminación de la “came", aquel principio de pecado. Sin embargo, 
hasta aquel momento proseguirá la lucha entre la carne y el Espíritu 
(8:1-11). Por cuanto el Espíritu se enfrenta a nuestros apetitos peca­
minosos, no tenemos por qué pecar como lo hacíamos antes de nues­
tra salvación (8:12-13). Para el cristiano, la victoria es posible.

E. D e s p u é s  d f . l o s  s u f r i m i e n t o s  v i e n e  l a  g l o r i a  (8:18-39)
Los creyentes pueden experimentar severos problemas ahora 

en esta vida, pero Pablo declara que hay maravillosas cosas reserva­
das para ellos. De hecho, establece la verdad de que el sufrimiento 
presente no puede ni compararse con la gloria que ha de venir. De 
manera particular, se centra en el regreso de Cristo, que traerá la 
inmortalidad del cuerpo, y también enormes cambios en la naturale­
za (8:18-27).

Al reflexionar Pablo acerca de las verdades que ha compartido 
con los cristianos en Roma (capítulos 1—8), no puede hacer más 
que dar alabanzas a Dios. Al meditar acerca de esta salvación dada 
por Dios, declara que Dios llevará a buen fin nuestra salvación. 
Seremos glorificados y podemos tener la certeza del hecho de que 
nada hay en este universo que pueda romper la unión entre Cristo y 
el creyente (8:28-39).



Romanos / 205

V. El. PUESTO DE ISKAEI. EN EOS PLANES DE DlOS (9:1 — 11:36)

A un judío que estuviese siguiendo estrechamente el pensa­
miento de Pablo se le suscitaría de natural una pregunta. El judío 
preguntaría: “¿Y qué sucede ahora con la nación de Israel? ¿Qué 
hay de las promesas del pacto de Dios para con Israel?” El judío 
sentiría que o bien el evangelio de Pablo es cierto, con el resultado 
de que las promesas de Dios a Israel son echadas a un lado, o que el 
evangelio de Pablo es falso, y que las promesas de Dios permane­
cen en pie. La respuesta que da Pablo es que la ley (el pacto) de 
Moisés ha sido echado a un lado, pero no el pacto abrahámico. 
(Véase la tabla titulada Los pactos de Dios con Israel en el Capítulo 
2, página 17). Declara que Israel sigue teniendo un futuro, y las 
promesas de Dios habrán de ser cumplidas.

A. La i n c r e d u l i d a d  y  e l  r e c h a z a m i e n t o  d e  I s r a e l  ( 9 : 1 - 3 3 )

Israel fue soberanamente escogido por Dios en el pasado para
que fuese un pueblo especial con una relación especial con Dios. 
Esta elección hecha por Dios no estaba basada en nada que hiciese 
Israel, sino simplemente en la misericordia de Dios (9:11, 15). Pero 
aunque Israel tenía esta especial relación con Dios, habían venido a 
conocer a Dios por la fe. Israel había de ser salvada por la fe, y no 
por las obras (9:30-33).

B. La e x p l i c a c i ó n  d e l  r e c h a z a m i e n t o  d e  I s r a e l  (10:1-21)
Pablo se sentía personalmente dolido por la incredulidad de 

Israel, pero observa que su actual rechazamiento es culpa de ellos. 
Ellos insistían en ser salvos a su propia manera (por las obras) en 
lugar de a la manera de Dios (por la fe). Esto explica su actual 
alienación de Dios y su condición perdida (10:1-11). En la actuali­
dad (en esta era de la iglesia) Israel tiene la misma posición que los 
gentiles, y como los gentiles necesitan oír y creer el evangelio para 
ser salvos (10:9-21). Cualquier judío que invoque el nombre del 
Señor para salvación será salvo.

C. E l r e c h a z a m i e n t o  d e  I s r a e l  n i  e s  c o m p l e t o  n i  e s  d e f i n i t i v o

(11:1-32)
A la luz de la desobediencia de Israel (10:21), ¿los ha echado 

Dios a un lado? La respuesta es un enfático “No”. Israel es terca,



206 / Panorama del Nuevo Testamento

desobediente e inmerecedera del favor de Dios. Sin embargo, las 
promesas que Dios hizo en el pacto abrahámico eran eternas e 
incondicionales. La actual ceguera espiritual de Israel está limitada 
en su extensión (es “en parte”, 11:25) y en su duración (es “hasta 
que”, 11:25). Algún día. Dios cumplirá sus promesas a Israel e 
“injertará” a Israel como nación de nuevo y de manera experimental 
en el pacto abrahámico (11:23-25). Serán finalmente redimidos como 
nación, participando por vez primera del nuevo pacto.

VI. L a  j u s t i c i a  d e  D i o s  e n  i . a  v i d a  i’k á c t i c a  (12:1—15:13)

La culminación de la epístola llega en 12:1-2, cuando Pablo 
exhorta a los cristianos de Roma a que se den totalmente al Señor. 
A la luz de todo lo que Dios ha hecho por ellos, les alienta a que se 
presenten a sí mismos, de una vez por todas, como sacrificio vivo a 
Dios. Los exhorta a que dejen de amoldarse al sistema del mundo, y 
a que transformen sus mentes. El proceso de transformación viene 
por el condicionamiento de la mente por la Palabra de Dios. El 
propósito de la transformación es conocer la voluntad personal de 
Dios.

Siguiendo a esta exhortación hay una serie de cuestiones en las 
que se debería manifestar una vida de rectitud. Trata de manera 
breve acerca de dones espirituales y de nuestro ministerio a otros 
creyentes (12:3-13). Da instrucciones respecto a la relación del cre­
yente con aquellos que no son cristianos (12:14-21). Prosiguiendo 
con su pensamiento acerca de la relación del cristiano con los que 
no son cristianos, habla acerca del gobierno humano. Desde luego, 
Pablo estaba consciente de los abusos y de los males que a menudo 
abundan en el gobierno humano. Pero instruye a los creyentes a que 
se sometan a los que están en autoridad, reconociendo que el go­
bierno ha sido establecido por Dios y que los que están en posición 
de autoridad han sido puestos en ella por Dios (13:1 -7).

Luego dedica considerable espacio a la cuestión de las cosas 
dudosas (14:1— 15:13). Cada iglesia en cada era tendrá que tratar 
con cuestiones acerca de las que las Escrituras no hablan de manera 
específica. Pablo dio a los cristianos de Roma algunas líneas maes­
tras para ayudarles a decidir qué era lo mejor para ellos.

En primer lugar, les hace notar que deben meditar las cuestio-



Romanos / 207

nes hasta que lleguen a conclusiones de base bíblica. Deben llegar 
de manera individual a saber lo que está bien. En segundo lugar, 
deben ser considerados hacia otros creyentes que sean más débiles 
en la fe. Si deciden que ciertas cosas están bien para ellos, esto no 
les da automáticamente libertad para hacerlas. El amor hacia los 
demás debe dictar su conducta Tercero, Pablo les recuerda el tribu­
nal de Cristo. En último término, son responsables delante de Jesu­
cristo por sus decisiones y por la manera en que vivan.

VII. C o n c l u s i ó n  (15:14— 16:27)

Al concluir Pablo esta larga carta, de nuevo les manifiesta su 
razón para escribirles (15:14-21). Les habla de sus deseos de minis­
trar más adelante en el territorio de España Espera verlos cuando 
vaya de camino allá (15:22-33).

El último capítulo no tiene ninguna estructura formal, sino que 
en él da numerosos saludos a creyentes (se mencionan treinta y 
cinco personas por su nombre), intercalando mandamientos y ad­
vertencias.



L as e p ís to la s  pau linas 
Grupo 3

LAS EPÍSTOLAS DE PABLO ESCRITAS DESDE LA PRISIÓN
C arta F e ch a  (d .C .) E scrita  d e s d e

Efesios 61 Roma
Colosenses 61 Roma

Filemón 61 Roma
Filipenses 62 Roma



Las epístolas de Pablo escritas desde la prisión / 209

L a s  e p ís t o l a s  e s c r it a s  d e s d e  l a  p r is ió n

Las “epístolas” escritas desde la prisión recibieron este título 
simplemente porque Pablo las escribió durante un tiempo en que 
estaba encarcelado por sus enemigos. Cada una de las cartas men­
ciona el encierro en que se encontraba entonces (Ef. 3:1; 4:1; 6:20; 
Fil. 1:7, 13, 14, 17; Col. 1:24:4:3. 10, 18; Rm. 1:1, 10, 13.23).

E l. O R IG E N  D E  E S T A S  E P ÍS T O L A S

El lugar del encarcelamiento de Pablo ha generado alguna dis­
cusión. proponiéndose como posibilidades Éfeso, Cesárea y Roma.126 
Éfeso es el lugar menos probable de redacción, porque no hay 
ninguna referencia clara a un encarcelamiento de Pablo en Éfeso. 
Además, Hechos 20:31 sugiere intensamente un ministerio ininte­
rrumpido en Éfeso.

Pablo sí estuvo encarcelado en Cesárea (Hch. 23:33— 26:32). 
Pero las declaraciones en las cartas señalan a Roma, no a Cesárea. 
Por ejemplo, referencias a la “guardia pretoriana” y a “la casa del 
César” (Fil. 1:13; 4:22) concuerdan bien con Roma pero son forza­
das y tensas cuando se aplican a Cesárea.

Pablo estuvo encarcelado en Roma (Hch. 28:30-31). Mientras 
estaba bajo arresto domiciliario, pudo seguir predicando el evange­
lio (Hch. 28:30-31 con Fil. 1:12-18). La tradición de la Iglesia ha 
favorecido a Roma como lugar de redacción de estas cuatro cartas 
de Pablo.

L a s  f e c h a s  d e  e s t a s  e p í s t o l a s

Efesios, Colosenses y Filemón fueron escritas al mismo tiempo 
y fueron enviadas juntas por Pablo a sus respectivos destinos. Estas 
tres letras fueron llevadas por Onésimo (el esclavo huido de File­
món) y Tíquico (cp. Ef. 6:21-22; Col. 4:7-9; Rm. 1:10-12). A estas 
tres cartas se les asigna una fecha de alrededor del 61 d.C.

Filipenses fue probablemente la última en ser escrita de estas 
cartas desde el encarcelamiento. Esto se ve por el hecho de que 
parece que el encierro de Pablo había ya durado bastante tiempo

126. Donald Guthrie. New Testament Introduction (Downers Grove, III.: In- 
terVarsity, 1970), pp. 472-478; D. Edmond Hicbert, The Thessalonian Epistles 
(Chicago: Moody, 1971), pp. 205-211.



210/ Panorama del Nuevo Testamento

(1:14-17). Además, si hubiese sido escrita a principios del encierro, 
no habría habido el tiempo suficiente para los diferentes viajes que 
se implican en la carta. (Primero, llegaron a Filipos noticias proce­
dentes de Roma de que Pablo había sido encarcelado. Luego, se 
hizo una colecta y se envió a Roma por mano de Epafrodito. Luego, 
Epalfodito enfermó gravemente y las noticias de su enfermedad 
llegaron a Filipos. La resultante preocupación de la iglesia fue en­
tonces comunicada a Roma. Todo esto precisó de tiempo.)

Además, la carta parece indicar que había llegado una ocasión 
crítica acerca del encarcelamiento de Pablo. Su suerte iba a decidir­
se pronto (Fil. 1:23; 2:23-24). Y, finalmente, tanto Lucas como 
Aristarco habían dejado a Pablo en Roma, pero los dos enviaban 
saludos en Colosenses y Filemón (Hch. 27:2: Fil. 2:20; Col. 4:10, 
14; Flm. 1:24). Todo esto señala un tiempo más tardío que las otras 
epístolas de la prisión. Por ello, se asigna a Filipenses una fecha del 
62d.C.

El t e m a  d e  e s t a s  e p í s t o l a s

Si se pudiese asignar un tema a estas cartas, sería la persona y 
la obra de Jesucristo. Muchos comentaristas clasifican estas cartas 
como las “epístolas cristológicas”.



17
EFESIOS

I n t r o d u c c i ó n  a  E f e s i o s  

P a t e r n i d a d  d e  E f e s i o s

Esta carta fue escrita por el apóstol Pablo.

L u g a r  y  f e c h a  d e  E f e s i o s

Pablo escribió esta carta desde Roma alrededor del 61 d.C. 

P r o p o s i t o  d e  E f e s i o s

A diferencia de muchas de las otras cartas de Pablo, Efesios no 
fue escrita para tratar acerca de ningún problema ni controversia en 
particular. Pablo escribió la carta para instruir a los cristianos de 
Asia Menor acerca de los privilegios y responsabilidades de los que 
formaban parte de la Iglesia, el cuerpo de Cristo.

B o s q u f j o  b á s i c o  d e  E f e s i o s

I. La vocación de la Iglesia (1:1—3:21)
A. Alabanza por la obra redentora de Dios (1:1-14)
B. Oración para la comprensión de la gracia de Dios (1:15-23)
C. La salvación debida a la gracia de Dios (2:1-10)
D. El judío y el gentil reconciliados debido a la gracia de Dios 

(2: 11-22)

E. Pablo, administrador del evangelio de la gracia de Dios 
(3:1-13)

F. Oración pidiendo poder y entendimiento (3:14-21)

II. La conducta de la Iglesia (4:1—6:24)
A. En unidad (4:1-16)



212 / Panorama del Nuevo Testamento

B. En justicia (4:17—5:14)
C. En el control del Espíritu (5:15-21)
D. En el matrimonio (5:22-33)
E. En la familia (6:1-9)
F. En el conflicto espiritual (6:10-20)

III. Conclusión (6:21-24)

T em a  d e  E fesio s

El tema básico de Efesios es la Iglesia, el cuerpo de Cristo. 
Cristo es la cabeza, y el cuerpo está constituido por judíos y gentiles 
creyentes. La Iglesia es una nueva comunidad comprada por Cristo 
para llevar a cabo los propósitos de Dios en este mundo.

C o nsid era cio n es  espe c ia l e s  a cerca  de E kesios

Comparando Efesios 6:21 con Colosenses 4:7 queda claro que 
ambas cartas fueron llevadas por Tíquico, yendo Colosenses a la 
iglesia en Colosas. Sin embargo, la otra carta ("Efesios”) es menos 
claro, por cuanto la frase "en Éfeso” no se halla en muchos manus­
critos. "Las palabras ‘en Éfeso' (1:1) están ausentes de algunos de 
nuestros más antiguos y mejores manuscritos, y varios de los padres 
griegos manifiestan claramente que no las encontraban en todas las 
copias. Lo cierto es que es casi seguro que no provienen del mismo 
S. Pablo.”1-’7

Parece que esta carta estaba pensada para ser una circular. 
Había sido escrita para ser enviada a varias iglesias en la región de 
Asia Menor. “La postura más aceptable, al considerar el carácter 
general de la carta, es que estaba pensada para todas las iglesias de 
la provincia de Asia, algunas de las cuales Pablo conocía personal­
mente y otras no.”127 128

Hay evidencias internas en la carta de que tenía un destino más 
amplio que el de Éfeso. Por ejemplo, en la carta no hay referencias 
personales, ni detalles acerca de su ministerio entre ellos, ni men-

127. J. Armitage Robinson, St. Paul's Epistle to the Ephesians (Londres: 
James Clark, s/f). p. 11.

128. F. F. Bruce, The F.pistle to the Ephesians (Londres: Pickering and Inglis, 
1961), p. 13.



Efesios/213

ción alguna de saludos a personas determinadas, ni advertencias 
acerca de ningún tipo de peligro o problema particular a que hicie­
sen frente. Es inconcebible que Pablo, que había pasado tres años 
con ellos, fuera tan absolutamente impersonal. Sólo una carta circu­
lar podría explicar un fenómeno así.

Por ello, los destinatarios de esta carta eran los muchos creyen­
tes en Asia Menor. El título de “Efesios” fue probablemente añadi­
do más adelante. “La capital de la provincia romana de Asia era 
Efeso. De natural, una carta así iría primero allá; posteriormente, 
cuando se le buscó un título, para que se correspondiese con los 
títulos de otras epístolas, ningún otro nombre parecería tan lógico y 
razonable como el de Éfeso.”129

A la luz del carácter de circular de esta carta, es bien probable 
que la carta que iba a llegar a Colosas procedente de Laodicea (Col. 
4; 16) era esta carta que llamamos “Efesios”.

R e s u m e n  d e  E f e s io s

I. La v o c a c i ó n  d e  l a  Iglesia (1:1—3:21)
A .  A l a b a n z a  p o r  l a  o b r a  r e d e n t o r a  d e  D i o s  ( 1 : 1 - 1 4 )

La Iglesia vino a la existencia debido a la gran obra de salva­
ción. Pablo dice que cada persona de la Deidad estuvo activa en la 
redención de la humanidad. Dios Padre nos escogió soberanamente 
para sí de entre toda la masa de la humanidad (1:3-6). Esto lo hizo 
sobre la base de su amor y para su gloria. Se nos otorgó el favor 
inmerecido de Dios. Pero la bendición de la salvación no podría 
venimos sólo porque Dios promulgase un decreto de que las gentes 
podían ser salvadas. La justicia divina había de quedar satisfecha. 
Por ello. Dios Hijo pagó esta salvación con el derramamiento de su 
sangre, quitando el pecado, y liberando a los hombres (1:7-12). 
Dios Espíritu Santo aplica esta salvación a nuestras vidas “sellándo­
nos”. Este sello indica nuestra pertenencia a Él, nuestra total seguri­
dad, y la salvación es una transacción acabada (1:3-14). El propósito 
primario para esta gran obra de salvación fue la gloria de Dios (1:6, 
12,14).

129. J. Armiiage Robinson, The Epistle to the Ephesians, p. 11.



214 / Panorama del Nuevo Testamento

B . O r a c i ó n  p a r a  l a  c o m p r e n s i ó n  d l  l a  g r a c i a  d h  D i o s  ( 1 : 1 5 - 2 3 )

Pablo no se contentó meramente con describir sus bendiciones
en Cristo, sino que deseó que entrasen en sus riquezas. Por ello, 
oraba que pudiesen comprender realmente la esperanza de su voca­
ción, el hecho de que están en la heredad de Dios, y que tenían a su 
disposición poder para vivir. Este gran poder de Dios, que está a 
disposición de los creyentes, fue exhibido cuando Cristo resucitó de 
entre los muertos y fue establecido como la cabeza de toda la crea­
ción y cabeza de la Iglesia.

C. L a  s a l v a c i ó n  d e b i d a  a  l a  g r a c i a  d e  D i o s  (2:1-10)
En ocasiones es sano recordar cómo éramos antes que Dios nos 

salvase. El apóstol describe de manera sucinta nuestra condición 
pasada como muerte (corrompidos y separados de Dios). Y la gra­
cia de Dios penetró esta situación desesperada, trayendo salvación. 
Pablo les recuerda a estos creyentes que las obras no salvan. La 
salvación es un don de Dios (2:8-9). Las buenas obras forman parte 
del propósito de Dios para nuestras vidas, pero no son contribucio­
nes para nuestra salvación (2:10).

D .  E l  j u d í o  y  f.l  g e n t i l  r e c o n c i l i a d o s  d e b i d o  a  l a  g r a c i a  d e  D i o s

(2: 11-22)

Debido a esta obra de Dios en salvación, los judíos y los genti­
les pueden ser, ambos, reconciliados con Dios (2:16-18). Además, 
estos dos grupos, que solían estar separados entre sí. pueden ser 
reconciliados entre sí (2:14-15). En la Iglesia, el cuerpo de Cristo, 
ya no se hace distinción entre judíos y gentiles. Esta unidad de 
todos los creyentes en la Iglesia es enfatizada por medio de la 
imagen de ser conciudadanos de una comunidad, parte de la familia 
de Dios y parte del singular edificio del templo que está siendo 
edificado (2:19-22).

E. P a b l o , a d m i n i s t r a d o r  d e l  e v a n g e l i o  d e  l a  g r a c i a  d e  D i o s

( 3 : 1 - 1 3 )

En este punto de la carta, Pablo se refiere a un misterio (una 
verdad anteriormente no revelada). El misterio es que los judíos y los 
gentiles son ambos iguales en el cuerpo de Cristo (3:3, 6). Pablo fue 
el principal revelador de esta verdad, como apóstol de los gentiles.



Efesios /215

F. O r a c i ó n  p i d i e n d o  p o d f . r  y  e n t e n d i m i e n t o  (3:14-21)
Esta sección de la carta es una oración de Pablo por los creyen­

tes. Ora para que sean capacitados en sus vidas cristianas, y para 
que puedan experimentar el amor y poder de Dios.

II . L a  c o n d u c t a  r e  l a  I g l e s ia  (4:1—6:24)

A. En u n i d a d  (4:1-16)
Pablo les dice que la unidad ha sido provista por el Espíritu, 

pero que deben ser diligentes en preservar esta unidad. Sin embar­
go, la unidad no significa mimetismo. Los creyentes son diferentes. 
Cada uno de ellos ha recibido dones espirituales para ayudar a otros 
a madurar en Cristo. Esta interdependencia fortalece la unidad de la 
Iglesia.

B. En j u s t i c i a  (4:17—5:14)
Los creyentes deben vivir vidas piadosas, librándose de hábitos 

pecaminosos. Esta progresiva santificación se consigue mediante la 
renovación de la mente. (Sólo la Palabra de Dios nos ayuda a 
pensar más como piensa Dios, para ver así con claridad lo que está 
bien y lo que está mal.) La mente es la clave en "despojarse” de lo 
viejo, y "revestirse” de lo nuevo (4:22-24). Pablo da luego numero­
sos ejemplos prácticos de su argumento (4:25—5:14).

C. E n e l  c o n t r o l  d e l  E s p í r i t u  (5:15-21)
El Espíritu Santo da poder para vivir con rectitud. El Espíritu 

desea llenar (controlar) a los creyentes (5:18). Esta es una actividad 
continua del Espíritu. Al ir llegando los cristianos a comprender la 
verdad de Dios tocante a alguna área de la vida, y luego someterse 
al Señor en esta área, el Espíritu los controla en esta área.

D. En e l  m a t r i m o n i o  (5:22-33)
Una área principal que precisa del control del Espíritu es la 

relación matrimonial. Pablo da instrucciones acerca del orden divi­
no para el hogar. El marido es el cabeza de la familia, y debe 
proveer una dirección amante. La mujer, reconociendo el orden 
divino, debe someterse a la dirección de su marido.

E. En su f a m i l i a  (6:1-9)
En el área mis amplia de la familia, los hijos deben obedecer a



216 / Panorama del Nuevo Testamento

sus padres y los padres no deben abusar de su autoridad. Los sier­
vos no deben rebelarse, sino que deben someterse a sus autoridades 
humanas.

F. En e l  c o n f l i c t o  e s p i r i t u a l  (6:10-20)
Pablo concluye esta epístola recordando a los cristianos que 

están en conflicto espiritual con un enemigo poderoso, sumamente 
organizado. En este conflicto, hay ocasiones peores que otras (“el 
día malo’’, 6:13). Pero, sea cual fuere la situación. Dios ha provisto 
toda la armadura necesaria para asegurar la victoria. Sin embargo, 
los creyentes deben vestirse con la armadura y mantenerla en su 
sitio. En este proceso, es importante la oración.

III. C o n c l u s i ó n  (6:21-24)



18
COLOSENSES

Introducción a Colosenses 

P a t e r n i d a d  d e  C o io s e n s e s

Esta cana fue escrita por el apóstol Pablo.

L u g a r  y  f e c h a  d e  C o i .o s f .n s e s

Pablo escribió esta carta desde Roma alrededor del año 61 d.C. 

P r o p ó s i t o  d e  C o e o s e n s e s

Esta carta fue escrita primordialmente para estabilizar doctri­
nalmente a esta iglesia. La iglesia estaba siendo afectada por ense­
ñanzas heréticas y Pablo escribió para combatir aquellas sutiles pero 
peligrosas enseñanzas.

B o s q u e j o  b á s i c o  d e  C o e o s e n s e s

I. Introducción (1:1-14)
A. Acción de gracias (1:1-8)
B. Oración (1:9-14)

II. La doctrina de Jesucristo (1:15-23)
A. Su divina persona (1:15-18)
B. Su obra salvadora (1:19-23)

III. El ministerio del apóstol Pablo (1:24— 2:7)
A. El ministerio de Pablo a la Iglesia universal (1:24-29)
B. El interés de Pablo por la iglesia en Colosas (2:1-7)

IV. La discusión sobre la falsa filosofía (2:8—3:4)
A. La advertencia contra la falsa filosofía (2:8)
B. La discusión acerca de la suficiencia de Cristo (2:9-15)



218 / Panorama del Nuevo Testamento

C. La advertencia acerca de los peligros espirituales (2:16-19)
D. Las exhortaciones resultantes (2:20—3:4)

V. La vida práctica de los cristianos (3:5— 4:6)
A. La santificación de los creyentes (3:5-17)
B. Las relaciones del creyente (3:18— 4:6)

VI. Conclusión (4:7-18)

T e m a  d e  C o i .o s k n s e s

El tema de Colosenses es la deidad y la completa suficiencia 
de Jesucristo. En esta carta, el apóstol expone a los cristianos de 
Colosas que están completos en Jesucristo. No necesitan nada más, 
a pesar de las pretensiones del falso maestro que les estaba diciendo 
que la fe en Cristo no era suficiente.

C o n s i d e r a c i o n e s  e s p e c u l e s  a c e r c a  d e  C o l o s e n s e s

1. La ciudad de Colosas
Esta ciudad estaba situada en el valle del Lico, a unas cien 

millas (unos 160 kilómetros) al este de Éfeso. Laodicea y la ciudad 
de Hierápolis (4:13) estaban cerca la una de la otra. Colosas no 
tenía ningún peso político bajo el gobierno romano. La iglesia no 
fue fundada por Pablo, sino por Epafras (1:7). Epafras era probable­
mente un convertido de Pablo procedente de la ciudad de Efeso, 
que, quizá, fue enviado para evangelizar Colosas. La iglesia era 
primordial mente de membiesía gentil, pero también había en ella 
un elemento judío.

2. La herejía de Colosas
La enseñanza herética en Colosas parece haber sido una mez­

cla de ascetismo, legalismo judío y cierta clase de misticismo filo­
sófico. El principal pasaje pertinente al problema es 2:8-23. En este 
pasaje se mencionan o implican varios elementos. Parecen existir el 
culto a los ángeles, el ritualismo y alguna forma de gnosticismo. (La 
base del gnosticismo es la idea de que el espíritu es bueno pero la 
materia es mala De esta manera, si Cristo asumió un cuerpo mate­
rial, asumió algo del mal.) Pablo muestra a los colosenses que no 
necesitan ninguno de estos elementos. Cristo es todo lo que necesi­
tan. Por cuanto en esta carta Pablo combate una enseñanza herética, 
es de tono más filosófico que la mayoría de las epístolas paulinas.



Colosenses/219

Resumen de Colosenses

I. I n t r o d u c c ió n  (1:1-14)

El apóstol Pablo no había tenido contacto personal con esta 
iglesia, pero había oído de su crecimiento en la fe. A pesar de que 
nunca había estado con ellos, oraba por ellos. Daba gracias a Dios 
por ellos y oraba que creciesen en verdadero conocimiento y sabi­
duría.

II. La d o c t r i n a  d e  J e s u c r i s t o  (1:15-23)

Al tratar de la deidad de Jesucristo, Pablo expone que Cristo es 
la representación visible del Dios invisible. Las dos palabras, “ima­
gen” y “primogénito”, son particularmente importantes en su discu­
sión. Jesús es la “imagen” de Dios, significando que Él es la exacta 
reproducción de la Deidad, sin carecer de nada. En otras palabras, 
Él es una exacta manifestación del Dios invisible. Pablo dice tam­
bién que Jesús es “el primogénito de toda creación”.

La palabra griega implicaba dos cosas: prioridad por encima de 
toda la creación y soberanía sobre toda la creación. En su primer 
significado, vemos la absoluta preexistencia del Logos. Por cuanto 
nuestro Señor existía antes de todas las cosas creadas. Él ha de ser 
increado. ... En el segundo significado vemos que Él es el gober­
nante de derecho, la cabeza reconocida de la casa de Dios ... Él es 
el Señor de la creación.130

Todos los poderes y atributos de la Deidad residen en Cristo. 
No carece de ninguno de ellos. Sin embargo, tuvo un “cuerpo de 
carne” que murió a fin de reconciliar al hombre (1:22). Hizo la paz 
“mediante la sangre de su cruz” (1:20). Pablo deja claro que su fe 
está basada sobre el firme fundamento de la deidad de Cristo y de 
su muerte totalmente suficiente en la cruz. Sus declaraciones son 
una directa refutación de la falsa enseñanza que se estaba propagan­
do en Colosas.

130. Kenneth S. Wuest. Wuest's Word Studies: Ephesians and Colossians 
(Grand Rapids: Eerdmans. 1953), p. 183.



220 / Panorama del Nuevo Testamento

III. Ei. m i n i s t e r i o  d e l  a p ó s t o l  P a b l o  (1:24—2:7)

El mensaje de Pablo, en todo lugar, era que los creyentes eran 
hechos completos en Cristo. Es en la persona de Jesucristo que se 
encuentra la verdadera sabiduría y no en las filosofías de los hom­
bres. Pablo estaba preocupado por los cristianos de Colosas, que no 
fuesen a caer en falsas enseñanzas, sino que prosiguiesen como 
habían comenzado: en la verdadera fe.

IV. La d i s c u s i ó n  s o b r e  l a  f a l s a  f i l o s o f í a  (2:8—3:4)
Después de advertirles sobre las filosofías de los hombres. Pa­

blo declara otra vez que la naturaleza esencial de Dios se encuentra 
en Cristo (2:9). Observa que todo el poder y la gracia necesarios se 
encuentran en Cristo. Hemos recibido vida, perdón, liberación y 
victoria en Jesucristo. Por cuanto lo tenemos todo en Cristo, ¿para 
qué vamos a involucramos en el legalismo y ritualismo de los hom­
bres? Por cuanto Cristo nos ha liberado de todas estas cosas, ¿por 
qué queréis volver a poneros de nuevo bajo ellas?

V. L a  v i d a  p r á c t i c a  d e  l o s  c r i s t i a n o s  (3:5—4:6)
Pablo se ha referido a la exaltada posición del creyente en 

Cristo y ahora los reta a vivir una vida coherente con esta posición. 
En esta sección les hace observar que hay ciertas acciones y actitu­
des pecaminosas que debían eliminar de sus vidas (3:5-9), pero que 
había también ciertas virtudes que debían venir a formar parte de su 
manera de vivir (3:10-17). Tal como lo hace en la Epístola a los 
Efesios, el apóstol también les exhorta a una vida piadosa en sus 
familias. Sus relaciones en el hogar han de reflejar su posición en 
Cristo (3:18—4:1). Concluye esta sección alentándolos a ser disci­
plinados en su vida de oración.

VI. C o n c l u s i ó n  (4:7-18)
Pablo dedica gran parte de su vida y ministerio a personas 

individuales. Al final de esta carta se menciona por nombre a mu­
chos. Algunos eran conocidos en la iglesia de Colosas, mientras que 
otros, aparentemente, no les eran demasiado familiares. Esta lista 
revela algo acerca del contacto que existía entre las iglesias en el 
siglo primero.



FILEMÓN

I n t r o d u c c i ó n  a  F i l e m ó n  

P a t e r n i d a d  d e  F i l e m ó n

Esta carta fue escrita por el apóstol Pablo.

L u g a r  y  t e c h a  d e  F i l e m ó n

Pablo escribió esta carta desde Roma alrededor del 61 d.C. 

P r o p ó s i t o  d e  F i l e m ó n

Pablo escribe esta carta personal a su amigo Filemón a fin de 
interceder por el esclavo Onésimo. Onésimo evidentemente le había 
robado a su amo, Filemón, y luego había huido a Roma. En Roma 
se convirtió bajo el ministerio del apóstol, y volvía ahora a su amo. 
Pablo escribe como mediador en favor del esclavo.

B o s q u e j o  b á s i c o  d e  F i l e m ó n

I. Salutación (vv. 1-3)
II. Acción de gracias y oración (vv. 4-7)

III. Petición (vv. 8-21)

IV. Conclusión (vv. 22-25)

T e m a  d e  f i l e m ó n

Por cuanto esta es una carta personal, no hay en realidad nin­
gún tema como tal. Esta carta tenía la intención de persuadir a 
Filemón a que perdonase y restaurase a Onésimo, e incluso a que lo 
recibiese como un nuevo hermano en Cristo.



222 / Panorama del Nuevo Testamento

Consideraciones especules acerca de filemón

Esta carta es singular entre las cartas de Pablo en el Nuevo 
Testamento porque es la única que no contiene enseñanza doctrinal. 
La carta sí revela algo de la capacidad de persuasión de Pablo, así 
como su amor, cortesía y tacto al tratar un tema difícil (y probable­
mente emocional).

R e s u m e n  d e  F il e m ó n

I. Salutación ( w .  1-3)
Pablo se consideraba siempre como esclavo de Jesucristo, con 

el resultado de que no había en él amargura ni rebelión a causa de 
su encierro. Dirige la carta a sus amigos, Filemón, Apia y Arquipo.

II. Acción de gracias y oración (vv. 4-7)

Que Filemón vuelva a recibir a su esclavo depende en gran 
medida del carácter de este hombre. La confianza de Pablo de que 
aceptará a Onésimo se basa en el carácter piadoso de Filemón. Algo 
del mismo se revela en estos versículos. Su generosidad, amor y fe 
son bien conocidos y Pablo da las gracias por ello al Señor.

III. Petición (v v . 8-21)

Cuando era necesario, Pablo daba órdenes y mandamientos 
para que los creyentes actuasen de manera correcta. En este caso, 
podría apelar a su autoridad apostólica, pero no quería obligar a 
Filemón a que hiciese lo correcto. En lugar de ello, apela a él, 
recordándole que ahora Onésimo es un creyente provechoso (o útil). 
Sabía que aunque querría retener consigo a Onésimo en Roma, 
legal y éticamente no podía hacerlo. Onésimo seguía siendo esclavo 
de Filemón, y por ello Pablo lo enviaba de vuelta a él.

En esencia, la petición de Pablo es que Filemón recibiese a 
Onésimo tal como recibiría a Pablo si fuese (v. 17). Pablo es cono­
cedor del robo que había tenido lugar, y que Filemón había tenido 
una pérdida económica por culpa de este esclavo. Pablo le dice a 
Filemón que se lo cargue a su cuenta, y que él, Pablo, se lo devolve­
rá. Esta es una hermosa ilustración de la imputación. Pablo firma la 
carta de su puño y letra como garantía del pago de la deuda. Luego



Colosenses / 223

le recuerda a Filemón una situación paralela de mucho mayor peso. 
Filemón había estado una vez cargado con una gran deuda espiri­
tual. Esta deuda había sido pagada totalmente por Jesús con su 
muerte redentora. El alivio personal de aquella deuda le había veni­
do a Filemón mediante la predicación del evangelio por parte de 
Pablo. En este sentido, Filemón le debe mucho más a Pablo que 
Onésimo a Filemón.

IV. C o n c l u s i ó n  (vv. 22-25)

Pablo espera ser liberado y cuando sea libre volverá a Asia 
Menor. En aquel tiempo tiene la intención de detenerse y ver a 
Filemón y gozar de su hospitalidad. La esperanza de Pablo no 
estaba sin embargo en el sistema judicial romano, sino en las ora­
ciones del pueblo de Dios.



20
FILIPENSES

I n t r o d u c c i ó n  a  F i l i p e n s e s  

P a t e r n i d a d  d e  F i i . i p k n s e s

Esta carta fue escrita por el apóstol Pablo.

L ugar  y fech a  df. F il ipen ses

Pablo escribió esta carta desde Roma alrededor del 62 d.C. 

P r o p ó s i t o  d e  F i l i p e n s e s

Pablo escribió esta carta para agradecer a los creyentes en Fili- 
pos que le hubiesen enviado un regalo de dinero. Ya lo habían 
hecho también en el pasado. También les escribe para hacerles 
saber que aunque era un prisionero, el evangelio de Cristo seguía 
siendo predicado. Puede que les haya escrito también para decirles 
que tenía la intención de visitarles si y cuando fuese liberado.

B o s q u e j o  b á s i c o  d e  F i l i p e n s e s

I. Introducción (1:1-11)
A. Salutaciones y acción de gracias (1:1-8)
B. Peticiones por los creyentes de Filipos (1:9-11)

II. Las circunstancias personales de Pablo en Roma (1:12-26)
A. Su ministerio (1:12-14)
B. Su gozo (1:15-18)
C. Su compromiso (1:19-26)

III. La exhortación práctica de Pablo a los Filipenses (1:27—2:18)
A. Amonestaciones a la unidad y a la humildad (1:27—2:11)
B. Llamamiento a una conducta correcta (2:12-18)
C. Colaboradores de Pablo (2:19-30)



Füipenses / 225

IV. La necesidad pasada y presente de Pablo (3:1-21)
V. Los principios de Pablo para la vida gozosa (4:1-9)
VI. El encomio de Pablo por haber subvenido a sus necesidades

(4:10-23)

T em a  de F ilipen ses

Es una carta muy personal de Pablo a una iglesia que ha tenido 
cuidado de él. Es una carta llena de gozo y agradecimiento. “El 
pensamiento central de la carta, que es cordial y sincera, es: gozo y 
gratitud.... La palabra “regocijaos” u otras de sentido similar, apare­
cen dieciséis veces en esta breve carta. Ni su encarcelamiento ni las 
actividades maliciosas de sus opositores podían extinguir su gozo 
en el Señor (cp. 1:18; 2:2; 3:1; 4:1; 4:4).”m

En la carta se exponen también algunos importantes puntos 
doctrinales, como la exposición que hace Pablo de la persona de 
Cristo en su humillación.

C o n s i d e r a c i o n e s  e s p e c i a l e s  a c e r c a  d f . F i l i p e n s e s

La ciudad de Filipos estaba situada a dieciocho kilómetros tie­
rra adentro del mar Egeo, sobre la Vía Ignaciana, una estratégica 
carretera romana. Filipos era importante para el ejército romano, 
porque era un puesto clave para la defensa contra invasiones proce­
dentes del norte. La estructura política y la cultura de Filipos era la 
misma que la romana, y de la ciudad se dice que era “una semejan­
za en miniatura de Roma”. Pablo fundó la iglesia en Filipos en su 
segundo viaje y la volvió a visitar unos cinco años después en su 
tercer viaje. Esta cana fue escrita unos diez años después de la 
fundación de la iglesia.

Resumen de F ilipenses 

I .  I n t r o d u c c i ó n  (1:1-11)
La iglesia en Filipos había dado gran gozo y consolación al 

apóstol Pablo. Esta carta es, en esencia, una nota de agradecimiento 
enviada a estos creyentes por sus contribuciones a su vida y minis- 131

131. Jack J. Muller, The Epistle o f Paul to the Philippians and to Philemon 
(Grand Rapids: Ecrdmans, 1970), p. 21.



226 / Panorama del Nuevo Testamento

terio. Pablo se sentía complacido con ellos porque habían comenza­
do bien y seguían sirviendo a Cristo con lealtad. La oración de 
Pablo por ellos era que su amor siguiese floreciendo, y que tuviesen 
la capacidad de discernir qué cosas eran más importantes en la vida, 
y que sus vidas fuesen puras e irreprensibles (1:9-l 1).

I I .  L a s  c i r c u n s t a n c i a s  p e r s o n a l e s  d e  P a r e o  en  R o m a  (1:12-26)

A. Su MINISTERIO (1:12-14)
Aparentemente, los creyentes de Filipos suponían que el evan­

gelio ya no se estaba proclamando, por cuanto Pablo estaba preso. 
Pero Pablo les asegura que lo cierto es lo contrario. No sólo estaba 
Pablo predicando eficazmente mientras estaba en arresto domicilia­
rio, sino que muchos otros, alentados por el ejemplo de Pablo, 
estaban manteniendo un testimonio más eficaz que nunca antes.

B. Su g o z o  (1:15-18)
Después de informar acerca de que muchos estaban ahora testi­

ficando y ministrando, Pablo aclara a sus amigos en Filipos que no 
se trataba de que todos tuvieran motivos limpios. Algunos se opo­
nían a Pablo, y parecían motivados para buscar su propia gloria. 
Aunque Pablo no se gozaba por esto, sí se gozaba porque de todas 
maneras el evangelio estaba siendo proclamado.

C. Su c o m pr o m iso  (1:19-26)
Pablo parece estar esperando su liberación de su encarcela­

miento, pero su esperanza se basaba en la oración, no en el sistema 
judicial romano. Pablo comparte su doble deseo: anhelaba estar con 
Jesucristo, y sin embargo quería quedarse con la Iglesia de Cristo. 
Su preferencia era estar con Cristo, pero se da cuenta de que todavía 
tenía un ministerio entre los creyentes. (Es importante observar que 
gramaticalmente Pablo no deja lugar a dudas que la muerte lleva de 
inmediato y conscientemente al creyente a la presencia de Cristo. 
La partida de la muerte significa estar en presencia de Cristo. Aquí 
no se admite ningún “sueño del alma” ni ningún purgatorio.)132

132. Paul N. Benware, Ambassadors o f Armstrongism (Fon Washington, Pa.: 
Christian Literature Crusade. 1985), pp. 116-125.



Filipenses / 227

III. L a  e x h o r t a c i ó n  p r á c t i c a  d e  P a b e o  a  i .o s  f i l i p e n s e s  (1:27—
2:18)

A. A m o n e st a c io n e s  a  la  u n id a d  y a  la  h u m il d a d  (1:27—2:11) 
Pablo quería que la iglesia en Filipos se caracterizase por la

unidad. Aparentemente, había algún problema de desunión allí (cp. 
4:1-3). Les alienta a que abandonen todo egocentrismo y a que se 
concentren en otros (2:1-3). Al hablar de vida desprendida, no pue­
de pensar en un mejor y mayor ejemplo que el del Señor Jesucristo 
(2:5-11). Pablo les recuerda que Cristo era (y es) Dios, y que sin 
embargo estuvo dispuesto a dejar de lado temporalmente la mani­
festación externa de su deidad (“forma de Dios”) a fin de venir a ser 
hombre. Cuando Cristo añadió humanidad a su deidad, limitó de 
manera voluntaria el uso independiente de algunos de sus atributos. 
Lo hizo para poder morir en la cruz para beneficio de otros. Pablo 
les dijo a estos creyentes que siguiesen el ejemplo de Cristo. (Véase 
Apéndice I: La persona de Jesucristo.)

B. L l a m a m i e n t o  a  u n a  c o n d u c t a  c o r r e c t a  ( 2 : 1 2 - 1 8 )

Los creyentes han de vivir vidas en sintonía con su fe. Deben 
traducir (“obrar”, 2:12) su fe en vidas piadosas. Esto se puede con­
seguir mediante el poder de Dios en el interior. Ciertas actitudes, 
como quejarse, no deben formar parte de la vida, por cuanto dañan 
un testimonio creíble delante del mundo.

C. C o l a b o r a d o r e s  d e  P a b l o  (2:19-30)
Pablo apreciaba a sus colaboradores Timoteo y Epafrodito. Los 

dos eran excelentes siervos de Cristo y eran buenos ayudantes del 
apóstol. Los dos iban a acudir a Filipos, y estarían con los creyentes 
allí.

IV. La n e c e s id a d  pa sa d a  y p r e s e n il  d e  P a b lo  (3:1-21)

Esta parte de la caita contiene algunas declaraciones acerca de 
la vida personal de Pablo. Él recuerda su vida en el judaismo. Había 
sido un hombre privilegiado, y también un hombre que había traba­
jado duramente para ser justo. Sin embargo, cuando se encontró con 
Cristo, lo abandonó todo por la relación superior con el Señor. 
Ahora se lo debía todo a Cristo, y tenía la meta simple de conocerle 
y servirle. En base de su propia experiencia, advierte a los filipenses



228 / Panorama del Nuevo Testamento

acerca de los judaizantes, que eran enemigos del verdadero evange­
lio y que los podrían descarriar.

V. Los p r i n c i p i o s  d e  P a b l o  p a r a  l a  v i d a  g o z o s a  (4:1-9)

El regocijo de Pablo no se basaba en las circunstancias de la 
vida, sino que provenía de ver la vida desde la perspectiva de Dios. 
Pablo alentó a estos creyentes a que dejasen de estar ansiosos por 
cosas y que aprendiesen a dejárselas al Señor con un espíritu agra­
decido. A su vez. el Señor les daría paz. Pablo observa que cuando 
la mente queda ocupada con pensamientos buenos, no estará ocupa­
da con pensamientos ansiosos.

VI. E l e n c o m i o  d e  P a b l o  p o r  h a b e r  s u b v e n i d o  a  s u s  n e c e s i d a d e s

(4:10-23)

Pablo concluye agradeciéndoles su donación. La apreciaba. Ha­
bía aprendido a contentarse en todas las circunstancias de la vida: 
abundancia o pobreza



L as e p ís to la s  pau linas 
Grupo 4

LAS EPÍSTOLAS PASTORALES DE PABLO
C arla F e c h a  (d .C .) E sc rita  d e s d e

1 Timoteo 62 Macedonia
Tito 63 Éfeso

2 Timoteo 64 Roma



230 / Panorama del Nuevo Testamento

Las epístolas pastorales

Las epístolas pastorales son tres cartas: 1 y 2 a Timoteo y Tito. 
Estas cartas reciben esta designación porque tratan del orden y la 
disciplina de la iglesia, y porque fueron escritas a hombres que 
tenían encomendado el cuidado de iglesias locales.
P a t e r n i d a d  d e  e s t a s  e p í s t o l a s

El primer versículo de cada carta identifica a Pablo como el 
autor. Algunos han objetado la paternidad paulina de estas cartas, 
pero eruditos conservadores han refutado estas objeciones.133 La 
evidencia dentro de las cartas, lo mismo que una intensa corriente 
de tradición de la Iglesia, sustenta la paternidad paulina.
L a  o c a s i ó n  d e  e s t a s  e p í s t o l a s

El tiempo y lugar de la redacción depende de si Pablo fue 
encarcelado dos veces o no. El libro de Hechos termina con Pablo 
bajo arresto domiciliario en Roma. Pero hay buenas evidencias de 
que Pablo fue liberado y que pasó varios años viajando. Reuniendo 
varias referencias escritúrales, se sugiere un posible itinerario de 
Pablo tras su liberación.

Después de irse de Roma, Pablo emprendió camino hacia el 
este, a Éfeso y Colosas, enviando a Timoteo a Filipos (Fil. 1:23-26; 
2:23; Flm. 22). De camino a Asia, Pablo se detuvo en la isla de 
Creta, y fundó la iglesia. Pablo llegó a Éfeso y algún tiempo más 
tarde se le reunió Timoteo. Timoteo le dio nuevas a Pablo acerca de 
la iglesia en Filipos. Luego Pablo salió hacia Macedonia para visitar 
Filipos y otros lugares, escribiendo 1 Timoteo en este período.

Después de su visita en Macedonia, Pablo volvió a Éfeso y 
luego se dirigió a España, posiblemente acompañado por Tito (Ro. 
15:24). De vuelta de España emprendió viaje a Creta donde dejó a 
Tito. Pablo volvió entonces a Éfeso, y escribió la epístola a Tito. 
Pablo dejó Asia Menor al poco tiempo, dirigiéndose a Troas, donde 
encontró una fuerte oposición. Luego pasó por Corinto a Nicópolis, 
donde fue arrestado y llevado a Roma (1 Ti. 3:14-15; 2 Ti. 4:13- 
20). Desde Roma escribió 2 Timoteo, poco antes de su muerte.

133. D. Edmond Hiebert, An Introduction to the Pauline Epistles (Chicago: 
Moody, 1971), pp. 308-319; Everett F. Harrison, Introducción al Nuevo Testamen­
to (Grand Rapids: Subcomisión Literatura Cristiana, 19801, pp. 349-361.



21
PRIMERA TIMOTEO

Introducción  a 1 T im oteo  

P a t e r n i d a d  d e  1 T im o tk o

Esta carta fue escrita por el apóstol Pablo a su colaborador 
Timoteo.

L u g a r  y fech a  d e  1 T im o t eo

Pablo escribió esta carta en el 62 d.C. mientras visitaba iglesias 
en Macedonia

P r o pó sito  de 1 T im o t e o

Probablemente debido a que sabía que pasaría un tiempo antes 
de ver a Timoteo, Pablo escribió para ayudar a Timoteo en su 
supervisión de la iglesia. Como representante apostólico que era de 
Pablo, éste le recuerda a Timoteo su autoridad y sus responsabilida­
des ministeriales. También, Pablo escribió esta carta para instruir a 
los que estaban en la iglesia acerca de sus responsabilidades en la 
asamblea local (cp. 1:3; 3:14-15; 4:6, 11-16; 5:1, 21; 6:11-15, 17).

Bo s q u e jo  bá sico  d e  1 T im o t e o

I. Salutación (1:1-2)

II. Las instrucciones tocante a los maestros en la iglesia (1:3-20)
A. La naturaleza de las instrucciones (1:3-4)
B. La meta de las instrucciones (1:5)
C. La razón para las instrucciones (1:6-11)
D. El ejemplo de las instrucciones (1:12-17)
E. El encargo de las instrucciones (1:18-20)



232 / Panorama del Nuevo Testamento

III. Las instrucciones tocante a la vida en la iglesia (2:1—3:16)
A. Relacionadas con el culto público (2:1-15)
B. Relacionadas con el liderazgo de la iglesia (3:1-16)

IV. Las instrucciones tocante a la apostasía en la iglesia (4:1-16)
A. La denuncia del error (4:1-5)
B. El antídoto al error (4:6-16)

V. Las instrucciones tocante a grupos en la iglesia (5:1—6:2)
A. Todos (5:1-2)
B. Viudas (5:3-16)
C. Ancianos (5:17-25)
D. Esclavos (6:1-2)

VI. Conclusión (6:3-21)
A. Acerca de falsos maestros (6:3-5)
B. Acerca de las riquezas terrenales (6:6-10, 17-19)
C. Acerca de la vida piadosa (6:11-16)
D. Acerca de lo encomendado a Timoteo (6:20-21)

T e m a  d e  1 T im o t e o

El énfasis de esta carta es el ministerio apropiado y administra­
ción de la iglesia local. Se tratan varios temas para asegurar que la 
iglesia sea todo lo que debiera ser.

C o n sid er a c io n es  es p e c ia l e s  a cerca  df. 1 T im o t eo

Timoteo es mencionado por su nombre más de veinte veces en 
el Nuevo Testamento. Aparte de Lucas, fue probablemente el más 
estrecho colaborador de Pablo.

Timoteo fue posiblemente convertido en el primer viaje misio­
nero de Pablo, cuando Pablo y Bernabé predicaron en las ciudades 
de Listra y Derbe. En el segundo viaje misionero, cuando Pablo 
volvió a visitar la región, inspeccionando la situación en las iglesias, 
Timoteo se unió al grupo.

Según Hechos 16, Timoteo era hijo de padre griego y de madre 
judía, que le instruyó en las Escrituras. Timoteo pasó varios años 
con el apóstol Pablo, y los dos entablaron una relación muy estrecha 
(cp. Hch. 16:1: Ro. 16:21; 1 Co. 4:17: 16:10: Fil. 1:1; 2:19-24: Col. 
1:1: 1 Ts. 3:1-2; 1 Ti. 4:12; 5:23; 2 Ti. 1:7-8: 2:1.3.22).



Primera Timoteo / 233

Resumen  de 1 T im oteo

I. S a l u t a c i ó n  (1:1-2)

II. L a s  i n s t r u c c i o n e s  t o c a n t e  a  l o s  m a e s t r o s  e n  l a  i g l e s i a

(1:3-20)

Desde la época más temprana, la iglesia tuvo que hacer frente a 
la infiltración de falsos maestros en sus filas. En esta carta, Pablo 
exhorta a Timoteo a hacer frente a falsos maestros que estaban 
enseñando leyendas judías y que estaban basando sus doctrinas en 
la alegorización de las listas genealógicas del Antiguo Testamento 
(1:3-4). Pablo le dice a Timoteo que la ley (y estas imaginativas 
enseñanzas en base de la ley) no podían salvar, y se usa a sí mismo 
como un poderoso ejemplo de uno que trató de manera diligente 
agradar a Dios mediante la observancia de la ley, pero que no pudo 
hacerlo (1:8-16). Pablo le recuerda luego a Timoteo que el principal 
antídoto para la falsa enseñanza es la enseñanza de la sana doctrina 
(1:18-20; cp. 4:6-7, 16; 2 Ti 2:24-26).

III. L a s  i n s t r u c c i o n e s  t o c a n t e  a  l a  v i d a  e n  l a  i g l e s i a  (2:1—
3:16)

Dios, que creó la Iglesia, ha dado también los principios para 
su operación. Pablo establece algunos de estos principios en esta 
siguiente sección. En primer lugar, quería exhortar e instruir respec­
to a la oración en la asamblea pública. Los hombres deben tomar la 
dirección en la oración pública (2:8) y deben orar por la salvación 
de todas las personas y por la paz, para que las condiciones sean 
favorables para la expansión del evangelio.

Luego el apóstol hace referencia al papel de la mujer en la 
asamblea pública (2:11-15). En primer lugar, debe vestirse con 
buen gusto y evitar los excesos en el adomo personal. Aparente­
mente, se habían dado tales excesos, que eran perjudiciales en el 
culto público. En segundo lugar, debe ser una discípula bien dis­
puesta, pero no ser maestra autorizada de doctrina en la iglesia. 
(En el Nuevo Testamento, un maestro es contemplado como al­
guien con una autoridad singular. Se le prohíbe ser el maestro que 
establece la doctrina de la iglesia y que, luego, tiene autoridad 
sobre otros.) Pablo observa que la esfera de influencia de la mujer



234 / Panorama del Nuevo Testamento

es generalmente mayor en el medio hogareño, y que esto a su vez 
le da mayor satisfacción a ella.

Prosiguiendo con su discusión de vida y orden en la iglesia, 
Pablo toca la cuestión del liderazgo. Los dos oficios de la iglesia 
local (anciano y diácono) deben ser ejercidos por hombres califica­
dos para que la iglesia tenga una dirección piadosa y evite numero­
sos problemas que vienen de líderes malos o ineptos. Pablo hace 
una lista de las cualidades necesarias relacionadas con la vida pre­
sente del hombre (no su vida pasada, o nadie podría estar califica­
do). En la lista, Pablo no indica que ninguna cualidad sea más 
significativa que otra. Aunque nadie podrá jamás cumplir perfecta­
mente todas estas condiciones, permanecen como la norma de Dios 
para evaluar a los que quieran ser líderes.

IV. L a s  i n s t r u c c i o n e s  t o c a n t e  a  l a  a p o s t a s í a  e n  l a  I g l e s i a

(4:1-16)

Pablo revela la verdad de que algunos que conocen la verdad 
de Dios se apartarán a propósito, voluntariamente, de ella (“aposta- 
sía”). Estos se apartarán de la verdad y luego caerán en falsas 
enseñanzas procedentes de Satanás (4:1 -5). La verdad es siempre el 
antídoto del error, y Timoteo debía enseñar y vivir la verdad (4:6- 
16). Se le dice que la disciplina piadosa es la clave de un servicio 
exitoso.

V. L a s  i n s t r u c c i o n e s  t o c a n t e  a  g r u p o s  e n  l a  i g l e s i a  (5:1— 6:2)

Pablo exhorta en primer lugar a Timoteo que evite tratar a las 
personas con dureza (5:1-2). Luego le da instrucciones tocante a las 
viudas, que eran un grupo especial en la iglesia. No todas las viudas 
tienen derecho al sustento de la iglesia, pero algunas sí. Las viudas 
que tengan más de sesenta años y que no tengan familia que las 
sustenten pueden ser candidatas al apoyo económico. Sin embargo, 
deben ser también mujeres conocidas por su piedad y servicio (5:3- 
16).

Otro grupo en la iglesia son los ancianos. Los ancianos que 
enseñan deben ser apreciados de manera adecuada mostrándoseles 
respeto y dándoles apoyo económico. Los ancianos que pecan (y 
que no se arrepientan) deben ser disciplinados.



Primera Timoteo / 235

Otro grupo en la iglesia eran los esclavos. (En el Imperio Ro­
mano había un número muy grande de esclavos.) Se le recuerda a 
los esclavos que la salvación no cambiaba su posición social. Si­
guen siendo esclavos, y deben respetar a sus amos.

VI. C o n c lu s ió n  (6:3-21)

Después de decir algo más aún acerca de los falsos maestros 
(6:3-5), Pablo da instrucciones a los ricos. Estos deben buscar opor­
tunidades para emplear su riqueza material en favor de la justicia. 
No deben depender de su dinero, y deben recordar siempre que la 
riqueza conlleva una constante tentación.

Pablo concluye esta carta a Timoteo exhortándole a que guarde 
la verdad de Dios. Ésta era su sagrada responsabilidad.



22
TITO

Introducción  a T ito

P a t e r n id a d  d e  T it o

Esta carta fue escrita por el apóstol Pablo a su colaborador Tito. 
L u g a r  y  f e c h a  d f . T i t o

Pablo escribió esta carta en el 63 d.C. mientras estaba en Éfeso. 
(Algunos la sitúan alrededor del 66 d.C.)

P ropósito de T ito

Pablo escribió esta carta para recordar a Tito que debía com­
pletar las cuestiones organizativas necesarias en la iglesia en la isla 
de Creta. También le alienta a que enseñe las doctrinas de la fe y 
que al así hacerlo refute a los falsos maestros. Pablo creía que era 
asimismo importante alentar a Tito en su ministerio y pedirle que 
acudiese a él a Neápolis.

Bosquejo Básico de T ito

I. Introducción (1:1-4)
II. La importancia de una dirección piadosa en la iglesia (1:5-16)

A. Designación de líderes calificados (1:5-9)
B. Haciendo frente a los falsos maestros (1:10-16)

III. La importancia de la vida piadosa en la iglesia (2:1-15)
A. Líderes de la iglesia (2:1, 15)
B. Varios grupos (2:2-10)
C. Todos los creyentes (2:11-14)

IV. La importancia de una vida piadosa fuera de la iglesia (3:1-9)
V. Conclusión (3:10-15)



Tito/237

T e m a  d e  T i t o

El énfasis de Tito es similar a 1 Timoteo, esto es, la importan­
cia de una administración y un ministerio apropiados en la iglesia 
local.

C o n s i d e r a c i o n e s  e s p e c u l e s  a c e r c a  d e  T i t o

Tito es mencionado en numerosas ocasiones en el Nuevo Tes­
tamento, aunque nunca en el libro de Hechos (Tit. 1:4; Gá. 2:1-3; 2 
Co. 2:13; 7:5-7, 13-15; 8:6, 16-19, 23-24; 12:18; 2 Ti. 4:10). Parece 
que fue salvado por medio del ministerio de Pablo, y llegó a ser un 
importante auxiliar de Pablo en su ministerio a los gentiles.

Tito estuvo en el centro de la controversia sobre la ley en los 
primeros tiempos de la Iglesia, siendo la prueba de Pablo de que los 
gentiles pueden ser salvados aparte de la ley (Gá. 2:1-3). Por las 
declaraciones de Pablo en 2 Corintios, Tito parece haber sido un 
hombre de valeroso espíritu, capaz de hacer frente a problemas y de 
ministrar de manera efectiva. Su presencia y ministerio fueron un 
consuelo y fortalecimiento para el apóstol.

Resumen de T ito

I .  I n t r o d u c c i ó n  ( 1 : 1 - 4 )

Pablo comenzó esta carta a un colaborador destacando el hecho 
de que los propósitos secretos de Dios en la salvación estaban ahora 
siendo proclamados claramente por el apóstol Pablo.

I I .  L a  i m p o r t a n c i a  d e  u n a  d i r e c c i ó n  p i a d o s a  e n  l a  i g l e s i a  ( 1 : 5 -

1 6 )

A . D e s i g n a c i ó n  d f . l í d e r e s  c a l i f i c a d o s  ( 1 : 5 - 9 )

Tito tema la responsabilidad de establecer ancianos en la iglesia 
en Creta, por cuanto eran esenciales para hacer funcionar eficazmente 
la iglesia. Pero Pablo le recuerda a Tito que los hombres deben estar 
bien capacitados para llevar a cabo esta importante tarea de conducir 
la iglesia local. Se da una lista similar a la de 1 Timoteo 3.

B. H a c i e n d o  f r e n t e  a  l o s  f a l s o s  m a e s t r o s  (1:10-16)
Una de las principales responsabilidades del liderazgo es guar-



238 / Panorama del Nuevo Testamento

dar el rebaño frente a los que querrían dañarlo con falsas enseñan­
zas. Tito fue alentado a enfrentarse activamente a los tales.

III. L a  i m p o r t a n c i a  d e  l a  v i d a  p i a d o s a  e n  l a  i g l e s i a  (2:1-15)

A. L íd e r e s  d e  la  ig l esia  (2:1,15)
Los líderes deben estar constantemente enseñando la verdad de 

Dios. La verdad debe ser enseñada con autoridad, porque conocer la 
verdad es crucial para vivir rectamente.

B. V ario s  g r u p o s  (2:2-10)
Se da una serie de exhortaciones. Se alienta a los ancianos a 

que sean disciplinados y fiables. Las ancianas son animadas a ser 
ejemplos, y a que empleen sus lenguas para instruir a las jóvenes y 
no para la maledicencia. Las mujeres jóvenes deben centrarse en 
sus responsabilidades hogareñas, y al hacerlo así darán honra a 
Dios. Los más jóvenes deben demostrar autodisciplina y excelencia 
en sus vidas. Los esclavos deben sujetarse bien dispuestos a sus 
amos.

C. T o d o s  lo s  c r e y e n t e s  (2:11-14)
Como poseedores de tan gran salvación, nuestras vidas deben 

reflejar nuestra posición en Cristo. Cristo vino por primera vez 
trayendo salvación (v. 11), y vendrá por segunda vez en poder y 
gloria (v. 13). Entre estos dos acontecimientos, los creyentes deben 
vivir vidas piadosas (v. 12).

IV. L a  i m p o r t a n c i a  d e  u n a  v i d a  p i a d o s a  f u e r a  d e  l a  i g l e s i a

(3:1-9)

Los creyentes son instruidos a no difamar a los incrédulos y a 
que no sean pendencieros con ellos. Los creyentes deben recordar 
que también ellos se habían comportado como estas personas. Han 
sido cambiados por Jesucristo, purificados y regenerados por el 
Espíritu Santo. Cristo ha hecho la diferencia en ellos.

V. C o n c l u s i ó n  (3:10-15)

Pablo termina la carta con una serie de breves instrucciones. Le 
pide a Tito que expulse de la asamblea a los que causan divisiones, 
después que hayan sido amonestadas dos veces. Alienta a los ere-



Tito/239

yentes a ser diligentes en hacer buenas obras. (En esta cana, hay 
varios lugares donde se destaca la imponancia de las buenas accio­
nes.) También se le dice a Tito que alguien vendrá de Creta para 
reemplazarle, y que él, luego, debe volver al apóstol Pablo, que 
estará en Nicópolis.



23
SEGUNDA TIMOTEO

Introducción  a 2 T im oteo

P a t e r n i d a d  d e  2  T i m o t e o

La carta fue escrita por el apóstol Pablo a su colaborador Timoteo.

Li g a r  y f e c h a  d e  2  T i m o t e o

Pablo escribió esta carta desde Roma en el 64 d.C. Algunos la 
sitúan más adelante, alrededor del 67 d.C.

P r o p ó s i t o  d f . 2  T i m o t e o

Pablo escribió para alentar a Timoteo en su ministerio. Le 
exhorta a ser fuerte y fiel en el mismo. Le advierte que sea conoce­
dor de los problemas que afrontaría tanto en la iglesia como en el 
mundo. Además, Pablo escribió para pedir a Timoteo que acudiese 
a Roma para visitarle allí en la cárcel.

B o s q u e j o  b á s i c o  d e  2  T i m o t e o

I. Salutación personal (1:1-7)

II. El mandamiento a guardar el evangelio (1:8-18)
A. El carácter del evangelio (1:8-10)
B. La responsabilidad para con el evangelio (1:11-18)

III. El mandamiento a padecer por el evangelio (2:1-26)
A. Los participantes del padecimiento (2:1-2)
B. Las ilustraciones de padecimiento (2:3-7).
C. La inclusión del padecimiento (2:8-13)
D. La evaluación del padecimiento (2:14-22)
E. El carácter del padecimiento (2:23-26)



Segunda Timoteo/241

IV. El mandamiento a padecer por el evangelio (3:1-17)
A. Debido a la vigorosa oposición (3:1-9)
B. Debido a la fiel enseñanza (3:10-15)
C. Debido a las inspiradas Escrituras (3:16-17)

V. El mandamiento a predicar el evangelio (4:1 -22)
A. El encargo (4:1-2)
B. Las razones (4:3-8)
C. Los resultados (4:9-22)

T e m a  d e  2  T i m o t e o

Segunda Timoteo es una carta muy personal del anciano após­
tol a su más joven colaborador. Esta carta destaca la necesidad de 
guardar el tesoro del evangelio (1:14) y de llevar a cabo el ministe­
rio que le había sido transmitido (2:2).

C o n s i d e r a c i o n e s  e s p e c i a i .e s  a c e r c a  d e  2  T i m o t e o

Segunda Timoteo, junto con 1 Timoteo y Tito, da claras y 
enérgicas instrucciones acerca de la cuestión de los falsos maestros 
y de sus enseñanzas. El apóstol estaba profundamente preocupado 
acerca del terrible efecto de la falsa enseñanza en la iglesia (de 
hecho, Pablo se refiere más a esta cuestión que a cualquier otra por 
medio de sus cartas.)

Pablo cuenta a la iglesia que la falsa enseñanza se origina con 
Satanás aunque sea proclamada por hombres. Por lo general, se 
acerca mucho a la verdad; puede afectar a cada área de la vida o de 
la doctrina; y el error empeorará progresivamente al irse acercando 
el fin del tiempo. Para poder identificar y contrarrestar el error, se 
debe conocer y enseñar la verdad. Además, la vida del falso maes­
tro revelará a su tiempo que no procede realmente de Dios. Segunda 
a Timoteo revela que el conflicto espiritual es continuo, y que la 
Palabra de Dios es el principal campo de batalla.

Resum en d f . 2 T im o te o  

I .  S a l u t a c ió n  p e r s o n a l  ( 1 : 1 - 7 )

El inicio revela algo de la estrecha relación entre Pablo y Ti­
moteo. Recuerda la excelente herencia espiritual que Timoteo tenía, 
alentándole a servir al Señor a la luz de la misma.



242 / Panorama del Nuevo Testamento

II. E l m a n d a m ie n to  a g u a r d a r  ki, e v a n g e lio  (1:8-18)

A. E l  c a r á c te r  d e l  e v a n g e u o  (1:8-10)
El evangelio es las buenas nuevas de parte de Dios de que los 

pecadores pueden ser salvos de su pecado y recibir la vida eterna. 
Es el poder de Dios para salvación. En estos versículos se ven los 
pasos de esta salvación: (1) la elección. (2) la obra de Cristo, histó­
ricamente, (3) el llamamiento de Dios a nosotros, un proceso que 
conduce a nuestra salvación, (4) la salvación que Dios obra en 
nosotros individualmente, la culminación del proceso, y (5) la in­
mortalidad, el aspecto futuro y definitivo de nuestra salvación

B . L a  r e spo n sa b ilid a d  pa r a  c o n  f.l  e v a n g e u o  (1 :1 1 -1 8 )
El creyente ha recibido un mensaje que ha de ser compartido 

con otros; un mensaje que él no originó. Pablo descubrió que el 
mensaje le había costado su libertad personal, pero, a pesar de todo, 
había guardado fielmente lo que le había sido confiado.

III. E l m a n d a m ie n t o  a  p ad e c e r  por  e l  e v a n g e l io  (2:1-26)

A . LOS PARTICIPANTES DEL PADECIMIENTO (2.1-2)
Pablo instruye a Timoteo en el aspecto multiplicador del minis­

terio. El ministerio del evangelio ha de ser transmitido a los que han 
mostrado ser fieles en la recepción y administración de la Palabra 
de Dios. Estos deben ser instruidos, y ellos, a su vez, han de instruir 
a otros.

B. L a s  il u str a c io n es  d e  pa d e c im ie n t o  (2:3-7)
Pablo le dice a Timoteo que un hombre fiel es como un solda­

do (dispuesto a padecer, con un solo objetivo, y deseoso de agradar 
a su capitán), como un atleta (jugando según las reglas y para 
obtener un premio), y como un labrador (trabajando duro y mirando 
al futuro con la confianza de lograr la cosecha). Esta es la clase de 
personas que buscar para confiarles el tesoro del evangelio.

C. L a  in c l u sió n  d e l  pa d e c im ie n t o  (2:8-13)
Pablo tenía una perspectiva realista del ministerio del evange­

lio. Entendía que el evangelio es ofensivo para la gente y que atrae 
persecución. Pero estaba dispuesto a soportar aquellos problemas a 
fin que el evangelio pudiese alcanzar a los hombres.



Segunda Timoteo/243

D. La e v a l u a c ió n  d e l  p a d e c im ie n t o  (2:14-22)
El trabajo del “obrero” es enseñar la verdad. El obrero aproba­

do usa de manera precisa y clara la Palabra, y esto lleva a la piedad. 
El mal obrero falsea la Palabra, confunde a la gente, y esto, a su 
vez, aparta a la gente de Dios.

En cualquier casa, dice Pablo, hay utensilios de honra que se 
emplean para ocasiones especiales (como la porcelana fina). Otros 
utensilios son comunes (como los platos de plástico). La iglesia es 
como una casa, y los creyentes son como los utensilios en ella. 
Algunos son más valiosos para Dios que otros. Pablo explica enton­
ces cómo llegar a ser un utensilio de honra. Ha de haber una purifi­
cación de las contaminaciones de la falsa enseñanza, un alejamiento 
de las concupiscencias, y un seguimiento activo de la justicia, la fe, 
el amor y la paz.

E. El c a r á c t e r  d e l  pa d e c im ie n t o  (2:23-26)
Pablo dice que los que usan la Palabra han de evitar controver­

sias inútiles (“polémicas con palabras”). Sí que habrá controversias 
debido a falsas doctrinas, y estas tendrán que ser afrontadas, pero 
con gentileza, sin espíritu pendenciero, y con un conocimiento de 
las Escrituras.

IV. E l m a n d a m ie n t o  a p a d e c e r  por  e l  e v a n g e l io  (3:1-17)

A. D e b i d o  a  la  v i g o r o s a  o p o s i c i ó n  ( 3 : 1 - 9 )

Timoteo sabía que había oposición al evangelio, pero necesita­
ba darse cuenta de que no se trataba de algo pasajero; era una 
condición que iba a ser la característica de esta era. Aunque es 
Satanás quien está tras esta oposición, son los hombres los que la 
llevan a cabo. La conducta moral de estos hombres revela que no 
son realmente de Dios. La clave para comprenderlos es las cuatro 
expresiones que usan la palabra “amor” (Hay un total de diecinueve 
expresiones.) Se aman a sí mismos, el dinero, los placeres, pero no 
aman a Dios.

B. D eb id o  a la  piel  e n s e ñ a n z a  (3:10-15)
Timoteo es alentado a mantenerse fielmente en el ministerio 

del evangelio a pesar de la oposición que siempre habrá de encon­
trar.



244 / Panorama del Nuevo Testamento

C. D eb id o  a  la s  in spir a d a s  E sc r itu r a s  (3:16-17)
En una de las más grandes declaraciones acerca del origen y 

del valor de las Escrituras. Pablo declara que las Escrituras son 
suficientes para la vida recta.

V. E l m a n d a m ie n to  a p re d ic a r  el e v a n g e lio  (4:1-22)

Como conclusión de su última carta Pablo exhorta a Timoteo a 
predicar siempre la sana doctrina. Aunque habrá dificultades en el 
ministerio, todo habrá valido la pena cuando seamos recompensa­
dos por el Señor en un día futuro. Pablo mismo está listo para partir 
de esta vida, sabiendo que ha servido fielmente a Cristo. Termina 
dando saludos de numerosas personas, e información acerca de 
otras.



L as epístolas generales

LAS EPISTOLAS GENERALES
C arta F e ch a  (d .C .) E scrita  d e s d e

Santiago 45 Jerusalén
Hebreos 65 (se ignora)
1 Pedro 65 Roma
2 Pedro 67 Roma
Judas 70S (se ignora)
1 Juan 85 Éfeso
2 Juan 90 Éfeso
3 Juan 90 Éfeso



24
SANTIAGO

Introducción  a Santiago 

P a te rn id a d  de S a n t ia g o

Varias personas llamadas Jacobo [Santiago] aparecen en las 
páginas del Nuevo Testamento. Pero por cuanto el autor de esta 
carta se identifica sencillamente como '‘Jacobo” (sin ninguna infor­
mación adicional), es evidente que era conocido por todos en la 
iglesia primitiva. Por ello, hay dos personas que pueden ser el autor, 
Jacobo hermano de Juan, o Jacobo hermano del Señor. La tradición 
de la iglesia declara que fue Jacobo el hermano del Señor quien la 
escribió. Por cuanto Jacobo hermano de Juan fue ejecutado en épo­
ca muy temprana de la era de la Iglesia, es mejor concordar con esta 
tradición. (Jacobo el hermano de Juan fue probablemente martiriza­
do el 44 d.C.)
L u g a r  y  fe c h a  df. S a n t ia g o

Parece que lo mejor es fechar esta carta alrededor del 45 d.C., 
haciendo de ella el primer libro del Nuevo Testamento en ser escri­
to. La carta es claramente judía, lo que concuerda con los días 
tempranos de la Iglesia, cuando muy pocos gentiles formaban parte 
de ella. (Si la carta hubiese sido escrita después del 50 d.C., sería de 
esperar alguna referencia a los gentiles.) Los pecados condenados 
en la epístola son los característicos de los primeros cristianos ju­
díos. También, el libro refleja la era anterior al Concilio de Jerusa- 
lén en Hechos 15. Si esta fecha temprana es exacta, entonces fue 
muy probablemente escrita en Jerusalén.
P r o p ó s ito  de  Sa n t ia g o

La carta fue escrita a estos creyentes porque sus vidas aparente-



Santiago / 247

mente no concordaban con su profesión de fe en Cristo. Eran culpa­
bles de varios pecados “aceptables", como la envidia y la maledi­
cencia. Santiago pensaba que era necesario recordarles que la fe 
genuina en el Salvador es más que una mera aceptación de hechos 
históricos. La fe genuina se ve en una vida transformada.

B o s q u e jo  básico  d e  S a ntiag o

I. Las pruebas del creyente (1:1-18)
II. La genuinidad del creyente (1:19-27)

III. Los obstáculos del creyente (2:1—5:6)

IV. Los retos del creyente (5:7-20)

T e m a  de  Sa n t ia g o

El tema de esta epístola es la necesidad de una fe viva. Santia­
go trata muy poco acerca de cuestiones doctrinales. Más bien, dedi­
ca espacio a los resultados de la fe genuina, que es la vida justa. 

Consideraciones especiales acerca de Santiago

1. El autor de la cana
Jacobo | Santiago! es designado comúnmente como el hermano 

del Señor Jesús, aunque comprendemos que en realidad era su “medio 
hermano” (Mt. 13:55; Mr. 6:3). Jacobo no era creyente en Jesús duran­
te su ministerio terrenal (Jn. 7:5). Pero su aceptación de su medio 
hermano como el Salvador y Mesías de Israel tuvo lugar probablemen­
te en ocasión de una aparición especial del Cristo resucitado a él (1 Co. 
15:7). Junto con otros muchos, Jacobo estuvo en el aposento alto oran­
do y esperando la venida del Espíritu Santo en el gran día de Pentecos­
tés (Hch. 1:14). En los años que siguieron, Jacobo llegó a ser bien 
conocido y llegó a ser el líder de la iglesia en Jerusalén (Gá 1:19; 2:9; 
Hch. 12:17; 15:13ss.; 21:18-25; Jud. 1:1). Su influencia e importancia 
para la iglesia primitiva quedan enfatizadas por la declaración de Pablo 
en Gálatas 2:9, donde es llamado “columna” de la iglesia. Según 1 
Corintios 9:5, Jacobo estaba casado. La tradición de la Iglesia dice que 
murió como mártir en el 62 d.C., bajo el poder del sanedrín.

2. El destino de la carta
El versículo inicial de la carta dice que esta epístola se dirigía a



248 /  Panorama del Nuevo Testamento

creyentes que habían sido esparcidos por la persecución. Estos eran 
cristianos judíos que habían sido echados de Jerusalén como resul­
tado de la lapidación de Esteban (Hch. 7—8) y de la persecución 
dirigida por Saulo de Tarso. Por ello, esta carta no fue enviada sólo 
a una iglesia local, sino a creyentes en varios lugares.

Resumen  de Santiago

I. L a s  p ru e b a s  OKI. c r e y e n t e  ( 1 : 1 - 1 8 )

Santiago instruye a estos creyentes perseguidos en el sentido de 
que todos tendrán pruebas en la vida. Hay una gran variedad de 
pruebas, pero todas ellas son para nuestro crecimiento. Él reconoce 
que las pruebas pueden causar confusión e incertidumbre, pero hace 
notar que hay sabiduría disponible de parte de Dios para poder 
pasar por ellas con bien. Hace notar que Dios es bueno y que no nos 
pone a prueba para llevamos a pecar. Santiago alienta a estos cre­
yentes recordándoles que hay bendición y recompensa para los que 
responden correctamente.

I I .  L a  G E N U IN ID A O  D E L  C R E Y E N T E  ( 1 : 1 9 - 2 7 )

Experimentamos nuestra mayor felicidad y libertad cuando vi­
vimos nuestras vidas en conformidad a la norma divina (la ley de la 
libertad). Esta clase de vida recta nos viene cuando oímos y aplica­
mos la verdad de Dios a nuestras vidas (no es suficiente con oírla). 
La justicia quedará evidenciada con cosas como la separación del 
mundo, ser liberados de los pecados que solían controlamos, y 
mediante actos de compasión.

I I I .  L O S  O B S T Á C U L O S  D E L  C R E Y E N T E  ( 2 : 1 — 5 : 6 )

El andar cristiano no carece de problemas. El sistema del mundo. 
Satanás y la propia naturaleza caída del cristiano (“la carne”) nos ponen 
obstáculos en el camino de la justicia Santiago trata de algunos de 
estos obstáculos principales que afronta el creyente medio, y las conse­
cuencias de o bien vencerlos o bien de ser vencidos por ellos. Trata 
acerca del obstáculo del favoritismo (2:1-13), de la fe teórica (2:14-26), 
de la lengua (3:1-12). de la sabiduría mundana (3:13-18), del amor al 
mundo (4:1-10), de censurar a otros creyentes (4:11-12), de la indepen­
dencia de Dios (4:13-17) y de las riquezas (5:1 -6).



Santiago / 249

IV. Los RETOS DEL CREYENTE (5:7-20)

Santiago exhorta a sus lectores a ser pacientes en medio de las 
pruebas y persecuciones. Señala que Dios quiere producir una cose­
cha de justicia en nosotros, y que esto precisa de tiempo y de 
experiencias difíciles. Observa que los creyentes son importantes en 
este proceso en las vidas de los otros creyentes, especialmente en la 
oración.



25
HEBREOS

I n t r o d u c c ió n  a H e b r e o s

P a t e r n id a d  d e  H e b r e o s

El autor no se identifica en la epístola, y la tradición de la 
Iglesia acerca de su paternidad no está clara. El resultado es que se 
han sugerido muchos individuos, incluyendo Pablo, Lucas, Berna­
bé, Silas, Felipe y Apolos.

De todos los sugeridos, el apóstol Pablo ha recibido más apoyo 
que cualquier otro de los propuestos, bien en el sentido de que él lo 
escribió, o que alguna otra persona (como Lucas) lo escribió en 
base de las enseñanzas de Pablo. Pero muchos académicos están 
totalmente en contra de la paternidad paulina, observando que el 
vocabulario, el estilo de redacción y la naturaleza anónima de la 
carta se levantan firmemente en contra de la paternidad paulina.

Cuando todo se ha dicho, resulta sencillamente que no hay 
concordancia acerca del autor humano. De lo que podemos estar 
seguros es de que el Espíritu de Dios movió al autor para que 
escribiese esta gran epístola para beneficio de la Iglesia.134 Se debe­
ría recordar que la inspiración no queda afectada por ello en absolu­
to. Muchos libros del Antiguo Testamento no dan indicación respecto 
a la cuestión del autor, y sin embargo son plenamente inspirados.

L u g a r  y f e c h a  d e  H e b r e o s

Es incierto el lugar donde fue escrita. Algunas tradiciones di­
cen que Hebreos fue escrita en Alejandría, Egipto (donde había una

134. B. F. Wesicott. The Epistle to the Hebrews (Grand Rapids: Ecrdmans. 
1965). pp. LXTI-LXXXIV.



Hebreos /251

gran comunidad judía). Algunos han propuesto Roma, en base de la 
frase “los de Italia os saludan” (13:24). Sin embargo, la mejor 
interpretación de la frase es que el escritor está rodeado por un 
grupo de creyentes de Italia que se unen a él para enviar sus saludos 
a casa. Así, el destino original de Hebreos fue probablemente Roma.

La fecha de redacción fue de alrededor del 65 d.C. Hebreos fue 
muy posiblemente escrita antes del 70 d.C., fecha en la que el 
templo (y con él el sistema sacrificial) fue destruido.

“Puesto que la epístola alega que la muerte de Cristo hace que el 
sistema de los sacrificios del Andguo Testamento caiga en desuso 
parece lógico el pensar que hubiese hecho mención de la destruc­
ción del templo de haber ya acontecido ese suceso.”155

Además, la mención de persecución que venía sobre los cristia­
nos sugiere una época cercana al comienzo de la persecución de 
Nerón contra la Iglesia. Aparentemente, se avecinaban tiempos difí­
ciles (12:4).

PROpósrro nr. H ebreos

El autor estaba profundamente inquieto porque sus lectores 
estaban en peligro de apartarse de la fe en Cristo Jesús. Escribió 
para hacer una seria advertencia contra tal deserción de la verdad. Y 
en ello, los alentaba también a luchar hacia la madurez espiritual en 
Cristo, observando que Cristo es superior en todos los aspectos a lo 
que ellos tenían bajo la antigua ley de Moisés.

B o s q u e jo  bá sico  d e  H ebreo s

I. La superioridad de Cristo en revelación (1:1-4)

II. La superioridad de Cristo sobre los ángeles (1:5— 2:18)
A. Debido a su filiación (1:5-14)
B. Debido a sus padecimientos (2:1-18)

III. La superioridad de Cristo sobre Moisés (3:1—4:13) 135

135. Charles F. Pfeiffer, La Epístola a los Hebreos (Grand Rapids: Editorial 
Portavoz, 1981), p. 8.



252 / Panorama del Nuevo Testamento

IV. La superioridad de Cristo sobre Aarón (4:14— 10:18)
A. Su sacerdocio era mejor (4:14— 7:28)
B Su pacto era mejor (8:1-13)
C. Su santuario era mejor (9:1-10)
D. Su sacrificio era mejor (9:11— 10:18)

V. La superioridad de Cristo sobre el yo (10:19— 12:29)
A. Algunos retos para la vida (10:19-39)
B. El principio para vivir (11:1-40)
C. Ejemplos del pasado para vivir (12:1-29)

VI. Conclusión (13:1-25)
A. Los retos del autor (13:1-17)
B. La despedida del autor (13:18-25)

T e m a  d e  H ebreos

El principal tema de Hebreos es la superioridad de Jesucristo. 
Hebreos enfatiza que el cristianismo (el nuevo pacto) es mejor que 
el antiguo sistema desde todos los aspectos. Por ello, el nuevo 
pacto, y no el antiguo, debe ser la base para la vida de los creyentes. 
Un tema subyacente en Hebreos es el peligro de la apostasía (el 
apartarse voluntariamente de la verdad de Dios.)

CoNSroERACIONES especules acerca de H e b re o s

1. Los destinatarios de la carta
El escritor de Hebreos no se estaba dirigiendo a un grupo anó­

nimo de personas esparcido en todas partes, sino a unas personas a 
lasque conocía bien (cp. 5:11-12; 6:10-12; 13:18-19, 23-24). (Nóte­
se: Hebreos no es realmente una epístola general, por cuanto está 
dirigida a un grupo específico. Sin embargo, debido a que el autor y 
los destinatarios nos son desconocidos, se incluye en esta sección de 
nuestro estudio.) El autor se identifica de manera clara para sus 
lectores, como se ve por su utilización constante de “nosotros” y el 
uso de verbos en segunda persona del plural (p.ej., 2:1; 4:1, 14, 16; 
10:19-25; 12:1) y por su uso de “hermanos” (p.ej., 3:1, 12; 10:19). 
Esto señala al hecho de que el escritor veía a sus lectores como 
cristianos. El antiguo título de esta epístola, “a los Hebreos”, sugie­
re que los lectores eran primordialmente cristianos judíos. Esto está



Hebreos / 253

sustentado por la tradición de la Iglesia y por la constante referencia 
a las Escrituras del Antiguo Testamento. También, el elevado pues­
to asignado a Moisés, Aarón y el sacerdocio serían importantes para 
los lectores judíos, pero no impresionarían demasiado a los gentiles. 
Por ello, se debe concluir que esta epístola fue dirigida a los cristia­
nos judíos.136

2. Las advertencias en la carta
En el libro de Hebreos hay cinco pasajes que dan serias adver­

tencias acerca de apartarse de la verdad de Dios. Las principales 
controversias de Hebreos giran en tomo a estas secciones. Aunque 
estos pasajes de advertencia no son esenciales para el argumento del 
libro, son importantes para la interpretación del libro. Estos pasajes 
son 2:1-4; 3:7—4:13; 5:11—6:20; 10:26-39, y 12:12-29. Es impor­
tante interpretar cada pasaje en su propio contexto.

Estos pasajes generalmente advierten en contra de apartarse de 
la verdad de Dios y del camino de Dios de la salvación por medio 
de Jesucristo. Algunos ven estos pasajes como revelando la posibili­
dad de que un creyente genuino pueda perder su salvación. Pero el 
Nuevo Testamento se levanta contra esta idea con numerosas prue­
bas y con líneas arguméntales que sustentan la seguridad eterna del 
creyente genuino.137 Otros dicen que estas secciones contemplan a 
los que meramente profesan ser cristianos pero no lo son. Sin em­
bargo, el sentido de ciertas palabras y frases parece señalar a los que 
han sido genuinamente salvados. Y, como se acaba de ver, los 
destinatarios de la carta eran considerados por el autor como genui­
namente cristianos.

Estos y otros puntos de vista han sido expuestos y debatidos a 
lo largo de los años por los maestros bíblicos. Aunque no se puede 
detallar aquí una respuesta final y total, quizá lo mejor sea conside­
rar estos pasajes de una manera práctica desde la perspectiva del 
autor. Puesto que escribía a un grupo que sabía que profesaban ser 
cristianos (y aparentemente pensaba que lo eran), también sabía que 
algunos entre ellos pudieran ser personas no genuinamente salva-

136. D. Edmond Hiebert, An introduction to the Non-Pauline Epistles (Chi­
cago: Moody, 1969), p. 91.

137. Charles C. Ryrie, Basic Theology (Wheaton, 111.: Victor, 1988). pp. 328- 
332.



254 / Panorama del Nuevo Testamento

das. Al contemplar sus vidas (sin conocer sus corazones), observaba 
tendencias de parte de algunos hacia el abandono de la fe en Jesu­
cristo y a apartarse de vuelta a la observancia de la ley. Otros no 
daban evidencia alguna de crecimiento en Cristo. Se sentía profun­
damente preocupado de que algunos fuesen a dejar el único camino 
de salvación de Dios por medio de Cristo Jesús. Hacer esto signifi­
caba quedarse sin ninguna manera de poder ser salvo. Sin embargo, 
proseguir en la fe cristiana hacia la madurez espiritual revelaba la 
genuinidad de su fe.

R esu m e n  de  H eb reo s

I. L a superioridad de C risto en revelación (1:1-4)

A fin de guardar a sus lectores de apartarse de Cristo y volver 
al judaismo, el autor de Hebreos enfatiza la superioridad de Jesu­
cristo. Primero señala que Él es el mús grande revelador de Dios. 
Aunque Dios se reveló en el Antiguo Testamento por medio de los 
profetas, es la revelación por medio de Cristo que es primaria y 
completa.

II. L a s u p e r i o r i d a d  d e  C r i s t o  s o b r e  l o s  á n g e l e s  ( 1 : 5 — 2 : 1 8 )

Hace notar que ningún ángel es llamado Hijo de Dios. Em­
pleando siete citas del Antiguo Testamento, el escritor hace notar la 
evidente superioridad de Cristo sobre los ángeles. Luego declara 
que Cristo asumió humanidad y que, por un período de tiempo, 
vino a ser un poco menor que los ángeles, a fin de lograr la salva­
ción del hombre. Como resultado de su obra, no sólo ha alcanzado 
la salvación del hombre, sino que ha recibido gran gloria para sí 
mismo.

III. L a superioridad de C rlsto sobre Moisés ( 3 : 1 — 4 : 1 3 )

Los judíos reverenciaban a Moisés, y era importante que com­
prendiesen que Jesucristo es superior a Moisés. Moisés es una cria­
tura y un siervo; Cristo es el Creador e Hijo. Moisés fue fiel en la 
casa de Dios, pero Cristo está sobre la casa de Dios. Luego anima a 
sus lectores a creer y a obedecer. No creer en Cristo ni obedecerle 
es perderse el reposo de Dios (el goce y la satisfacción de la salva­
ción.)



Hebreos / 255

IV. L a s u p e r io r id a d  de  C r is to  so bre  A a r ó n  (4:14— 10:18)

Esta sección enfatiza el contraste entre el nuevo y el viejo 
pacto. Aunque el viejo pacto con su sacerdocio, santuario y sistema 
de sacrificios había sido bueno y necesario, era inferior y temporal. 
En cambio, el nuevo pacto con su eterno Sumo Sacerdote, Jesucris­
to, es superior en todos los sentidos. Una gran ilustración de esta 
superioridad se ve en el sacrificio de Cristo en comparación con los 
sacrificios de animales del viejo pacto. Aquellos sacrificios sólo 
podían cubrir el pecado y tenían que ser repetidos una y otra vez. 
Sin embargo, el sacrificio de Cristo quita el pecado y nunca tiene 
que ser repetido.

V. L a s u p e r io r id a d  de  C r is to  so bre  e l  y o  (10:19— 12:29)

El autor alienta a sus lectores a que se alleguen a Dios en 
adoración por medio de Jesucristo, el “camino nuevo y vivo” (10:20). 
Luego les recuerda que el gran principio de la vida espiritual es 
vivir por la fe. Confiar en Dios y en lo que Él ha dicho que le 
agrada ha sido la característica de los que han logrado el éxito 
espiritual. Debemos vivir nuestras vidas reverenciando a Dios, per­
severando en las dificultades, y aceptando la disciplina de un aman­
te Padre celestial (12:1-29).

VI. C onclusión (13:1-25)

Por cuanto el autor conoce a sus lectores, conoce algunas de 
sus necesidades. Los exhorta a un mayor amor mutuo, a la hospita­
lidad, a la obediencia a los líderes espirituales, y a la sana doctrina. 
La carta termina con unas cuantas palabras personales a los lectores.



26
PRIMERA PEDRO

I n t r o d u c c ió n  a  l  P e d r o  

P a tern id ad  df. i P ed ro

El versículo inicial afirma que esta carta fue escrita por el 
apóstol Pedro, uno de los más estrechos colaboradores de Jesús. 
Esto está apoyado por la tradición de la Iglesia. “La iglesia primiti­
va no tenía ninguna duda acerca de la autenticidad de 1 Pedro. La 
evidencia acerca de esta epístola es temprana y clara, y es tan 
poderosa como lo pueda ser para cualquier otro libro del Nuevo 
Testamento. Fue universalmente recibida como parte reconocida de 
las Escrituras cristianas.”|,8

La carta misma refleja su familiaridad con la vida y las ense­
ñanzas de Cristo. Hay asimismo varias similitudes entre los sermo­
nes de Pedro en Hechos y sus palabras en este libro (p.ej., 2:7-8 con 
4:10-11).

L u g a r  y  f e c h a  d e  1 P e d r o

Primera Pedro 5:13 afirma que la carta fue escrita en “Babilo­
nia”. Esto podría referirse a la Babilonia situada en Mesopotamia, 
pero no hay tradición de que Pedro jamás fuese allá, y no hay registro 
de ninguna iglesia en Babilonia. Por ello, muchos eruditos consideran 
que “Babilonia” es un nombre simbólico para denotar Roma.

Roma era una ciudad lujosa, dada a la adoración de falsos dioses 
al igual que Babilonia, y quizás llegara a ser conocida como “Babi­
lonia” en círculos cristianos. Se puede observar que toda la frase en 138

138. D. Edmond Hiebert. An Introduction lo the Pauline Epistles (Chicago: 
Moody. 1971). p. 109.



Primera Pedro/257

la que aparece la expresión tiene un sentido figurativo, ya que 
Marcos no era realmente hijo de Pedro (5:13). Lo mis probable es 
que Marcos y Silvano se unieran a Pedro en la capital del imperio 
que en algún sitio lejano (5:12-13).'”

Esta ha sido la tradición de la Iglesia desde los tiempos más 
remotos.

Esta carta fue probablemente escrita alrededor del 65 d.C. Pri­
mera de Pedro habla de persecución, lo cual puede que se refiera a 
la que Nerón lanzó contra los cristianos. Esta persecución comenzó 
en el 64. Se dice que el mismo Pedro fue martirizado por Nerón, 
alrededor del 67.

P r o p ó s i t o  d e  1 P e d r o

La epístola fue escrita para alentar a los creyentes en medio de 
padecimientos. Estaban sufriendo persecución por su fe, y Pedro les 
dio esperanza recordándoles su futura herencia (1:4-5); que el sufri­
miento tiene un propósito (1:6, 7); y que Jesús también padeció 
(2:21). Pedro les alienta a ser fieles a Cristo en medio de la persecu­
ción que padecen.

B o s q u e j o  b á s i c o  d e  1 P e d r o

I. Alabanza inicial (1:1 -12)

II. Exhortaciones debido a nuestra posición en el Señor (1:13— 
2: 10)

A. A la santidad (1:13-21)
B. Al amor (1:22-25)
C. Al crecimiento (2:1-10)

III. Exhortaciones debido a nuestra posición en el mundo (2:11 — 
4:19)
A. Acerca de las buenas obras (2:11-12)
B. Acerca de la buena ciudadanía (2:13-17)
C. Acerca de las relaciones familiares (2:18-25)
D. Acerca de las relaciones matrimoniales (3:1-7) 139

139. Louis A. Barbieri. Jr.. Primera y Segunda Pedro (Grand Rapids: Edito­
rial Portavoz, 1981), p. 33.



258 / Panorama del Nuevo Testamento

E. Acerca de la unidad cristiana (3:8-12)
F. Acerca de actitudes triunfantes (3:13— 4:19)

IV. Exhortaciones debido a nuestra posición en la iglesia (5:1-11)
A. A los ancianos (5:1-4)
B. A la gente (5:5-11)

V. Conclusión (5:12-14)

T f.m a  d e  1 P e d r o

Esta carta fue escrita para enfatizar la actitud y conducta apro­
piadas que los creyentes deben tener cuando se sufra persecución. 
Esta actitud apropiada es desarrollada comprendiendo como Cristo 
sufrió y creciendo en agradecimiento por la grandeza de la salva­
ción obrada por Cristo.

C o n s i d e r a c i o n e s  e s p e c i a l e s  a c e r c a  d e  1 P e d r o

Pedro es posiblemente el apóstol de Jesucristo mejor conocido. 
Debido a su personalidad extrovertida, destaca en muchos de los 
incidentes registrados en los evangelios. (El nombre de Pedro se 
menciona más de 150 veces en el Nuevo Testamento.) Junto con su 
hermano Andrés, se dedicaba a la pesca en el mar de Galilea. Dejó 
esta actividad para seguir al Señor Jesús durante su ministerio de 
tres años, probablemente a dedicación completa la mitad de este 
tiempo.

Después de la resurrección y ascensión de Cristo, Pedro tuvo 
un importante papel en los primeros tiempos de la Iglesia, llevando 
el evangelio a los judíos, samaritanos y gentiles. Pedro estaba casa­
do, y evidentemente llevaba consigo a su mujer en sus viajes predi­
cando el evangelio (1 Co. 9:5). Pedro aparece en lugar destacado en 
la crucial discusión en el Concilio de Jerusalén (Hch. 15), pero 
después de este acontecimiento, su nombre deja de aparecer en el 
libro de Hechos.

Quizá después del Concilio de Jerusalén, Pedro ministró en mu­
chos lugares fuera de Palestina, incluyendo las cinco provincias de Asia 
Menor que se mencionan en 1 Pedro 1:1, y probablemente en Roma. 
La tradición de la Iglesia sustenta poderosamente la idea de que Pedro 
ministró en Roma, y que fue martirizado en aquella ciudad.



Primera Pedro/259

Resumen de 1 Pedro

I .  A l a b a n z a  i n i c i a l  ( 1 : 1 - 1 2 )

Pedro alienta a estos creyentes (probablemente primariamente 
creyentes judíos que habían sido esparcidos por causa de la persecu­
ción) recordándoles que habían nacido de nuevo y que la suya era 
una herencia maravillosa. La presente persecución, aunque penosa, 
resultaría en bendición: su refinación y la gloria de Dios.

I I .  E x h o r t a c i o n e s  o e b i d o  a  n u e s t r a  p o s i c i ó n  e n  e l  S e ñ o r

( 1 : 1 3 — 2 : 1 0 )

No hemos sido salvados para vivir como solíamos. Pedro reta a 
sus lectores a que sigan una vida de santidad personal (1:13-21), por 
cuanto el Dios con el que ahora se relacionan es santo. Ahora que son 
cristianos, deben manifestar amor unos por los otros (1:22-25) y de­
ben vivir como sacerdotes peculiarmente llamados por Dios (2:1-10).

III. E x h o r t a c i o n e s  d e b i d o  a  n u e s t r a  p o s i c i ó n  f .n  f .l  m u n d o

( 2 : 1 1 — 4 : 1 9 )

La credibilidad de la fe y profesión que uno haga se ve en la 
calidad de vida que se vive. Pedro instruye a estos cristianos que 
estaban padeciendo persecución a que muestren actitudes apropia­
das en medio de su persecución. La buena conducta en el matrimo­
nio, en la familia y en la comunidad acreditan la fe de uno en Cristo 
como genuina. Incluso en su relación con el gobierno humano, que 
era a menudo hostil contra ellos, debían comportarse con sabiduría.
I V .  E x h o r t a c i o n e s  d e b i d o  a  n u e s t r a  p o s i c i ó n  e n  l a  i c l e s l a  ( 5 : 1 - 1 1 )

Se dirige primero a los ancianos. Pedro enseña que los ancia­
nos deben cuidar del rebaño de Dios y conducirlo mediante el ejem­
plo. No deben actuar como dictadores, y deben ministrar con motivos 
apropiados. Se exhorta a los demás a someterse a los ancianos con 
humildad. Se advierte a todos a estar alerta frente a Satanás, el 
malvado enemigo de los creyentes.

V .  C o n c l u s i ó n  ( 5 : 1 2 - 1 4 )

La epístola concluye con una palabra de salutación de Silvano 
y de Marcos.



27
SEGUNDA PEDRO

Introducción a 2 Pudro 

P a t e r n i d a d  d e  2 Pedro

El versículo inicial declara que Pedro escribió esta epístola. 

L u g a r  y fe c h a  de 2  P e d r o

Esta epístola fue probablemente escrita en el 67 d.C. desde Roma. 
Pedro parece haberla escrito muy poco antes de su muerte (1:13-15). 
Según la tradición, Pedro fue martirizado en Roma en el 67.

P r o p ó s i t o  d e  2  P e d r o

Había ciertas verdades que Pedro pensaba que estos creyentes 
debían conocer. Se daba cuenta de que no estaría con ellos mucho 
más tiempo, y, por ello, quería recordarles ciertas importantes ver­
dades. No sólo quería recordarles ciertas doctrinas, sino que tam­
bién quería advertirles acerca de falsos maestros. Pedro sabía que 
sus hermanos en la fe necesitaban tener un verdadero conocimiento 
a fin de poder resistir a los falsos maestros.

B o s q u e j o  b á s ic o  d e  2  P e d r o

I. Conocimiento verdadero (1:1-21)
A. Verdad y crecimiento cristiano (1:1-11)
B. Verdad y fiabilidad histórica (1:12-21)

II. Conocimiento falso (2:1-22)
A. La presencia de falsos maestros (2:1-3)
B. El juicio de los falsos maestros (2:4-10)
C. Las características de los falsos maestros (2:11-22)



Segunda Pedro/261

III. Conocimiento necesario (3:1-18)
A. El conocimiento del regreso de Cristo (3:1-10)
B. El conocimiento de una santa conducta (3:11-18)

T k m a  d e  2  P e d r o

Pedro escribió para enfatizar la necesidad de tener conocimien­
to a fin de madurar en Cristo, y a fin de evitar los errores doctrinales 
y prácticos de los falsos maestros (3:1, 17, 18).

C o n s i d e r a c i o n e s  especiales a c e r c a  d e  2  P e d r o

1. Los destinatarios de la carta
Ha habido considerable debate entre los eruditos acerca de los 

destinatarios de esta epístola. Quizá lo mejor sea comprender que 
los lectores eran básicamente los mismos que los mencionados en 1 
Pedro (cp. 1 Pedro 1:1 con 2 Pedro 1:1; 3:1). Puede que la declara­
ción inicial de Pedro sea más general en esta carta porque tenía la 
intención de que esta carta tuviese una circulación más amplia debi­
do al extendido problema de los falsos maestros. Los falsos maes­
tros estaban infiltrándose en las iglesias por todas partes, no sólo en 
las iglesias situadas en Asia Menor.

2. La autenticidad de la carta
Ningún libro del Nuevo Testamento ha sido más intensamente 

debatido en cuanto a su paternidad y su puesto en el canon de las 
Escrituras que la carta de 2 Pedro. Hay menos evidencia extema 
(evidencia en base de los escritos de los padres de la Iglesia y de los 
concilios eclesiásticos) respecto a la paternidad petrina de esta epís­
tola que acerca de la paternidad tradicional de cualquier otro libro 
del Nuevo Testamento. No obstante, a pesar de estos hechos, y a 
pesar de las opiniones de muchos académicos, hay buenas razones 
para creer que este libro fue escrito por Pedro y que pertenece al 
cuerpo de las Escrituras del Nuevo Testamento.

Aunque no hay abundancia de evidencia externa acerca de la 
paternidad petrina, hay alguna. Algunos padres de la Iglesia citaron 
de ella y creían que Pedro la había escrito.140 Cuando 2 Pedro fue 
aceptada como canónica por los concilios eclesiásticos en el siglo

140. Charles Bigg, The Epistles ofSt. Peter and St. Jude (Edimburgo: T. and 
T. Clark, 1961), pp. 199-215.



262 / Panorama del Nuevo Testamento

cuarto, fue hecho a sabiendas de las objeciones suscitadas contra 
ella. Por ello, podemos tener la confianza de que la evidencia era 
bien clara como para vencer todas las dudas razonables.

La evidencia en el libro señala a Pedro como el autor. El autor 
afirma ser Pedro. Primera Pedro dice que fue escrita por "Pedro”, y 2 
Pedro dice que fue escrita por “Simón Pedro”. Un falsificador no 
habría incluido “Simón” en la segunda, sino que habría copiado la 
introducción de manera precisa. Además, hay varios puntos de simili­
tud en las palabras griegas que se emplean cuando se compara con 1 
Pedro. Segunda de Pedro concuerda estrechamente con 1 Pedro en 
cuanto a doctrina práctica. Algunas de las diferencias que existen 
entre las dos cartas se pueden explicar observando que los propósitos 
de las dos epístolas son diferentes, y que Pedro empleó un secretario 
al escribir su primera carta (Silvano, 1 P. 5:12) pero que escribió la 
segunda carta por sí mismo. La evidencia interna señala al hecho de 
que “ningún documento del Nuevo Testamento se parece tanto a 1 
Pedro como 2 Pedro."141 Cuando todo se ha dicho, la mejor postura es 
que se trata de una carta genuina del apóstol Pedro.142

Resumen de 2 Pedro 

I. C o n o c im ie n t o  v e r d a d e r o  (1:1-21)

A . VERDAD Y CRECIMIENTO CRISTIANO (1:1 -1 1 )
Pedro comienza esta carta informando a sus lectores que todo 

lo que necesitan los creyentes para vivir vidas piadosas y para evitar 
las corruptoras influencias de este sistema del mundo ha sido pro­
visto. El verdadero conocimiento de Dios y de sus caminos produci­
rá las excelentes virtudes de la vida cristiana: “participantes de la 
naturaleza divina” (1:4).

B. V e r d a d  y  h a b i l id a d  h i s tó r ic a  (1:12-21)
En contraste con los falsos maestros, lo que Pedro les había ease- 

ñado se basaba en un conocimiento de primera mano; él era un testigo 
ocular de la vida y ministerio de Cristo. Las verdaderas Escrituras, 
observó Pedro, surgieron cuando el Espíritu Santo tocó a los hombres.

141. Ibid., p. 232.
142. Donald Guthrie. New Testament Introduction (Downers Grove, 111.: In- 

terVaristy. 1970). pp. 814-820.



Segunda Pedro/263

Esta obra conductora del Espíritu garantizaba que las Escrituras serían 
lo que Dios quería que estuviera registrado, y por ello exentas de error.

II. C o n o c i m i e n t o  fa lso  ( 2 : 1 - 2 2 )

A. La PRESF.NCIA  DE FALSOS M A E S T R O S  ( 2 : 1 - 3 )

Pedro se daba cuenta de que ha habido y habrá un problema 
con los falsos maestros que penetran en la iglesia, y por ello adver­
tía a sus lectores a que estuviesen alerta acerca de ellos. Los tales 
seducirían con éxito a algunos a que siguiesen sus caminos.

B. El ju ic io  df. lo s  fa l so s  m a e st r o s  (2:4-10)
Los enemigos de la verdad de Dios harán frente al juicio de 

Dios. Pedro ilustra este hecho en base a la experiencia de los ánge­
les crudos, del mundo de la época de Noé y de las malvadas ciuda­
des de Sodoma y de Gomorra.

C. L as c a r a c te r ístic a s  d e  lo s  fa l so s  m a e st r o s  (2:11-22)
Las palabras de los falsos maestros puede que engañen a la 

gente, pero sus vidas no pueden hacerlo (si se examinan de cerca). 
Los falsos maestros se caracterizan por orgullo, inmoralidad, sensua­
lidad y engaño. Prometen libertad, pero en realidad traen esclavitud.

III. C o n o c i m i e n t o  n e c e s a r i o  ( 3 : 1 - 1 8 )

A. El c o n o c im ie n to  d e l  r e g r e so  df. C r ist o  (3:1-10)
El apóstol Pedro y otros enseñaron de manera regular que el 

Señor Jesús podría volver en cualquier momento. Con el paso de 
muchos años había quienes se burlaban de esta verdad, señalando a 
la continuidad de la vida durante milenios. I-a idea de que Cristo 
regresaría en una especie de acontecimiento cataclísmico era consi­
derada como una insensatez. Pero Pedro les recuerda a sus lectores 
que en el pasado Dios causó un acontecimiento cataclísmico de este 
estilo sobre el hombre (el diluvio de Noé), y que lo volverá a hacer 
cuando el Señor regrese a la tierra.

B. El c o n o c im ie n t o  de  la  sa n ta  c o n d u c t a  (3:11-18)
A la luz del regreso de Cristo, los creyentes deben vivir vidas 

piadosas, lo que les beneficiará ahora y en el futuro. El Señor, 
cuando regrese, querrá encontrar a su pueblo viviendo vidas santas 
y no bajo el poder del pecado.



28
JUDAS

In troducción  a Judas 

Paternidad de J udas

El nombre de Judas era común en el Nuevo Testamento. Sin 
embargo, el Judas que escribió esta epístola es muy probablemente 
Judas el medio hermano del Señor Jesús. Se identifica como el 
hermano de Jacobo, y esto resuelve la cuestión para la mayoría (cp. 
Mt. 13:55; Hch. 15:13-21: Gá. 1:19).

L ugar y fecha de J udas

La epístola de Judas fue probablemente escrita poco tiempo 
después de 2 Pedro.14' Esto situaría la redacción de la carta a finales 
de la década de los sesenta, o posiblemente a comienzos de la de los 
setenta

PRonósrro de J udas

Judas iba a escribir una carta acerca de la cuestión de la salva­
ción (V. 3), pero cambió de propósito cuando recibió algunas nuevas 
perturbadoras acerca de personas que se apartaban de la fe. Judas se 
parece mucho en contenido a 2 Pedro, excepto que el apartamiento 
de la verdad (apostasía) que Pedro veía como futuro. Judas lo ve 
como algo que comienza Judas escribió para contrarrestar la apos­
tasía que comenzaba a tener lugar. 143

143. D. Edmond Hiebcrt. An Introduction lo the Pauline Epistles (Chicago: 
Moody. 1971 ).pp. 175-179.



Judas/265

Bosquejo básico de J udas

I. Salutación (vv. 1-2)
II. La cuestión de los falsos maestros (vv. 3-4)

III. La historia de los falsos maestros (vv. 5-7)
IV. La descripción de los falsos maestros (vv. 8-16)

V. La resistencia a los falsos maestros (vv. 17-23)

VI. Doxología (vv. 24-25)

T ema de judas

El tema de la carta es contender por la fe en los últimos días.

C onsideraciones especiales acerca de judas

Cuando Judas escribió esta carta, es evidente que tenía en men­
te a un grupo específico de creyentes. Sin embargo, no da ninguna 
indicación étnica ni geográfica que sirva de ayuda en su identifica­
ción. Es una pura especulación decir que escribió al mismo grupo al 
que escribió su hermano Jacobo (Stg. 1:1). Por ello, la epístola de 
Judas ha de ser clasificada sencillamente como carta general.

Resumen df. J udas 
Cuando llegaron las perturbadoras nuevas de que falsos maes­

tros se habían infiltrado en el grupo o grupos de aquellos a quienes 
escribía. Judas escribió una carta enérgica acerca de ello. Estaba 
clara la presencia de falsos maestros en medio de ellos, y se debía 
emprender acción para resistir y quitarlos.

Judas cita algunos ejemplos históricos de juicio por apostasía, 
incluyendo los ángeles caídos y Sodoma.

Luego describe con vividos detalles las características de estos 
falsos maestros. Son orgullosos, engañosos, rebeldes, codiciosos y 
egoístas. Son capaces de provocar graves daños espirituales en la 
iglesia Dios los juzgará.

Judas concluye su carta alentando a los creyentes a mantenerse 
firmes por la verdad, dependiendo del Señor Jesucristo, el gran 
Salvador.



29
PRIMERA JUAN

In troducción  a I Juan 

P a t e r n i d a d  d e  1 J u a n

La carta de 1 Juan fue escrita por el apóstol Juan. El estilo de 
redacción, y el vocabulario y la fraseología son muy similares a los 
del Evangelio de Juan. Desde el comienzo de la era de la Iglesia, 
esta epístola ha sido considerada obra del apóstol.

L u g a r  y  f e c h a  d e  1 J u a n

La tradición sostiene que esta carta fue escrita en época tardía 
de la vida de Juan, cuando estaba en Éfeso. Se le asigna una fecha 
del 85 d.C.

P r o p ó s i t o  d e  1  J u a n

Había varios errores que estaban hallando aceptación entre los 
creyentes. Uno de ellos alentaba a la dejadez moral, y el otro era un 
error acerca de la persona y obra de Cristo. Juan escribió para 
combatir estos errores. Lo hizo destacando la comunión del creyen­
te con Dios. Escribió para que comprendiesen que la comunión trae 
un pleno gozo (1:4). libera del pecado (2:1), protege del error (2:26), 
y trae la certidumbre de la vida eterna (5:13).

B o s q u e i o  b á s i c o  d e  1 J u a n

Nota: el libro de 1 Juan es difícil de bosquejar. No es un tratado 
teológico rigurosamente razonado, sino más bien una conversación 
informal que un pastor podría tener con su congregación. Por esta 
razón, entre buenos maestros hay amplias divergencias acerca del 
bosquejo de esta epístola.



Primera Juan/267

I. Introducción (1:1-4)

II. El foco de la comunión del creyente: el Padre (1:5—2:17)
A. Su base (1:5)
B. Los obstáculos para ella (1:6-10)
C. Sus evidencias (2:1-17)

III. La destrucción de la comunión del creyente: varias falsedades 
(2:18—4:6)
A. El surgimiento de anticristos (2:18-28)
B. Los hijos del diablo (2:29—3:12)
C. El aborrecimiento del mundo (3:13-24)
D. Los profetas del mundo (4:1-6)

IV. Los puntos esenciales de la comunión del creyente: una vida 
recta (4:7—5:12)
A. Amor mutuo (4:7—5:3)
B. La fe vencedora (5:4-12)
C. Conclusión (5:13-21)

T k m a  r k  1 J u a n

El tema de este libro es la comunión. La comunión con el 
Padre se edifica sobre la verdad, y cuando se experimenta, guarda a 
la persona de errores doctrinales y morales.

C o n s i d e r a c i o n e s  e s p e c u l e s  a c e r c a  u e  1 J u a n

Esta carta es una epístola general. No se dan nombres (como en 
salutaciones) ni detalles personales, y se da muy poca indicación de 
una relación personal. Sin embargo, es evidente que Juan conoce las 
necesidades de sus lectores, incluyendo los errores a los que debe 
hacer frente. Debido a que Juan tuvo una relación tan estrecha 
durante su vida con la iglesia en Éfeso (y por ello con las iglesias de 
Asia Menor), es muy probable que 1 Juan fuese escrita para benefi­
cio de aquellos cristianos.

Resumen de 1 J uan

I. I n t r o d u c c ió n  (1:1-4)

Juan declara que él era un testigo ocular de la vida de Cristo (el



268 / Panorama del Nuevo Testamento

Verbo). Declara que uno debe tener vida antes de poder experimen­
tar comunión con Dios.

II. El. FOCO DE LA COMUNIÓN DEL CREYENTE: EL P a DRE (1:5---
2:17)

A fin de tener comunión con Dios, que es absolutamente sin 
pecado y que es absolutamente santo, un creyente ha de afrontar 
constantemente el pecado, confesándolo a Dios, y experimentar así 
la purificación de Dios. Juan observa que la clave de la comunión 
es la obediencia a Dios. También dice que si los creyentes aman el 
mundo, no pueden amar al Padre.

III. L a destrucción de i.a comunión del creyente: varias

falsedades (2:18— 1:6)

Uno de los mayores obstáculos para una sana comunión con el 
Padre es el del error. El hijo de Dios ha de estar constantemente 
alerta frente a los intentos del diablo para desviarle a falsedades a 
través del sistema del mundo y de los falsos maestros. Sin embargo, 
el hijo de Dios ha sido ungido, de manera que tiene ahora la capaci­
dad para comprender la verdad y detectar el error (2:20-27).

IV. Los puntos esenciales de la comunión del creyente: una

vida recta (4:7—5:12)

Juan pone un gran énfasis en la obligación del creyente de 
amar a los otros creyentes. El amor y la fe son considerados como 
esenciales para una buena relación con Dios.

V. Conclusión (5:13-21)

La carta concluye con el aliento de que podemos saber que 
tenemos vida eterna, y con la exhortación de mantenemos apartados 
de la idolatría.



30
SEGUNDAJUAN

In troducción  a 2 Juan 

Paternidad df. 2 J uan

El apóstol Juan escribió esta breve epístola.

L u g a r  y f e c h a  de 2  J u a n

La tradición afirma que fue escrita desde Éfeso alrededor del 
85 ó 90 d.C.

P r o p ó s i t o  df. 2  J u a n

Juan tenía el propósito de advertir a los creyentes acerca de los 
falsos maestros. Alienta a los creyentes a obedecer la verdad y a 
resistirse a los que quieran enseñar falsa doctrina.

B o s q u e j o  b á s i c o  d e  2  J u a n

I. Salutación (vv. 1-3)

II. Exhortación al amor obediente (vv. 4-7)

III. Advertencia contra los falsos maestros (vv. 8-11)

IV. Conclusión (vv. 12-13)

T e m a  d e  2  J u a n

El tema de la carta es el de permanecer en la verdad. Permane­
cer en la verdad es esencial para vivir rectamente, lo que incluye 
evitar el error. (Doce veces en esta breve carta emplea Juan las 
palabras “verdad", “mandamiento”, y “doctrina”.)



270 / Panorama del Nuevo Testamento

CONSIDKRACIONES ESPECULES ACERCA DE 2  JlJAN

En el primer versículo Juan se dirige a la “señora elegida” y a 
sus hijos. Algunos creen que esto hace referencia a alguna iglesia 
que tenía un puesto especial en el corazón de Juan. Sin embargo, la 
mayoría cree que esta carta fue dirigida a alguna mujer cristiana 
destacada.

Resumen de 2 J uan 
Juan se sentía impresionado por el amor manifestado por la 

señora y sus hijos. La alienta a continuar en amor y obediencia. 
Estos dos hechos son vitales para vivir ahora con rectitud y recibir 
más adelante una plena recompensa. La advierte que hay que sepa­
rarse de todo aquel que no mantenga la plena deidad y humanidad 
de Jesucristo.



31
TERCERAJUAN

In troducción  a 3 Juan 

P a t e r n i d a d  de 3  J u  a n

El apóstol Juan escribió esta breve epístola.

L u g a r  y  f e c h a  d e  3  J u a n

Esta carta fue probablemente escrita desde Éfeso alrededor del 
90 d.C.

P r o p o s i t o  de 3  J u a n

Juan escribió para encomiar, alentar e instruir a su buen amigo 
Gayo. (Hay varios hombres con el hombre de Gayo. Podría tratarse 
de alguno de ellos, o alguien no mencionado en ninguno de estos 
pasajes, (cp. Hch. 19:29; 20:4; Ro. 16:23; 1 Co. 1:14).

B o s q u e j o  b á s i c o  d f . 3  J u a n

I. Encomio de Gayo (vv. 1-8)
II. Condena de Diótrefes (vv. 9-11)

III. Encomio de Demetrio (v. 12)
IV. Conclusión (vv. 13-14)

T e m a  de 3  J u a n

El tema es destacar la manifestación de la verdad o del error en 
la vida del creyente.

C o n s i d e r a c i o n e s  e s p e c u l e s  a c e r c a  d e  3  J u a n

Tercera Juan comienza (igual que 2 Juan) con el apóstol refi­
riéndose a sí mismo como el “anciano". Probablemente no se trata 
de una referencia a una posición oficial, sino a que era de edad 
avanzada.



272 / Panorama del Nuevo Testamento

Resumen de 3 J uan

Esta carta personal a un amigo, a Gayo, comienza encomiándo­
le por su fidelidad a la verdad, por su amor, y por su hospitalidad. 
Juan quería que Gayo diese su hospitalidad a Demetrio, que proba­
blemente era el portador de la carta Juan amenaza también con 
denunciar públicamente la conducta anticristiana de Diótrefes. Este 
hombre estaba lleno de orgullo y quería ser el primero en la iglesia, 
hasta el punto de reprender a este anciano apóstol de Cristo. La 
conducta de Diótrefes es expuesta como un ejemplo de lo que no se 
debe hacer. Juan termina indicando que vendrá pronto a visitar a 
Gayo.



Quinta Parte

A pocalipsis: 
Cumplimiento del nuevo pacto



32
APOCALIPSIS

Introducción  a Apocalipsis

De todos los libros del Nuevo Testamento, el Apocalipsis nos da 
la exposición más detallada y extensa de la profecía Es importante para 
el cristiano comprender los tiempos del fin, porque la profecía tiene el 
propósito de cambiar la manera en que vivimos y la manera en que 
contemplamos la vida presente. La profecía nos da esperanza al hacer­
nos conscientes de que Dios tiene unos planes, y que va a llevarlos a 
cabo. La profecía nos ayuda a purificar nuestras vidas al hacemos 
conscientes de la inminencia de la venida del Señor y de nuestra res­
ponsabilidad delante de El. Y la profecía nos ayuda a establecer priori­
dades conectas en nuestras vidas al damos cuenta de que debemos dar 
nuestro tiempo y recursos a aquello que tiene un valor eterno.

Paternidad df. Apocalipsis

El libro afirma haber sido escrito por Juan (1:1,4,9; 22:8). Y por 
cuanto no hay ninguna otra identificación del escritor más que “Juan”, 
se presupone que hay un conocimiento de parte de los lectores. Por 
ello, no se trata de cualquier Juan, sino del apóstol Juan. El testimonio 
de los padres de la Iglesia, especialmente Ireneo, es que el apóstol 
Juan escribió este libro. Además, el libro declara (1:9) que el autor 
estaba en la isla de Patmos, y tanto Eusebio como Clemente de 
Alejandría afirman que el apóstol Juan estuvo exiliado allí por el 
gobierno romano. Además, el autor está bien familiarizado con las 
iglesias de Asia Menor, y esto concuerda bien con el apóstol Juan, 
que ministraba en Efeso. Todos estos hechos apuntan con gran certi­
dumbre a Juan el apóstol como autor de Apocalipsis.144

144. John F. Walvoord. The Revelation o f Jesus Christ (Chicago: Moody. 
1966). pp. 11-14.



L u g a r  v fe c h a  dk  A po c alip s is

Apocalipsis / 275

Juan escribió Apocalipsis mientras estaba en la isla de Patmos 
(1:9). Había sido deportado a esta rocosa isla durante el reinado del 
emperador romano Domiciano. El padre de la Iglesia Ireneo dice 
que Juan recibió las verdades de Apocalipsis hacia el final del 
reinado de Domiciano. Domiciano murió en el 96 d.C., y por ello se 
asigna la redacción de este libro al año 95.

P r o p ó s ito  de  A p o c alip s is

Juan escribió Apocalipsis con el fin de unir y completar la 
verdad profética de la Biblia. Sin el libro de Apocalipsis, quedarían 
muchas preguntas sin respuesta acerca de los tiempos del fin. Juan 
escribió también para alentar a los cristianos de su tiempo mientras 
soportaban la persecución de Roma Les era necesario saber que la 
persecución nunca destruiría ni la Iglesia ni los propósitos de Dios. 
Esto, naturalmente, ha seguido constituyendo un aliento para los 
creyentes perseguidos a través de las edades. Escribió también para 
motivar a los cristianos a una vida piadosa y sabia.

B o s q u fjo  bás ic o  d e  A po c alip s is

La estructura básica de este libro es revelada en el mismo libro 
(1:19). La mayoría de los estudiosos de la Biblia ven este versículo 
como el “bosquejo divino” de Apocalipsis.

I. Introducción (1:1-8)

II. “Las cosas que has visto”: la persona de Cristo (1:9-20)

III. “Las [cosasl que son”: las posesiones de Cristo (2:1—3:22)
A. La iglesia en Éfeso (2:1 -7)
B. La iglesia en Esmima (2:8-11)
C. La iglesia en Pérgamo (2:12-17)
D. La iglesia en Tiatira (2:18-29)
E. La iglesia en Sardis (3:1-6)
F. La iglesia en Filadelfia (3:7-13)
G. La iglesia en Laodicea (3:14-22)



276 / Panorama del Nuevo Testamento

IV. “Las [cosas) que han de ser después de éstas": el programa de
Cristo (4:1—22:21)
A. La escena celestial (4:1—5:14)
B. Los siete sellos (6:1—8:1)
C. Las siete trompetas (8:2— 11:19)
D. Personas importantes (12:1— 14:20)
E. Las siete copas (15:1— 16:21)
F. Las dos Babilonias (17:1— 18:24)
G. Las visiones finales (19:1—22:5)

V. Conclusión (22:6-21)

T e m a  df. A p o c alip s is

Juan escribe acerca de los grandes acontecimientos del tiempo 
del fin que tendrán lugar durante el día del Señor. El libro se centra 
en la tribulación de siete años, pero incluye también información 
acerca de la segunda venida de Cristo y de su reinado milenial, que 
será establecido sobre esta tierra. En este libro se tratan los grandes 
temas proféticos de la Biblia.

C o n s id er a c io n e s  e sp e c ia le s  a c e r c a  d e  A po c alip s is

1. Enfoque de Apocalipsis
A lo largo de los años, el libro de Apocalipsis ha sido enfocado 

de diversas maneras por parte de los que querían desentrañar sus 
verdades.145 Aunque hay muchos enfoques que se han aplicado, 
mencionaremos tres. Primero, los hay que consideran Apocalipsis 
como un libro de alegorías. El enfoque alegórico niega la realidad 
literal de Apocalipsis, y lo contempla como un libro que contiene 
mensajes con un reto y aliento espirituales dado en un lenguaje 
figurativo y simbólico.

Un segundo enfoque básico es el histórico. Esta perspectiva 
considera que el contenido de Apocalipsis está basado en hechos, 
pero contempla la mayor parte del mismo como ya cumplido (gene­
ralmente todo el libro, excepto los capítulos 20-22). Dentro de este 
enfoque se hallan los que consideran Apocalipsis como una presen­
tación simbólica de la historia de la Iglesia mientras que otros

145. Gary Cohen, Understanding Revelation (Chicago: Moody. 1978), pp. 
23-37.



Apocalipsis / 277

consideran los acontecimientos de Apocalipsis cumplidos durante 
los terribles años del emperador Nerón.

Estos dos enfoques se encuentran con problemas significativos. El 
primero es que el intérprete tiene que alegorizar (espiritualizar) casi 
todo el contenido del libro, haciendo su interpretación terriblemente 
subjetiva. El intérprete llega a ser entonces la autoridad final, porque no 
queda ninguna manera real para comprobar la validez de su interpreta­
ción. Este punto queda verificado por el hecho de que no hay armonía 
entre los que enfocan Apocalipsis de esta manera Otro problema es 
que estos enfoques simplemente no armonizan con las grandes profe­
cías de las Escrituras del Antiguo Testamento sin cumplir. Además, 
estos enfoques no tratan de manera fiel con el propósito confeso de 
Apocalipsis, que manifiesta que el libro es profético (1:1,19).

El tercer enfoque es el futurista. Este punto de vista (que es la 
posición que adopta este estudio) toma Apocalipsis 4— 22 como 
algo futuro. El período de la tribulación es tratado en los capítulos 
6— 19, mientras que el capítulo 20 contempla el reinado de mil 
años de Cristo sobre la tierra, y los capítulos 21—22 se centran en 
la eternidad. El enfoque futurista es el mejor, porque sólo mediante 
él se sistematiza con las otras porciones proféticas de la Biblia. ‘El 
enfoque futurista de Apocalipsis es el único que armoniza Daniel 
7:19-27; 8:23-25; 9:24, 26-27; Mateo 24— 25, especialmente 24:15- 
23, 29-31; 2 Tesalonicenses 2:1-12; Jeremías 30:4-10; Romanos 
11:25-28; Juan 5:43; Zacarías 12:9-14; 8:23 y Jeremías 23:5-8 en 
un programa escatológico unificado.”146 En enfoque futurista es el 
mejor porque sólo con él se cumple el propósito de 1:1, que afirma 
que el libro es profético:

La correcta interpretación de cualquier libro de la Biblia depen­
de principalmente de una comprensión apropiada de su tema princi­
pal. El tema principal de Apocalipsis es declarado en el título que 
se le da en la primera línea de su texto.... Si se quería que el libro 
fuese leído a una congregación atenta, como lo declara la bienaven­
turanza inicial (1:3), los versículos iniciales tienen que haber conte­
nido alguna directiva para hacerlo inteligible. Los oyentes tendrían 
que conocer el tema para seguirlo al irse presentando los varios

146. Ibid., p. 49.



278 / Panorama del Nuevo Testamento

detalles de la acción en rápida sucesión. Aunque pueda haber otros 
enfoques para el libro de Apocalipsis, éste es el más directo y 
lógico.147

El enfoque futurista es mejor porque sólo éste interpreta literal­
mente Apocalipsis, de la misma manera que se interpreta el resto de 
la Biblia.

En contraste con otros enfoques del libro de Apocalipsis, la 
posición futurista permite una interpretación más literal de las pro­
fecías específicas del libro. Aunque reconoce el frecuente simbolis­
mo en varias profecías, se considera de manera normal el 
cumplimiento de los acontecimientos prefigurados por estos símbo­
los y por la interpretación de los mismos. Por ello, los varios juicios 
de Dios son realmente derramados sobre la tierra tal como se con­
tienen en los sellos, las trompetas y las copas.148 149

2. Interpretación de Apocalipsis
Para muchos, el libro de Apocalipsis es una serie desconcertan­

te e ininteligible de símbolos. Pero se puede eliminar mucha confu­
sión interpretando el libro de manera apropiada. Se debe recordar 
que este libro fue dado para ser un desvelamiento de la verdad, y 
que por ello puede ser comprendido y apreciado (1:1-3; 22:10).

El primer principio interpretativo es que el enfoque de Apoca­
lipsis ha de ser literal.

El concepto de una interpretación literal siempre hace surgir 
preguntas, ya que excluye cualquier cosa simbólica, y obviamente 
el libro contiene símbolos. Quizás fuese mejor decir interpretación 
“sencilla” o “normal" que “literal”, ya que los futuristas admiten la 
presencia de símbolos en el libro. La diferencia entre el literalista y 
el espiritualista es simplemente que el primero ve los símbolos con 
un significado sencillo.1'”

147. Merrill C. Tenney, Interpreting Revelation (Grand Rapids: Eerdmans, 
1973), p. 28.

148. Walvoord, The Revelation o f Jesus Christ, p. 2
149. Charles C. Ryric, Apocalipsis (Grand Rapids: Editorial Portavoz, 1981.



Apocalipsis/279

Este enfoque normal ve el lenguaje como lenguaje llano, sin 
sentidos profundos ocultos que casi desafían la posibilidad de su 
descubrimiento.

Segundo, se debe comprender que el Antiguo Testamento es 
una clave significativa para interpretar Apocalipsis. Hay alrededor 
de 350 citas directas o de alusiones claras del Antiguo Testamento 
en Apocalipsis.150 Esto da una media de unas quince referencias al 
Antiguo Testamento por cada capítulo. Los conceptos del Antiguo 
Testamento (como “el libro de la vida” y “el vino de la ira de 
Dios”), nombres del Antiguo Testamento (como Jezabel, Balaam y 
Babilonia), títulos aplicados a Cristo (como “el primero y el último” 
y “la raíz de David”), y numerosos símbolos que se encuentran por 
todo Apocalipsis. Se hace evidente que es esencial un entendimien­
to de las Escrituras del Antiguo Testamento para comprender clara­
mente el Apocalipsis.

Tercero, la interpretación queda enormemente simplificada cuan­
do se descubre que Apocalipsis tiene un orden básicamente crono­
lógico. Las visiones no están dadas al azar. Hay una pauta progresiva 
en el libro, como se sugiere en 1:19.

TEMAS DE APOCALIPSIS POR C APITULOS
Aconteci­
mientos

Era de 
la Iglesia

La
tribulación

El
milenio

El juicio del 
del gran 

trono blanco

El estado 
eterno

En el cielo 1 4— 5 19— 20 20

21— 22
En la tierra 2— 3 6— 19 20

150. Tenney, Interpreting Revelation, p. 101-116.



280 / Panorama del Nuevo Testamento

Resumen de Apocalipsis

I. Introducción (1:1-8)
Aunque el libro de Apocalipsis revela a Jesucristo, fue también Él 

quien dio su contenido a Juan. Juan entonces escribió las verdades 
recibidas y las envió a siete iglesias situadas en la región de Asia Menor 
(1:4, 11). Los que comprendiesen estas verdades y las aplicasen a sus 
vidas serían bienaventurados (1:3). Juan envía saludos a estas iglesias e 
incluye una palabra acerca de cada persona de la Deidad (1:4-7).

I I .  “ L a s  cosas  q u e  has v is to ” : l a  p e rso n a  de C r is t o  (1:9-20)
El apóstol Juan conoció al Señor Jesús tan bien como el que más 

cuando Él estuvo en esta tierra. Pero cuando lo vio en su gloria, la 
respuesta de Juan fue de adoración llena de maravilla (1:17). La 
descripción del Cristo glorificado es un intento de comunicar la gran­
deza y los atributos de Dios con las limitaciones del lenguaje huma­
no. Las descripciones que se dan tienen su raíz en las imágenes del 
Antiguo Testamento. (Por ejemplo, el cabello blanco enfatiza su eter­
nidad y sabiduría [Dn. 7:9]; y la voz de muchas aguas sugiere poder y 
majestad rEz. 43:2].) Este Señor glorificado es visto como el Señor 
de las iglesias y como Aquel que las evalúa (1:11-20). Esta visión 
prepara a los lectores para los siguientes dos capítulos.

III. “ L a s  [c o s a s ] q u e  so n ” : la s  posesiones de C r is t o  (2:1—3:22)

Apocalipsis está dirigido específicamente a “las siete iglesias 
que están en Asia" (1:4). ¿Por qué son estas siete iglesias designa­
das como las siete iglesias, cuando es cosa sabida que había más 
que estas siete iglesias en Asia (p.ej.. Colosas)? La respuesta es que 
estas siete fueron seleccionadas porque representan a todas las igle­
sias de todas las épocas.

Dos razones confirman el carácter representativo de estas siete 
iglesias. La primera es. simplemente, el hecho de que sean siete. De 
todas las iglesias que se podían haber elegido ... sólo se han selec­
cionado estas siete. En segundo lugar, en la promesa que hay al 
final de cada carta para cada una de estas iglesias, hay la exhorta­
ción a oír lo que el Espíritu dice a “las iglesias". Aunque cada carta 
está escrita a una iglesia, la promesa es para todas las iglesias.151



Apocalipsis/281

Las condiciones espirituales de estas siete iglesias se verían 
una y otra vez en congregaciones locales a lo largo de la historia de 
la Iglesia. “En las siete iglesias tenemos a la vez todo tipo de iglesia 
y toda clase de miembro, que no sólo existía en la tierra en la 
generación de Juan, sino que existirá también a lo largo de toda la 
historia eclesiástica. En otras palabras, tenemos en las siete iglesias 
locales escogidas una imagen compuesta de todas las iglesias en la 
tierra en cualquier momento determinado.”151 152 153

Pero no solo se describen las condiciones espirituales, sino que 
se incluye también la evaluación de cada condición por parte del 
Señor de la iglesia. Esto tiene un gran valor y significado para cada 
iglesia local. Porque si la iglesia puede discernir su verdadera situa­
ción espiritual, también sabrá cómo la ve el Señor Jesús. Así, estas 
iglesias históricas del primer siglo fueron escogidas porque en ellas 
se pueden encontrar las condiciones espirituales básicas de todas las 
iglesias.

Algunos han tratado de añadir un sentido profético a estas siete 
iglesias, sugiriendo que también representan siete sucesivos períodos 
de la historia de la Iglesia155 Aunque esto es posible, esta perspectiva 
conlleva problemas. Por ejemplo, se podrían presentar objeciones a la 
verdad de la venida de Cristo en cualquier momento si la Iglesia tenía 
que pasar a través de sucesivos períodos de tiempo.

A cada una de las siete iglesias se les escribe una carta. Cada 
carta sigue el mismo formato básico: Cristo es descrito de una 
manera relevante a la situación de la iglesia, se da una palabra de 
alabanza, una palabra de condena, se dirige a la iglesia una palabra 
de exhortación, se da una advertencia de un posible juicio, y luego 
la carta termina con una promesa al vencedor. (Obsérvese que un 
vencedor no es un “super santo” ni un “cristiano victorioso”, sino 
sencillamente un creyente [cp. 1 Jn. 5:5]. Los creyentes son vence­
dores porque son identificados con Cristo, quien venció.) Cada car­
ta se dirige al “ángel” de aquella iglesia. La palabra ángel se emplea 
normalmente para denotar seres angélicos, pero se puede usar para

151. Ryrie, Apocalipsis, p. 20.
152. Alva McClain, The Greatness o f the Kingdom (Chicago: Moody, 1968), 

pp. 446-447.
153. Walvoord, The Revelation, pp. 51-53.



282 / Panorama del Nuevo Testamento

designar seres humanos (como en el caso de Juan el Bautista, donde 
se ve como “mensajero” de Dios [Mt. 11:10]).

A. La ig les ia  en Éfeso  (2:1 -7)
La iglesia en Éfeso es encomiada por Cristo porque se ha 

aferrado a la verdad de Dios y no ha tolerado contemporizaciones 
doctrinales ni morales. Pero le advierte que se arrepienta de una 
mortífera condición espiritual: ha dejado su primer amor (probable­
mente su amor por el mismo Señor). El vencedor recibe la posesión 
garantizada de la vida eterna

B. L a  ig les ia  en E sm ir n a  (2:8-11)
Cristo no condena a esta iglesia por nada, sino que la alaba por 

su paciencia en medio de la persecución y de la pobreza. También 
es alentada a no ser temerosa, sino fiel. El creyente no experimenta­
rá la muerte segunda.

C. L a  ig lesia  en Pér g am o  (2:12-17)
Cristo encomia a este grupo por su lealtad a Él y por su fe. Esta 

fidelidad es tanto más digna de encomio cuanto que se encontraban 
en un medio espiritual muy hostil. Pero se les advierte que se arre­
pientan de su contemporización moral. El creyente no experimenta­
rá condenación, sino que gozará de Cristo.

D. L a  ig lesia  en T i a t o a  (2:18-29)
Para esta iglesia, el Señor toma nota de una serie notable de 

puntos dignos de alabanza: el amor, la fe y su arduo trabajo. Pero es 
también severamente condenada por tolerar a “Jezabel”, una mujer 
que promovía falsas doctrinas e inmoralidad. El creyente recibirá la 
“estrella de la mañana” (referencia a Cristo, cp. Ap. 22:16).

E. L a  ig les ia  en Sardis  (3:1 -6 )

Es muy poco lo bueno que se puede encontrar en esta iglesia 
Esta iglesia tenía reputación de vida y vitalidad espiritual, pero en 
realidad era una iglesia muerta. Sólo unos pocos en ella sirven a 
Cristo y reflejan su carácter. Se le exhorta a despertar y a recordar la 
verdad de Dios que había recibido. Los creyentes reciben la garan­
tía de que sus nombres no serán quitados del libro de la vida. 
Obsérvese que se trata de una promesa, no de una amenaza. Es una



Apocalipsis / 283

garantía absoluta de la seguridad del creyente. Además, se prome­
ten recompensas a los que no han “manchado sus vestiduras”.

F .  L a  i g l e s i a  e n  F i l a d e l e i a  ( 3 : 7 - 1 3 )

Esta iglesia recibe alabanza porque se ha identificado fielmente 
con Cristo y no se ha apartado de la fe. Es también encomiada por 
servir al Señor de manera eficaz a pesar de que tenía “poco poder”. 
Es exhortada a mantenerse firme y a no perder ninguna recompen­
sa. Como creyentes, tendrían una posición de honra con el Señor. 
Esta iglesia es una fuente de deleite para el Señor, y les promete 
victoria sobre sus enemigos y libertad de la persecución.

G . L a  iglf.sia  f.n  L a o d i c e a  ( 3 : 1 4 - 2 2 )

Esta iglesia tenía probablemente la peor condición espiritual de 
todas las siete iglesias. Aunque no hay condena contra errores doc­
trinales ni morales, no hay alabanza por nada. La iglesia era indife­
rente, apática y se centraba en sí misma, y había sido engañada por 
sus riquezas materiales. El verdadero creyente recibe la garantía de 
que estará con Cristo.

IV. “ L a s  [co sa s ] q u e  h a n  de s e r  después de é s ta s ” : e l  p ro g ra m a  

de C r ls t o  (4:1—22:21)
A. La esc e n a  c e l e st ia l  (4:1—5:14)

La tercera y última gran división de Apocalipsis comienza con 
el arrebatamiento del apóstol Juan al cielo en visión. Esta visión 
tuvo lugar “después de estas cosas”, esto es, después de los aconte­
cimientos relacionados con las iglesias (cp. 4:1 con 1:19). Aparente­
mente, liemos de comprender que los acontecimientos de los capítulos 
4— 22 tienen lugar después de los tratos de Cristo con la Iglesia. 
Esto sugiere que la Iglesia es quitada de la tierra antes que comien­
ce el tiempo del juicio (la tribulación). Apocalipsis 4 y 5 parecen 
constituir un breve intervalo tras la remoción de la Iglesia (el “arre­
batamiento”), y antes de los juicios de la tribulación. Estos capítulos 
registran lo que vio Juan en el cielo, y básicamente muestran que 
Jesucristo tiene derecho a juzgar este mundo, a reinar como rey y a 
establecer su reino. Él es quien controla los acontecimientos que 
aún han de tener lugar.

En la visión, Juan ve por vez primera el trono de Dios. La



284 / Panorama del Nuevo Testamento

palabra “trono” se emplea más de treinta veces en Apocalipsis, y se 
refiere al lugar de la autoridad. Cuando se refiere a Dios, enfatiza su 
soberanía y gobierno.

Luego Juan ve veinticuatro ancianos (posiblemente represen­
tando a la Iglesia en el cielo) y cuatro seres vivientes (probablemen­
te ángeles).

Al proseguir la visión, Juan observa un rollo sellado en las 
manos de Dios. Se hace la pregunta: “¿Quién es digno de abrir el 
libro y desatar sus sellos?” De todas las personas y potencias del 
universo, sólo Jesucristo tiene la autoridad. El rollo contenía proba­
blemente los juicios que se derramarán en la tribulación. Sólo Jesús 
ejecuta el juicio (cp. Jn. 5:22,26-27).

E l  p e r í o d o  d e  l a  t r ib u l a c ió n

Los PROPÓSITOS DE LA TRIBULACIÓN

Dios tiene siempre razones para lo que hace, y esto incluye el 
periodo de la tribulación. El propósito primario de la tribulación es 
salvar a Israel, preparándola para su Mesías. Dios ha hecho prome­
sas de pacto a Abraham y a David, muchas de las cuales aún no han 
sido cumplidas.154 La tribulación comenzará el proceso de cumplir 
estas promesas pactadas, y por esto es de esperarse que la tribula­
ción tenga un carácter concretamente judío (cp. Jer. 30:7; Dn. 9:24; 
12:1; Mt. 24:15-20). La gran obra de Dios en la tribulación no es 
juicio sino salvación, al salvar Él a Israel, introduciéndolos en el 
nuevo pacto (cp. Jer. 31:31; Ro. 11:25; Ap. 7:4). Pero también 
habrá gentiles salvos, no sólo israelitas (Ap. 7:9, 13-14). No habrá 
un tiempo de salvación más grande en toda la historia humana, en el 
que millones y millones recibirán el don de la salvación de Dios en 
Cristo Jesús.

Un segundo propósito de Dios en la tribulación es el juicio (Jer. 
25:30-32; Zac. 12:3; 2 Ts. 2:12; Ap. 6:15). La humanidad rebelde y 
pecaminosa será considerada responsable de sus maldades. Dios 
verdaderamente juzgará a los hombres incrédulos y a las naciones 
incrédulas.

154. Paul N. Bcnwarc. Panorama del Antiguo Testamento (Grand Rapids: 
Editorial Portavoz, 1994).



Apocalipsis/285

SERIE DEJUICI )S DE APOCALIPSIS
S e rie  d e  ju ic io s , 

id e n tif ic a d a
S e r ie  d e  ju ic io s , 
in te rre la c io n a d a

Los siete sellos 
(6:1—8:6)

1. El Anticristo
2. Guerra
3. Hambre
4. Muerte
5. Oraciones de 

los mártires
6. Gran terremoto

7. Inicio de las 
trompetas

Las siete
trompetas
(8:7—9:21)

1. Arde'/3  parle de 
la vegetación

2. Se juzga 'A de 
los mares

3. Se juzga 'A de 
las aguas dulces

4. Se oscurecen 'h  

de las luminarias
5. Aumento de la 

actividad 
demoníaca

6. Invasión de un 
ejército oriental

7. Inicio de las 
copas

Las siete copas 
(15:1—16:21)

1. Úlceras malignas
2. El mar trans­

formado en 
sangre

3. Las aguas dulces 
transformadas en 
sangre

4. Los hombres 
abrasados con 
fuego

5. El trono de la 
bestia juzgado

6. Invasión desde 
el oriente

7. El mayor de los 
terremotos



286 / Panorama del Nuevo Testamento

LOS JUICIOS DF I.A TRIBULACIÓN

Hay durante la Tribulación tres series de juicios. Son designa­
dos como los sellos (6:1—8:1), las trompetas (8:2—9:21) y las 
copas (15:1— 16:21). Cada serie contiene siete juicios específicos. 
Los juicios siguen el uno al otro, saliendo las trompetas de los 
sellos, y las copas de las trompetas.

El Señor Jesús se refirió a estos juicios de la tribulación como 
“dolores de parto” (Mt. 24:8). Esto sugiere que al ir progresando la 
tribulación, los juicios se irán intensificando más y más, y los inter­
valos de tiempo entre los juicios se harán más cortos.

A . Los s ie n ; sellos  (6:1 —8:1)
Estos juicios tienen lugar durante la primera mitad del período 

de la tribulación (probablemente alrededor de tres años y medio) y 
aparentemente no se exceptúa a nadie de ellos. Los 144.000 son 
salvos durante este tiempo, y vienen a ser los evangelistas de Dios 
durante la tribulación. Se debería notar que los 144.000 son israeli­
tas, pero forman sólo una pequeña fracción de todo el Israel que 
será salvo durante la Tribulación.

B. L as siete trom petas  (8:2— 11:19)
Estos juicios tendrán lugar durante la segunda mitad de la tri­

bulación, y se dirigen a los incrédulos, en particular a aquellos que 
han perseguido a los creyentes (cp. 6:9-11 con 8:2-5). Estos juicios 
son más severos que los de los sellos. Obsérvese que los “tres ayes” 
(8:13) son lo mismo que los juicios de las últimas tres trompetas.

Una importante clave interpretativa de Apocalipsis se encuen­
tra en esta sección en 10:11, donde se le dice a Juan: “Es necesario 
que profetices otra vez”. Hasta este punto, el übro ha ido en secuen­
cia cronológica. Ésta es una interrupción de este orden, para añadir 
información adicional. Pero en los capítulos que siguen hay una 
serie de notaciones cronológicas que ayudan a establecer cuándo 
tendrán lugar ciertos acontecimientos.

Durante la tribulación. Dios suscitará dos testigos especiales 
para que le sirvan a Él en el mismo corazón del imperio del Anti­
cristo (11:1-14). Probablemente ministrarán durante la segunda mi­
tad de la tribulación en la ciudad de Jerusalén. Muy probablemente 
se trata de dos hombres levantados para este ministerio, pero no son



Apocalipsis / 287

personajes del Antiguo Testamento que vuelven a la tierra para este 
período de tiempo.

C. Personas importantes  (12:1— 14:20)
En esta sección, se profetiza que Satanás perseguirá agresiva­

mente a Israel durante la última mitad de la tribulación (12:1-17) y 
que el Anticristo encabezará la última forma del poder del mundo 
gentil. Operará en el poder de Satanás y accederá al puesto de 
dictador mundial durante la última mitad de la tribulación. Será 
ayudado por el “falso profeta" dotado de poder satánico, que enga­
ñará al mundo (junto con el Anticristo), y hará que el mundo rinda 
culto a Satanás y al Anticristo (13:1-18).

El triunfo final de Cristo tendrá lugar al terminar la tribulación 
al salvar a muchos y juzgar a muchos (14:1-20). La tribulación 
acabará con Cristo pisando el lagar de la ira de Dios (Amiagedón).

D. L as siete copas (15:1— 16:21)
El juicio de Dios termina con esta serie terriblemente severa de 

juicios. Estos juicios se precipitan en rápida sucesión en relación 
con la segunda venida de Cristo. El blanco especial de estos juicios 
es el Anticristo y los que se han alineado con él. Pero a pesar de la 
severidad de estos juicios y del hecho de que se trata de juicios 
divinos, estos hombres siguen rehusando arrepentirse.

E. L as  dos B a bilo n ias  (17:1— 18:24)
El término “Babilonia” hace referencia a un sistema religioso/ 

político en el que el verdadero Dios es excluido. El nombre de 
Babilonia se remonta a Génesis 11, donde se estableció el primer 
sistema organizado de religión idolátrica. La Babilonia religiosa 
(probablemente centrada en Roma) será destruida a mitad de la 
tribulación, por el Anticristo y sus seguidores, en su intento de 
establecer una única religión en el mundo: el culto a Satanás y al 
Anticristo (cap. 17). La Babilonia política (cap. 18) se centra proba­
blemente en Jerusalén y tiene referencia al centro del imperio del 
Anticristo. Ésta será destruida por Cristo en su segunda venida.

F. Las vis iones f in a le s  (19:1 — 22:5)
Esta sección comienza con el regocijo en el cielo al hacerse 

realidad la inminencia de la segunda venida de Cristo (19:1-6).



288 / Panorama del Nuevo Testamento

Antes que tenga lugar la segunda venida, se celebran las bodas del 
Cordero (19:7-10). Este acontecimiento nos dice que la iglesia, la 
Novia de Cristo, está en el cielo, que ya ha recibido su recompensa, 
y esto antes de la segunda venida. Luego se muestra la gloriosa 
segunda venida al volver Él como Rey de reyes y Señor de señores 
(19:11-16). Los que han blasfemado a Dios y han rehusado arrepen­
tirse quedan aplastados en la batalla de Armagedón (19:17-21).

Cristo dirige luego su atención al supremo enemigo. Satanás, lo 
hace encadenar y arrojar al gran abismo. De esta manera, no podrá 
perturbar el glorioso reinado milenial que Cristo establece (20:1- 
10). Durante mil años. Cristo gobernará la tierra y al hacerlo así 
cumplirá totalmente todas las promesas del pacto dadas a Abraham 
y a sus descendientes. El apóstol Juan no da mucha información 
acerca del reinado milenial de Cristo, porque los profetas del Anti­
guo Testamento la dan en abundancia acerca del gobierno del Me­
sías. Los profetas no sabían que el reinado del Mesías tendría una 
duración de mil años, y es Juan quien nos da esta información.

CRONOLOGIA DE APOCALIPSIS 6— 19
El curso i e  la tribulación La culminación

Temas Los primeros Los últimos d e  la
3 v, altos 3 Vi altos tribulación

Temas Los juicios de Los juicios de las siete La Segunda
generales los siete sellos (6) trompetas (8—9)

Los juicios de las siete 
copas (15—16)

Venida (19)

Temas Salvación en la “Profetiza otra vez" (10:11)
especiales tribulación (7)

La Babilonia religiosa (17)
Los dos testigos (11)
Satanás persigue a Israel (12) 
El dominio mundial del 
Anticristo (13)

El triunfo final de Cristo (14) 
La Babilonia política (18)



Apocalipsis / 289

A continuación del milenio, tendrán lugar los juicios finales 
(20:10-15). Satanás recibirá su castigo definitivo, los viejos cielos y 
la vieja tierra serán destruidos, y todos los incrédulos serán juzga­
dos, arrojados al lago de fuego: un castigo eterno.

Juan registra entonces que Dios creará nuevos cielos y nueva 
tierra para tomar el puesto de los antiguos. Aparentemente, los 
santos vivirán en la tierra por toda la eternidad. El plan original de 
Dios era que el hombre viviese en la tierra paradisíaca y que allí 
gozase de comunión con Dios (Gn. 1—2). Es evidente que Dios 
vuelve a su plan original para una humanidad redimida.

V. C onclusión (22:6-21)



A péndices



Apéndice I:
LA PERSONA DE JESUCRISTO

Desde luego, una de las áreas más importantes de la teología es 
la que trata de la persona y obra de Jesucristo. La Biblia enseña que 
Cristo es verdaderamente humano y con todo es Dios.

L a d eid  ad d e  C r is t o

La deidad de Jesucristo es declarada de manera expresa en las 
Escrituras (p.ej., Jn. 1:1, 18; 20:28; Tit. 2:13 y He. 1:8). Jesucristo 
posee los atributos de Dios (p.ej., santidad, Le. 1:35; verdad, Jn. 14:6; 
e inmutabilidad. He. 13:8). Él lleva a cabo obras que sólo Dios puede 
hacer (p.ej., la creación del mundo, Jn. 1:3: Col. 1:16; perdonar peca­
dos, Le. 5:21; 7:48; y juzgar el mundo, Jn. 5:22-27). Recibe la adora­
ción que sólo se da a Dios (p.ej.. Jn. 20:28; Ap. 5:12-14; 19:10). 
Algunos títulos que le son dados demuestran su igualdad con el Padre 
(Mt. 16:16; Jn. 8:58; 10:30). Se pueden presentar muchas más Escri­
turas y líneas evidentes para demostrar la deidad de Jesucristo.155

L a hum a n id a d  df. C r isto

Jesucristo vino a ser un hombre perfecto mientras que tenía la 
Deidad sin disminución alguna. Jesús fue un ser humano perfecto. 
El Nuevo Testamento revela con claridad que experimentó los mis­
mos sentimientos, limitaciones y necesidades que otros seres huma­
nos. Creció y se desarrolló normalmente. En ningún pasaje del 
Nuevo Testamento hay nadie que dude de que Él era un ser humano 
(cp. Le. 2:40-52). Cuando Jesucristo entró en la raza humana por 
medio de un nacimiento normal (“el Verbo se hizo carne”, Jn. 
1:14), se añadió humanidad a la Deidad.

155. John F. Walvoord. Jesus Christ our Lord (Chicago: Moody. 1969), pp. 
106-109.



292 / Panorama del Nuevo Testamento

L a im pf .c a b iu d a d  de  C r isto

Se tiene que destacar que la verdadera humanidad no incluye 
pecaminosidad. Antes de la caída, Adán poseía una humanidad 
ideal y perfecta. Jesucristo era humano, pero sin pecado. “La peca­
minosidad no constituye una característica necesaria de la condición 
humana, aunque resulta ser una característica universal de la huma­
nidad que conocemos. Debido a que esto es así, los hombres tienen 
la costumbre de considerar pecaminosidad y condición humana como 
términos correlativos.”156

Cristo era un hombre perfecto que nunca pecó, ni podía pecar. 
La posesión de una naturaleza caída hubiera hecho de Jesucristo 
menos que el verdadero hombre tal como Dios lo había creado. 
Algunos teólogos han enseñado que la susceptibilidad a ser tentado 
implica pecaminosidad. Esta es una suposición correcta cuando se 
habla acerca del hombre, incluso el hombre no caído que era Adán; 
pero es incorrecta cuando se habla del solo y único Dios-hombre, 
Jesucristo.

Cristo no podía pecar porque era de esta manera por naturale­
za. La naturaleza divina facultaba a la naturaleza humana no caída, 
impidiendo así que la persona de Cristo pudiese pecar. El poder 
infinito en el Dios-hombre le aseguraba una victoria continua. “La 
idea de que la tentación implique susceptibilidad al pecado es erró­
nea. Aunque la tentación pueda ser real, puede haber un poder 
infinito para resistir a la tentación, y si el poder es infinito, la 
persona es impecable."157 Esta área de discusión ha sido tratada de 
manera adecuada en numerosas obras.158

El “despojam iento”  df. Cristo

Cuando Jesucristo se hizo hombre, no dejó a un lado sus atri­
butos de deidad. Esta sería una posición imposible de mantener, por 
cuanto una persona de la Deidad dejaría por un tiempo de ser Dios.

156. Alva McClain. 'T he Doctrine of the Kenosis in Philippians 2:5-8", Gra­
ce Journal 8, No. 2 (1967), p. 10.

157. Walvoord, Jesus Christ our Lord, p. 147.
158. G. C. Berkouwcr, The Person o f Christ (Grand Rapids: Eerdmans, 1966), 

pp. 239-267; L. Boeuncr, The Person o f Christ (Grand Rapids: Eerdmans, 1943),
pp. 123 ss.



La persona de Jesucristo / 293

Cristo sin atributos divinos no sería Dios. La doctrina bíblica de la 
encamación contempla a Cristo como humanidad perfecta unida 
para siempre con la Deidad sin disminuir.

Según Filipenses 2:5-11, cuando Cristo se hizo hombre, se 
“despojó a sí mismo”. Este pasaje no da los detalles acerca de qué 
es aquello de lo que el Hijo se despojó. Afirma que era “en forma 
de Dios”, pero que tomó “forma de siervo”. La palabra “forma” 
habla de la apariencia o manifestación externa de una persona que 
representa de manera precisa la naturaleza subyacente. Cristo no 
echó a un lado esta “forma” de Dios, sino que más bien la veló al 
tomar la “forma” de siervo y la “semejanza” de hombre.

Al velarse así, se limitaron las manifestaciones de la deidad de 
Cristo, pero en absoluto condujo ello a ninguna pérdida de deidad. 
No perdió su gloria, sino que simplemente dejó de lado la manifes­
tación extema de la misma, aunque reteniendo una gloria interior. 
No perdió sus atributos, sino que, voluntariamente, no los ejercitó 
de manera independiente. El término castellano “despojarse” impli­
ca el pensamiento de quitarse algo de encima, pero no es esto lo que 
hizo Cristo. No se despojó para nada de su deidad, ni siquiera 
temporalmente. A su deidad se añadió la humanidad, y por un breve 
tiempo se ocultó la plena expresión de su deidad. Dice el doctor 
Alva McClain: “Es mejor decir ... que Cristo cedió el uso indepen­
diente de sus atributos divinos. Esto deja lugar para el ejercicio de 
todas aquellas exhibiciones de poder y conocimiento divinos que 
aparecen durante su ministerio terrenal, y al mismo tiempo no mo­
difica en ningún aspecto esencial la doctrina de una verdadera keno- 
s is”159

Cuando Jesucristo anduvo en esta tierra, no era menos Dios 
que cuando la creó. Sencillamente, había escogido velar su gloria 
natural y restringir el uso independiente de sus atributos de deidad. 
Cuando volvió al Padre en su ascensión, su primera gloria se mani­
festó de nuevo, y ya no restringió más el uso de sus atributos.

159. McClain, “The Doctrine of the Kenostf', p. 9.



Apéndice II:
LOS APÓSTOLES DE JESUCRISTO

El térm in o  “apóstoles”

El Señor Jesús tenía cientos de discípulos. (Un discípulo es un 
“aprendiz”.) De sus muchos discípulos, Jesús seleccionó doce que 
serían sus seguidores en un sentido especial. Estos doce fueron 
llamados “apóstoles” (Le. 6:13). Estos hombres debían estar con Él 
todo el tiempo, y acompañarle en sus viajes. Serían testigos ocula­
res de todo lo que Él hiciera y dijese. Este contacto constante con Él 
los prepararía para su papel futuro de llevar el evangelio del nuevo 
pacto al mundo.

La palabra apóstol significa literalmente “enviado”. Este térmi­
no conlleva la idea de alguien enviado en una comisión especial con 
una autoridad especial. Es alguien que habla y actúa con la autori­
dad de aquel que le ha enviado. Los apóstoles recibieron gran po­
der, con el que autenticaron el mensaje que estaban proclamando 
(Ix. 9:1; 2 Co. 12:12).

LOS DOCE APÓSTOLES

Los doce apóstoles eran un grupo singular. Habían estado con 
el Señor desde los días de Juan el Bautista, y habían visto las obras 
de Cristo, oído sus palabras, y sido testigos de su resurrección (Hch. 
1:22-23). Los Doce son relacionados en cuatro pasajes distintos de 
las Escrituras (Mt. 10:2; Mr. 3:16; Le. 6:14; Hch. 1:13).

1. Simón Pedro
2. Andrés, hermano de Simón
3. Jacobo hijo de Zebedeo
4. Juan hermano de Jacobo
5. Felipe



Î os apóstoles de Jesucristo / 295

6. Bartolomé (Natanael)
7. Tomás (Dídimo)
8. Mateo (Leví)
9. Jacobo hijo de Alfeo (Santiago el menor)

10. Simón el Zelote (Simón el cananita)
11. Judas hijo de Jacobo (Tadeo)
12. Judas Iscariote

Estos doce, con la excepción del traidor. Judas Iscariote, llega­
ron a formar parte del fundamento para la futura institución llamada 
Iglesia (Ef. 2:20).

L<)S O I ROS APÓSTOLES

M atías y Pablo

El apóstol Pablo no formaba parte de los Doce. Cuando Judas 
Iscariote murió, Matías fue escogido para tomar su puesto (Hch.
1:26). Algunos han creído que era Pablo, y no Matías, el escogido 
de Dios. Pero el mismo Pablo consideraba su apostolado como 
distinto de los Doce (Gá. 1:11-17; 2:2-9). Es difícil pensar que los 
apóstoles habrían tomado una decisión de sustituir a Judas por pro­
pia iniciativa. Vieron su acción como un cumplimiento de las Escri­
turas, lo que parece sugerir que se trataba de algo que el Señor Jesús 
les había mandado hacer (Hch. 1:20). Además, esto fue tras muchos 
días en oración.

Además, se debe recordar que Lucas escribió el libro de He­
chos (que registra la selección de Matías) tras muchos años de 
reflexión acerca de este incidente, y después de muchos años de 
asociación con el apóstol Pablo. ¿Por qué habría registrado Lucas 
un error tan grande de los apóstoles sin indicar que estaban en un 
error? Además, en Hechos 6:2 Lucas parece aceptar el hecho de que 
Matías era quien había completado el número de los Doce. (Hch. 6 
tuvo lugar años antes de la conversión de Pablo.) Por ello, lo mejor 
es considerar a Matías como el duodécimo apóstol.
P ersonas y Dones

También debería observarse que la palabra apóstol se aplicó a 
otras personas además de a los Doce y a Pablo. Otros fueron men-



296 / Panorama del Nuevo Testamento

cionados como apóstoles (cp. Hch. 14:14; Ro. 16:7; 2 Co. 8:23; Fil. 
2:25; 1 Ts. 2:6). Las Escrituras se refieren asimismo al “don” de un 
apóstol (Ef. 4:11). Esto sugeriría un grupo mayor que Pablo y los 
Doce. Aunque no sabemos cuántos pudieron ser designados de ma­
nera apropiada como “apóstoles”, sí sabemos que sus ministerios 
fueron fundamentales para la Iglesia (Ef. 2:20).



Apéndice IQ:
LOS MILAGROS EN 

LOS EVANGELIOS Y EN HECHOS

Los TIEMPOS DE LOS MILAGROS 

Un milagro es un acontecimiento extraordinario en el ámbito 
de lo físico que va más allá de todos los poderes o procesos conoci­
dos, humanos o naturales. Aunque empleamos esta palabra aplicán­
dola a menudo a muchas clases de situaciones en la vida, los milagros 
han sido experimentados de manera muy poco frecuente. Dios no 
suspende de manera indiscriminada sus propias leyes naturales. Cuan­
do lo hace, es con propósitos específicos. La Biblia registra tres 
períodos de la historia en los que los milagros fueron particularmen­
te evidentes: (1) los tiempos de Moisés, (2) los tiempos de Elias y 
Elíseo, y (3) los tiempos de Cristo y de sus apóstoles.

Ix>s PROPÓSITOS DE LOS MILAGROS

S e ñ a le s  a c r e d it a d o r a s

El propósito primario de los milagros era el de acreditar al 
mensajero de Dios, así como el mensaje del que era portador. Y era 
a los judíos (el pueblo del pacto) que se dirigían en particular los 
milagros. Los judíos necesitaban y buscaban estas señales milagro­
sas (1 Co. 1:22-24). El viejo pacto que vino por medio de Moisés 
fue ratificado con muchos milagros, señales y maravillas. Los ju­
díos demandaban con derecho la misma clase de evidencias, si, de 
hecho, Dios estaba echando a un lado el viejo pacto y estableciendo 
el nuevo. Dios lo hizo así, y acreditó a los mensajeros (Cristo y sus 
apóstoles) y al mensaje (el nuevo pacto).



298 / Panorama del Nuevo Testamento

R e v e l a c io n e s  m k s iá n ic a s

Un segundo propósito en los milagros de Cristo fue demostrar 
las áreas en las que tenía autoridad. “Eran milagros en los reinos de la 
naturaleza de los demonios, de la enfermedad y de las dolencias, de 
lo físico y lo emocional, y de la muerte. Mediante sus milagros. 
Cristo demostró su autoridad en los reinos en los que un día el gober­
nará como Rey en su reino.”160 Los milagros que Cristo obró señala­
ban de manera específica al hecho de que El era el Mesías de Israel.

Muchos de los milagros de Cristo fueron dados para dar un 
atisbo de cómo sería su reino terrenal. “Además, los milagros revela­
ban condiciones en el reino sobre el que gobernará el Mesías. Será un 
reino en el que la naturaleza estará sujeta a su autoridad, y en el que 
no habrá enfermedad, dolencias ni muerte. Será un reino en el que 
Satanás estará atado ... un reino en el que no habrá necesidad."161

La curación de los ciegos señalaba de manera particular a Jesús 
como el Mesías de Israel.

También dio vista a los ciegos porque el Espíritu estaba sobre El 
(Le. 4:18). En el Antiguo Testamento, dar la vista a los ciegos era 
prerrogativa de Dios (Éx. 4:11; Sal. 146:8) y algo que iba a hacer el 
Mesías (Is. 29:18; 35:5; 42:7). Así, cuando el Señor restauró la vista 
a los ciegos, estaba haciendo una clara declaración de que era el 
largamente esperado Mesías de Israel.... Se registran más milagros 
de Cristo en esta categoría que en cualquier o tra162

LOS BENEFICIOS DE LOS MILAGROS

Evidentemente, los milagros ayudaban a personas que sufrían. 
No obstante, no era ésta la razón primordial de su uso. Los milagros 
estaban designados para ser acontecimientos insólitos que señala­
rían claramente a Cristo y a los apóstoles como enviados de Dios. 
Esta acreditación tenía el propósito de llevar a la gente a la fe (cp. 
Jn. 20:20-31).

160. J. Dwight Pentecost. The Words and Works o f Jesus Christ (Grand 
Rapids: Zondcrvan, 1981), p. 118.

161. Ibid., pp. 118-119.
162. Charles C. Ryric. Basic Theology (Wheaton. Ill: Victor, 1986), pp. 

350-351.



Apéndice IV:
EL DON DE LENGUAS

Por lo general, los dones espirituales han sido dados a los 
cristianos para beneficiar a otras personas (1 Co. 12:7; Ef. 4:12). 
Los dones espirituales son dados soberanamente por el Espíritu 
Santo para capacitar a los creyentes a servir eficazmente a Dios de 
alguna manera determinada (1 Co. 12:11). Cada don espiritual ha 
sido dado por alguna razón concreta.

La definición  df. las lenguas

Para comprender el don de lenguas, se debe ver la definición y 
el propósito del don. La definición (descripción) de las lenguas se 
da en Hechos 2:4-11. y en ningún otro lugar de las Escrituras. Aquí, 
Lucas describe el don en términos de lenguas humanas conocidas. 
Las lenguas eran desconocidas para los que las hablaban. Por ello, 
una definición del don de lenguas podría ser así: “la capacidad dada 
por Dios para hablar en una lengua desconocida para el que habla.” 
Esta capacidad es claramente sobrenatural.

El propósito  de las lenguas

El propósito de las lenguas lo explica el apóstol Pablo en sólo 
un lugar, 1 Corintios 14:20-22. De las lenguas se dice que son 
señal. Si algo es una “señal”, entonces se tienen que hacer y 
contestar dos preguntas: (1) ¿una señal para quién?, y (2) ¿una 
señal de qué? Pablo dice bien claramente que las lenguas no eran 
señal para los creyentes. Este hecho, por sí solo, eliminaría un 
gran número de ideas, como que las lenguas son una señal para 
los creyentes de que han sido bautizados por el Espíritu Santo. En 
cambio, las lenguas era una señal para “este pueblo” (14:21). La 
cita que hace Pablo procede de Isaías, y el contexto en Isaías



300 / Panorama del Nuevo Testamento

identifica a “este pueblo” como israelitas. Pero la señal, según el 
apóstol Pablo, no es para creyentes. Por ello, debemos llegar a la 
conclusión de que las lenguas fueron dadas como señal para el 
incrédulo Israel. Los judíos estaban siempre buscando señales (1 
Co. 1:22).

Se debe considerar el contexto de Isaías 28 y de otras porciones 
del Antiguo Testamento para comprender el sentido de las lenguas. 
En el Antiguo Testamento, Dios concertó un pacto con Israel en el 
Monte Sinaí. Este “viejo pacto” era un pacto condicional; esto es, 
las bendiciones de Dios dependían de la obediencia de Israel. Dios 
bendeciría a Israel si obedecía. Si Israel desobedecía, entonces les 
esperaba la disciplina de Dios. Si Israel no reaccionaba ante la 
disciplina de Dios y no se arrepentía, entonces Dios les mandaría 
una disciplina más severa.

El último nivel de disciplina de Dios era llevar invasores ex­
tranjeros a Israel, que los conquistarían. Así que cuando Israel oye­
se la lengua de estos extranjeros, sabría que había venido sobre 
ellos el juicio de Dios (cp. Dt. 28:49). Las lenguas eran una señal al 
incrédulo Israel del venidero (o presente) juicio de Dios sobre Is­
rael.

En el Nuevo Testamento, Jesús pronunció un juicio definitivo 
sobre aquella generación de israelitas, porque habían rechazado (e 
iban a asesinar) a su propio Mesías (cp. Mt. 23:33-38). El día de 
Pentecostés se oyeron lenguas. Pedro advirtió a Israel que su gene­
ración estaba corrompida, y que necesitaban separarse de su propia 
generación (Hch. 2:40). Esta separación, naturalmente, podría ser 
llevada a cabo obedeciendo a Dios, en este caso, creyendo en Jesús 
como el Salvador-Mesías de ellos. Dios juzgó aquella generación 
en los años 66-73 d.C., tal como había profetizado, empleando el 
ejército extranjero de Roma.

E l uso de las lenguas

Por cuanto el contenido de las lenguas era alabanza a Dios 
(1 Co. 14:2), podría haber beneficio espiritual para los que oyesen y 
comprendiesen. Pero era una manera complicada de edificar a los 
creyentes. Sin embargo, éste no era el principal propósito de las 
lenguas. Pablo animó a la iglesia en Corinto a buscar mejores dones



El don de lenguas / 301

para la edificación de la congregación. Y por cuanto la iglesia no 
era el lugar para el uso del don. Pablo no lo usaba allí. Probable­
mente usaba este don al ir de lugar en lugar evangelizando a los 
judíos, que buscaban tales señales.

EL PERÍODO DE LOS DONES— SEÑALES ACTIVOS

Período de advertencias llenas de gracia mediante señales

T
Juicio pronunciado 
por Jesús sobre 
aquella generación

T
El juicio sobrevino 
sobre aquella 
generación con las 
guerras romanas del 
66 al 73 d.C.





BIBLIOGRAFIA SELECTA
* Libros en castellano

Aharoni, Yohanan, y Avi-Yonah, Michael. The Macmillan Bible 
Atlas. Nueva York: Macmillan, 1968.

Beitzel, Barry J. The Moody Atlas o f Bible Lands. Chicago: Moody, 
1985.

*Benware, Paul N. Panorama del Antiguo Testamento. Grand 
Rapids: Editorial Portavoz, 1994.

Edersheim, Alfred. Usos y costumbres de los judíos en los tiempos 
de Cristo. Terrassa, España: CLIE, 1990.

*Gower, Ralph. Nuevo manual de usos y costumbres de los tiempos 
bíblicos. Grand Rapids: Editorial Portavoz, 1990.

Guthrie, Donald. New Testament Introduction. Downers Grove, 111.: 
InterVarsity, 1970.

*Harrison, Everett F. ed. Comentario Bíblico Moody: Nuevo Testa­
mento. Grand Rapids: Editorial Portavoz, 1987.

*------------ . Introducción al Nuevo Testamento. Grand Rapids: Sub­
comisión Literatura Cristiana, 1980.

Hiebert, D. Edmond. An Introduction to the Non-Pauline Epistles. 
Chicago: Moody, 1969.

-— ........ -An Introduction to the Pauline Epistles. Chicago: Moody,
1971.

Hoehner, Harold. Chronological Aspects o f the Life o f Christ. Grand 
Rapids: Zondervan, 1977.

House, H. Wayne. Chronological and Background Charts o f the 
New Testament. Grand Rapids: Zondervan, 1981.

Jeremias, Joachim. Jerusalem in the Time o f Jesus. Philadelphia: 
Fortress, 1969.



304 / Panorama del Nuevo Testamento

McClain, Alva. The Greatness o f the Kingdom. Chicago: Moody, 
1968.

Pentecost, J. Dwight. The Words and Works o f Jesus Christ. Grand 
Rapids: Zondervan. 1981.

Pollock, John. The Man Who Shook the World. Wheaton, III.: Vic­
tor. 1972.

Ramsay, William. The Cities o f St. Paul. Grand Rapids: Baker, 
1960.

*Ryrie, Charles C. Teología bíblica del Nuevo Testamento. Grand 
Rapids: Outreach Publications, 1983.

Scroogie, W. Graham. A Guide to the Gospels. Old Tappan, N.J.: 
Revell, 1962.

*Tenney, Merrill C. Nuestro Nuevo Testamento. Grand Rapids: Edi­
torial Portavoz, 1989.

Thomas. Robert L. y Gundry. Stanley N. A Harmony o f the Gos­
pels. Chicago: Moody, 1978.

♦Wight. Fred H. Usos y costumbres de las tierras bíblicas. Grand 
Rapids: Editorial Portavoz, 1984.




