




¡ 1 ; I=./ "* 

COMENTARIO 
BIBLICO 

IBEROAMERICANO 

APOCALIPSIS 

Texto de la 
Mueva Versión Internacional 

Editores: 
C. René Padilla, Moisés Silva, 

Luciano Jaramillo 



< yjLt 

IT • T 

Juan Stam 

APOCALIPSIS 
TOMO 1 

Capítulos 1 al 5 
Introducción y comentario 

228 S783ap 

t i 

Buenos Aires 



Copyright © 1999 Ediciones Kairós 
Ediciones Kairós es u n o de los depar tamentos 

de la Fundación Kairós, 
José Mármol 1734, Florida, 1602 Buenos Aires, Argentina 

Diseño de portada: Adriana Vázquez 

Ninguna parte de esta publicación, incluido el diseño de 
la portada, puede ser reproducida, almacenada o transmitida de 

manera alguna ni por ningún medio, sea electrónico, químico, 
mecánico, óptico, de grabación o de fotocopia, sin permiso previo 

de los editores. 

Queda hecho el depósito que marca la ley 11.723 

Todos los derechos reservados 
All rights reserved 

Impreso en Colombia 
Printed in Colombia 

ISBN 987-95915-8-5 

Publicado y distribuido por Ediciones Kairós para 
la Fraternidad Teológica Latinoamericana 



INDICE 

PRESENTACIÓN 

PREFACIO DEL AUTOR 

ABREVIATURAS 

INTRODUCCIÓN GENERAL 

BOSQUEJO GENERAL 

I. PRÓLOGO (1:1-8) 3 9 

A. Título y prefacio (1:1-3) 40 
B. Un saludo que se vuelve doxología (1:4-8) 45 

1. Una triple bendición (1:4-5a) 46 
2. Una triple doxología (1:5b-8) 52 

Apéndice: "El Cristo de Velázquez" de Miguel de Unamuno 60 

II. PRIMERA PARTE: VISIONES DEL SEÑOR (1:9-5:14) 63 

A. Primera visión del Señor: 
Revelación y voz del Hijo de hombre (1:9-3:22) 63 
1. Cristo vive y está presente (1:9-20) 63 
2. El Hijo de hombre manda mensajes 81 

a las iglesias (2:1-3:22) 
B. Segunda visión del Señor: El trono y el Cordero (4-5) 170 

1. El trono de Dios: centro de] universo entero (4:1-11) 171 
2. La visión del Cordero (5:1-14) 195 

BIBLIOGRAFÍA 231 



PRESENTACION 

Hace casi una década Editorial Caribe emprendió el ambicioso proyecto del 
Comentario Bíblico Hispanoamericano (CBH). La intención era publicar un 
comentario que arrojara "la luz de la Palabra sobre los ásperos caminos por los 
que transita el pueblo de habla hispana en todo este vasto hemisferio". 
Lamentablemente, por razones ajenas al Consejo Editorial, el proyecto quedó 
trunco con la publicación de nueve de los cuarenta y cinco tomos que se habían 
planeado. 

Ediciones Kairós, con el respaldo de la Fraternidad Teológica Latino-
americana, se ha propuesto llenar ese vacío con la publicación del Comentario 
Bíblico Iberoamericano (CBI), basado en la Nueva Versión Internacional (NVl) 
de la Biblia en castellano (1999). Por el permiso para usar esta nueva versión que 
promete ocupar en el mundo hispanoparlante un lugar de predilección entre las 
traducciones de la Biblia, agradecemos de todo corazón a la Sociedad Bíblica 
Internacional. 

La NVI es el fruto de una década de labores por parte de un grupo de 
estudiosos evangélicos de la Biblia, de varios países del continente. A lo largo 
de los diez años de trabajo los traductores fueron acumulando una cantidad 
considerable de materiales exegéticos que posteriormente podrían usarse en 
diferentes proyectos literarios. Esperamos que esta serie de comentarios, varios 
de cuyos tomos serán escritos por los traductores de la NVI, sirva para difundir 
los resultados de esos estudios y su profundización en el texto bíblico. 

Cabe señalar, sin embargo, que los comentarios de esta serie, como los de la 
serie que la precedió, no quieren tratar sólo el texto bíblico en su situación 
histórica, sino también el texto dentro de nuestro contexto actual, con todos los 
desafíos que éste nos plantea como discípulos de Cristo. Si la Escritura fue 
inspirada por Dios "a fin de que el siervo de Dios esté enteramente capacitado 
para toda buena obra", es lógico esperar que los comentarios bíblicos se orienten 
hacia el mismo fin. De ahí que el CBI se caracteriza por este esfuerzo constante 
por combinar la exégesis con la homilética, y lo académico con lo práctico. 

Hoy más que nunca hace falta que el pueblo evangélico profundice sus 
raíces en la Palabra de vida. Esperamos que este comentario contribuya a este 
propósito, para alegría de los escritores y los editores de la serie, y para la 
gloria de Dios. 

Los editores 



PREFACIO DEL AUTOR 
¡Quien entra al mundo del Apocalipsis tiene que estar preparado para 

muchas sorpresas! ¿Dónde se ha visto, por ejemplo, que un cuarteto de 
animales —un león, un buey, un ser humano y una águila— pronuncien una 
doxología profundamente teológica? ¿O que un cordero, puesto de pie, 
extienda su mano delantera para tomar un libro? ¿O que un buey toque el arpa 
ante un cordero? 

El Apocalipsis de Juan es un libro realmente único dentro del canon bíblico 
y aun en la literatura universal. Por eso no puede interpretarse por los mismos 
métodos que otros libros bíblicos. Eso exige también, nos parece, un tipo 
especial de comentario. 

El Apocalipsis es el libro más estético de toda la Biblia. Es en realidad una 
obra de arte extraordinaria. Aunque su intención primaria es más teológica que 
literaria, puede compararse con el drama clásico o la poesía épica griega. 
Como Quevedo o Chaucer, sabe destacar el más curioso detalle para lograr 
efectos dramáticos inusitados. Apela poderosamente a todos nuestros sentidos 
de percepción; enciende la imaginación y penetra hasta los arquetipos del 
inconsciente. Indudablemente produjo un impacto inolvidable en sus primeros 
oyentes-lectores, algo parecido a lo que sentimos al escuchar una bien lograda 
versión del Mesías de Haendel o al contemplar el altar de Isenheim o la 
Guernica de Picasso. 

El primer objetivo de un comentario del Apocalipsis debe ser el de recrear 
en los lectores modernos una vivencia lo más equivalente posible a la vivencia 
de los primeros receptores del libro. La tarea consiste en recuperar el fluir de 
su desarrollo dramático, el suspenso de su trama, la fragancia de su incienso, 
la música de sus trompetas, arpas y cataratas sonoras. Es una comunicación 
más intuitiva que deductiva o racionalista, lo cual requiere del comentarista una 
sensibilidad especial a la fuerza estética del texto. 

Aun cuando los códigos del Apocalipsis eran seguramente comprensibles 
para las comunidades creyentes de Asia Menor, hay que reconocer que tienen 
una complejidad particular. Eso se dificulta aún más con el paso de casi dos 
milenios, y de manera particular en el caso de este libro de las Escrituras. 
Estudiar el trasfondo histórico, las claves hermenéuticas y el mensaje del 
Apocalipsis es un trabajo para toda una vida. 

A pesar de tales dificultades, abundan los datos que ayudan a entender el 
mensaje central de todos los pasajes e incluso la inmensa mayoría de los 
detalles. A veces, sin embargo, es necesario simplemente confesar nuestra 
actual ignorancia ante ciertas frases del texto. Para otros detalles hay una o 
más interpretaciones posibles pero ninguna segura. A menudo el trabajo de 



4 Í > A P O C A L I P S I S 

averiguar las diversas alternativas de interpretación, los pro y los contra de 
cada una, es arduo y lento. 

Sin perderse en los detalles y las dificultades, un comentario sobre el 
Apocalipsis debe hacer que el libro viva de nuevo para los lectores de hoy. Por 
eso mismo no queremos aquí reproducir toda la argumentación que está por 
detrás de la interpretación de cada detalle del texto, ni sobrecargar el 
comentario con una documentación exhaustiva de todas las fuentes.1 La pesada 
carga de argumentación terminaría matando el drama y la vivencia del texto 
inspirado. 

Además de ese primer objetivo de compartir con los lectores el gozo de 
entrar existencialmente en el mundo de este libro, dos metas más deben 
mencionarse. En primer lugar, hemos buscado poner a disposición del lector 
valiosos materiales extrabíblicos, especialmente cuando iluminan el texto o son 
simplemente bellos. Pocos cristianos de nuestro continente tienen acceso a la 
amplísima literatura apocalíptica, a los documentos de Qumrán o a las 
hermosas riquezas rabínicas.2 Nos ha parecido justificado incluir una amplia 
selección de estos materiales en el comentario. 

En segundo lugar, hemos incorporado a cada paso nuestras "relecturas 
contextúales" sobre el texto. El Apocalipsis es un tratado de increíble 
actualidad, y no hemos podido ni querido callar su mensaje para la Iglesia de 
nuestro tiempo. Por eso mismo nuestras reflexiones contemporáneas van 
siempre a continuación de la exégesis gramático- histórica. Ambos sectores, 
exégesis y actualización, se distinguen con claridad no sólo por el diferente 
tipo de letra utilizado para cada uno, sino también porque los sectores de 
actualización tienen títulos que no llevan los números o las letras que 
corresponden al orden del bosquejo. 

De acuerdo con toda la serie Comentario Bíblico Iberoamericano, 
usaremos la Nueva Versión Internacional. Cualquier otra versión será indicada 
con la abreviatura correspondiente. Para términos teológicos un poco más 
difíciles señalados con un asterisco, se publicará un glosario al final del tercer 
tomo de esta obra. 

El libro del Apocalipsis me ha inspirado durante más de medio siglo. 
Comencé con mi Biblia Scofield, inspirado por las elocuentes exposiciones de 

'Cuando en nuestra exposición nos refiramos a otras exposiciones y comentarios sobre el mismo 
pasaje en consideración, pondremos simplemente el nombre del autor entre paréntesis. Significa que 
lo aludido aparece bajo el mismo versículo en dicho comentario. Cuando no es así, indicaremos el 
número de página correspondiente. Para una mayor documentación queremos invitar a la 
correspondencia de los lectores (jstam@una.ac.cr, o Misión Latinoamericana, Apdo. 10250-1000, 
San José, Costa Rica). 
2Aunque las citas rabínicas son posteriores al tiempo bíblico, suelen conservar tradiciones que 
remiten hasta esa época. En otros casos son hermosas ilustraciones que iluminan el texto del 
Apocalipsis. 

mailto:jstam@una.ac.cr


PREFACIO DEL AUTOR 

Alva Maclain. En el Seminario Fuller enfoqué mucho más claramente mis 
perspectivas bajo la acertada tutela del George Eldon Ladd, mentor e 
inspiración de toda una generación que estudiamos el Apocalipsis con él: 
Roberto Mounce, George Gay, Ricardo Foulkes y este servidor. En el 
Seminario Bíblico Latinoamericano de San José, tuve la fecunda experiencia 
de enseñar seminarios sobre el Apocalipsis tanto con Jorge Gay como con 
Ricardo Foulkes. 

Una congregación rural de Costa Rica, en Patarrá de Desamparados, me 
rogó a fines de la década del sesenta que les diera un mes de estudios del 
Apocalipsis. Fue el primero de muchos centenares de sermones y clases sobre 
este libro y sobre escatología, en la mayoría de los países de América Latina. 
Especialmente memorables han sido las vivencias que suscitó el Apocalipsis 
entre los pastores y líderes de los maya-quiché de Guatemala y Yucatán cuando 
dramatizamos espontáneamente la mayor parte de las escenas del libro. Nunca 
olvidaré al pastor maya guatemalteco que hizo el papel de la bestia en el drama 
del capítulo 11. Dio muerte a los dos testigos con toda la furia y gusto macabro 
de un Drácula. Después, en la fiesta sobre los cadáveres, la mayoría de los 
celebrantes se emborracharon y dieron fuertes patadas a los dos cadáveres 
hasta que uno de los muertos abrió sus ojos, extendió una pierna y se puso de 
pie. ¡Creo que ese grupo de hermanos y hermanas maya-quiché captaron 
admirablemente el significado del pasaje! 

Humilde pero agradecidamente, dedico este trabajo a la memoria de 
George Eldon Ladd como también a las numerosas congregaciones de América 
Latina que me han enseñado mucho sobre la pertinencia actual de este bello 
libro. Vaya también mi gratitud a estudiantes y colegas en las facultades donde 
me ha tocado enseñar y a mi esposa Doris, compañera fiel en nuestro 
peregrinaje compartido. Finalmente quiero agradecer de todo corazón a René 
Padilla y a Edgardo Moffatt, por su hercúlea labor de pulir el estilo de estas 
páginas, reducir una densa jungla de siglas y abreviaturas a un orden 
inteligible, y cooperar con mucho sacrificio y paciencia para el éxito de este 
proyecto. 

Pido a Dios que use este comentario para llevar el mensaje del Apocalipsis 
a nuestras comunidades de fe, indígenas, negras y ladinas, rurales y urbanas. 
Que este comentario no sea para los lectores sólo una experiencia teórica, sino 
que de repente se vuelva una nueva vivencia del libro mismo y un nuevo 
encuentro con "el que está sentado en el trono y el Cordero". Espero que la 
experiencia de estudiar este comentario no se reduzca meramente a leer una 
serie de explicaciones, sino que signifique volver a encontrarnos con Juan de 
Patmos a los pies del Hijo de hombre y escuchar juntos "lo que el Espíritu dice 
a las iglesias". 



ABREVIATURAS 

BINT Biblia Interconfesional: Nuevo Testamento 
BJ Biblia de Jerusalén 
Blam La Biblia para Latinoamérica ( Edición Castilla) 
BPL Biblia para Latinoamérica 
RVR Versión Reina-Valera Revisada 1960 
DHH Dios Habla Hoy (Versión Popular) 
LXX Septuaginta 
NBE Nueva Biblia Española 
NVI Nueva Versión Internacional 
VM Versión Moderna 

Ant Antigüedades de los Judíos (Josefo) 
ApAbr Apocalipsis de Abraham 
ApS/g Apocalipsis de Santiago 
Aristeas Carta de Aristeas 
Ascls Asunción/Martirio de Isaías 
Ber Berakot 
Bern Bernabé 
Crón Crónicas (Eusebio) 
De Praescr Haer De Praescriptione Haereticorum (Tertuliano) 
Did Didajé 
Diogn Diogneto 
Dom Domiciano (Suetonio) 
Eclo Eclesiástico (Ben Sirác) 
Ef Carta a los Efesios (Ignacio de Antioquía) 
1 En 1 Enoc 
2 En 2 Enoc 
3 En 3 Enoc 
Ep Epigramas (Marcial) 
Ep Epístola a Adriano (Plinio) 
2 Esd 2 Esdras 
4 Esd 4 Esdras 
Esm Carta a los Esmirniotas (Ignacio de Antioquía) 
EtEud Etica Eudemonista (Aristóteles) 
EíNic Etica a Nicómaco (Aristóteles) 
FU Filípicas (Cicerón) 
Fil Carta a los Filadelfios (Policarpo de Esmirna) 



A B R E V I A T U R A S 1 3 

GJ La Guerra de los Judíos (Josefo) 
Hist Historia (Dio Casio) 
Hist Historia (Herodoto) 
HistEcl Historia Eclesiástica (Eusebio) 
Jdt Judit 
Jub Jubileos 
LegAll Legum Allegoriae (Filón) 
1 Mac 7 Macabeos 
2 Mac 2 Macabeos 
3 Mac 3 Macabeos 
4 Mac 4 Macabeos 
Magn Carta a los Magnesios (Ignacio de Antioquía) 
MartPol Martirio de Policarpo 
OrSib Orete idos Sib il i nos 
Pol. Carta a Policarpo (Ignacio de Antioquía) 
Polit Politicus (Platón) 
PssSal Salmos de Salomón 
Rom Carta a los Romanos (Ignacio de Antioquía) 
Sab Sabiduría (Ben Sirá) 
SabSal Sabiduría de Salomón 
Sal Sátiras (Juvenal) 
SpecLeg De Specialibus Legibus (Filón) 
Str Strategems (Frontino) 
TAbr Testamento de Abraham 
TAser Testamento de Aser 
Thes Thesmophoriazusae (Aristófanes) 
TJosé Testamento de José. 
TLeví Testamento de Leví 
Tral Carta a los Tralianos (Ignacio de Antioquía) 
Vil Vita (Josefo) 

Para la información completa de las obras mencionadas a continuación, 
consultar la bibliografía al final del libro. 

Anchor Bible Dictionary (Freedman ed.) 
Arndt y Gingrich: Greek-English Lexicón of the 
New Testament. 
Church Dogmatics (Ivarl Barth) 
Brown, Driver, Briggs, A Hebrew and English 
Lexicón of the Oíd Testament. 
Con I o II, es J. Charlesworth, The Oíd Testament 
Pseudepigrapha, tomo I o II. 

Anchor 
ArndtG 

ChurchDog 
BDB 

Charlesw 



4Í> 
A P O C A L I P S I S 

Con 1981, es J. Charlesworth, The Pseadepigrapha 
and Modern Research (1976/1981). 

Coenen Diccionario Teológico del Nuevo Testamento 
DíezM Diez Macho, Apócrifos del Antiguo Testamento 
DTMAT Diccionario teológico manual del Antiguo 

Testamento (Jenni-Westermann) 
Ford Ford, J. Massyngbaerde, Revelation 
Hastings Dietionary of the Bible 
IB Interpreter's Bible (Buttrick ed.) 
IDB Interpreter's Dietionary of the Bible (Buttrick ed.) 
ISBE International Standard Bible Encyclopedia 

(G. Bromiley ed.) 
Kittel Theological Dietionary of the New Testament 
LSJ Liddell, Scott, Jones: A Grcek English Lexicón 
NCB D. Guthrie y J. A. Motyer, Nuevo Comentario Bíblico 

(1978) 
NIDNTT New International Dietionary ofthe New Testament 

Theológy (C. Brown ed.) 
NIDOTT New International Dietionary of the Oíd Testament 

Theology & Exegesis (VanGemeren ed.) 
Peake Peake's Commentary on the Bible (Black-Rowley 

eds.) 
SacrM Saeramentum Mundi (Karl Rahner ed.) 
SnJer Comentario San Jerónimo (1968) 
StrB Strack-Billerbeck,Kommentarzum Neuen Testament 

aus Talmud and Midrasch 
Zond The Zondervan Pictorial Encyclopedia of the Bible 

(Tenney ed.) (1975) 



INTRODUCCIÓN GENERAL 
El Apocalipsis es para los valientes: ¿quién no reconoce que su 

interpretación trae muchas dificultades? Algunos lo ven tan complicado o 
espantoso que prefieren simplemente no estudiarlo. En las congregaciones 
encontramos creyentes que llegan hasta decir que podemos volvernos locos si 
leemos mucho este libro. 

Pero el Apocalipsis es también para los humildes, para los que desean 
escuchar con suficiente respeto lo que realmente dice el texto inspirado. 
Muchos creen entender este libro y tienen sensacionales explicaciones para casi 
todos sus detalles. Eso puede impresionarnos y hasta deslumhrarnos, pero 
surge un pequeño problema: cuando examinamos cuidadosamente el texto del 
Apocalipsis, muchas veces resulta difícil o imposible corroborar las 
interpretaciones espectaculares que pretenden dársele al libro. Algunas 
"profecías" (Hitler como el anticristo, Moscú como Magog, las Naciones 
Unidas como el .caballo blanco) han resultado ya claramente equivocadas. 

El propósito de esta introducción será analizar las causas de nuestras 
dificultades en la interpretación sana del Apocalipsis y orientarnos mejor para 
una.lectura acertada y fructífera del libro. Con estos párrafos queremos 
situarnos correctamente para leer juntos el Apocalipsis. 

No daremos mayor atención a muchas preguntas técnicas que, aun cuando 
sean muy importantes, afectan relativamente poco la lectura provechosa del 
libro por nuestros pastores y laicos estudiosos que quieren entender su mensaje. 
Por supuesto, trataremos siempre de basarnos en las más confiables 
conclusiones exegéticas e históricas de la ciencia bíblica. Para mayores detalles 
sobre temas técnicos, como la fecha, el autor, el estilo griego del libro, etc., 
remitiremos a otros buenos comentarios que existen en castellano y a los libros 
de introducción al Nuevo Testamento.1 

1 . ¡ E L A P O C A L I P S IS FUE ESCRITO 

PARA SER ENTENDIDO! 

Cuando el mensajero llegó a Efeso con un largo escrito para leer a la 
congregación, los creyentes se hallaban bajo graves amenazas.2 Desde Esteban 

1 Sobre el autor y la fecha, ver abajo. Trabajaremos con la hipótesis de que el Apocalipsis fue escrito 
en Asia Menor cerca del año 95, a finales del reinado de Domiciano, por un tal "Juan de Patmos" 
(que posiblemente no era el apóstol). 
2 Recientes investigaciones hechas por historiadores del Imperio Romano indican que no hubo 
persecución sistemática bajo Domiciano. De lo que no c-abe duda es que Juan mismo veía a la 
Iglesia como gravemente amenazada. 



4Í> 
A P O C A L I P S I S 

y las víctimas de Nerón, muchos cristianos ya habían muerto por su fe. 
Lógicamente, los creyentes de Asia Menor esperaban de su pastor un mensaje 
claro y edificante que los fortaleciera grandemente para seguir fieles bajo las 
pruebas. Lo mismo era de esperarse en Esmirna, Pérgamo y las demás iglesias 
de Asia Menor: el Espíritu Santo no iba a burlarse de ellos con un mensaje 
enredado que sólo los dejaría confundidos y debilitados ante los desafíos de su 
momento histórico. 

Apenas iniciada la lectura de la kilométrica carta apocalíptica de su amado 
pastor, esa expectativa de una palabra clara y comprensible queda confirmada 
cuando el Espíritu tilda de bienaventurados a los que oyen las palabras de esta 
profecía y las obedecen (1:3). Esa bienaventuranza no declara dichosos a los 
que son suficientemente inteligentes para lograr descifrar los misterios de sus 
oscuras y difíciles profecías. Da por sentado que podrán entenderlo como una 
comunicación eficaz en momentos difíciles. La bendición es para los que, 
habiendo comprendido la profecía como era de esperarse, la cumplan 
valientemente. 

Lo mismo vuelve a recalcarse con la exhortación culminante de cada uno 
de los siete mensajes pastorales: "El que tenga oídos, que oiga lo que el 
Espíritu dice a las iglesias" (2:7). El mensaje era práctico y claro para la 
obediencia inmediata de las congregaciones; sólo los sordos no lo entenderían. 
Al seguir escuchando la lectura del libro, lejos de irse confundiendo, los 
creyentes sin duda iban oyendo cada vez más clara y poderosamente la voz de 
su Señor animándolos para los desafíos del discipulado fiel en su contexto 
histórico. 

Es cierto que a veces en las revelaciones a los antiguos profetas había cosas 
que ellos mismos no entendían (Dn 8:26s.; 12:8), porque "la visión tiene que 
ver con la hora final (Dn 8:17, 26) y esa hora no había llegado. Por eso se le 
ordenó a Daniel cerrar las palabras y sellar el libro "hasta la hora final" (12:4, 
9; cf. Is 29:1 ls., Dt 29:29). Pero lo contrario pasa con Juan de Patmos: se le 
ordena no sellar el libro, porque con Cristo el tiempo del cumplimiento ya 
había venido (Ap 22:10; sólo los siete truenos quedan "sellados": 10:4). 

En contraste con el libro de Daniel, Apocalipsis es un libro "abierto" 
porque el Cordero es digno de desatar los sellos (5:5). El fin ya ha-llegado y la 
verdad ha sido revelada en plenitud para que todo se aclare a la luz del 
Crucificado y Resucitado. Los creyentes que "tienen sabiduría" (13:18; 17:9) 
pueden entender el mensaje de esta profecía. Eso significa que en este libro no 
debemos buscar sentidos futuros que el mismo Juan no hubiera entendido. 

Todo eso es bastante distinto de la impresión que hoy día tenemos del 
Apocalipsis y de la forma en que nosotros solemos leerlo, como si el libro 
fuera un rompecabezas esotérico y como si la bendición prometida se dirigiera 
a los que fuesen capaces de resolver el crucigrama futurista y poner en orden 
cronológico todos los eventos venideros para hacer un cuadro gráfico de todo 
el porvenir. 



I N T R O D U C C I Ó N G E N E R A L 1 7 

Lamentablemente la mayoría de los lectores modernos se acercan al 
Apocalipsis con muchos presupuestos equivocados que obstaculizan el 
entendimiento fiel de su mensaje. Muchas veces le hacemos al libro preguntas 
que el autor y los lectores no planteaban. A menudo insistimos en ver cosas que 
no están en el texto y, por concentrarnos en esas cosas que creemos ver pero 
que no están, no percibimos las enseñanzas que sí están escritas. 

El Apocalipsis fue escrito para ser entendido precisamente por los fíeles 
comunes y corrientes de Asia Menor. No fue escrito para especialistas ni 
eruditos, quienes tendrían que explicárselo al confundido "vulgo". Su sitio 
original no era el escritorio del experto sino la congregación en su lectura 
comunitaria. 

Algo raro ha pasado con este libro. Fue escrito para quitarles el miedo a los 
cristianos de Asia Menor en el siglo 1, pero ahora tiene el efecto opuesto: llena 
de miedo a muchos lectores. Ellos, que vivían amenazados, lo recibían como 
esperanza; nosotros, que vivimos tranquilos, lo recibimos a menudo como 
amenazante. Algunos hasta sufren pesadillas con las dantescas imágenes de 
Juan, y predicadores oportunistas las explotan para ejercitar un terrorismo 
apocalíptico. ¡Al contrario: el Apocalipsis es un mensaje de esperanza en 
Cristo que debe llenarnos de gozo! 

2 . J U A N DE PATMOS HABLA DEL FUTURO, 

PERO DESDE SU PRESENTE Y PARA SU PRESENTE 

Es cierto que el Apocalipsis anuncia muchas cosas venideras que se 
extienden hasta el mismo fin del mundo. Habla de algunas cosas futuras que 
Juan no parece concebir como de su propia época, como por ejemplo una 
confrontación final que se llama Armagedón, la venida del Hijo del hombre, 
el juicio final y la nueva creación. Negar todos esos elementos de escatología* 
futura sería negar el claro mensaje bíblico del libro. 

Pero también es cierto que esas enseñanzas futuras, por muy importantes 
que sean, no agotan el mensaje del Apocalipsis. De hecho, ni siquiera 
constituyen el mensaje central del libro. Si analizamos el Apocalipsis 
cuidadosamente, sin presupuestos que no surgen del texto mismo, 
descubriremos que la principal concentración del libro se enfoca sobre la 
situación inmediata en que las congregaciones se hallan inmersas. En ningún 
momento deja atrás la realidad socióhistórica de su época. 

Como veremos en la exposición del texto, pasajes como el de los cuatro 
jinetes (6:1-8) y las dos bestias (cap. 13) derivan su sentido desde su relación 
directa con los tiempos de Juan. La batalla de Armagedón, aunque obviamente 
futura, se describe como una guerra de caballería típica del siglo 1 y no como 
una confrontación de tanques y aviones (\Scuds y Patriotsl) de algún futuro 
mundo moderno, en el cual ni soñaban Juan y sus lectores. Hasta en el capítulo 
18, al final del libro, Juan enumera y denuncia los productos de lujo de su 



4Í> 

A P O C A L I P S I S 

tiempo y de su región (18:12s.). Es imposible espiritualizar esta lista de 
cargamento mercantil ni modernizarla como si fuera comercio de artículos para 
el hogar. 

Estas y muchas otras evidencias justifican una doble conclusión. En primer 
lugar, todo el libro del Apocalipsis es un mensaje directo para sus primeros 
lectores. En segundo lugar, Juan describe aun los acontecimientos futuros en 
los términos inmediatos de la vida de sus contemporáneos. Nunca les hace 
entender que está vaticinando cosas que ellos no podrían comprender tales como 
aviones, bombas y cohetes, computadoras, petróleo o explosiones atómicas. Les 
habla claramente de temas y objetos que entienden, aun cuando describe 
realidades venideras. 

Interpretar el Apocalipsis en términos de cosas que ni Juan ni sus lectores 
hubieran entendido, y que tampoco señalan las palabras del texto, es caer en un 
grave anacronismo. ¿Cómo podría Juan al escribir acerca del "666" estar 
pensando en una computadora cuando ni siquiera conocía la electricidad? 
¿Algo de lo que el Espíritu reveló a Juan podría sugerirle la idea de una 
computadora? Recordando que Juan y sus lectores creían entender el mensaje 
del libro, ¿el Espíritu no se burlaría de ellos y de casi diecinueve siglos de 
lectores cristianos, si les hablara de una computadora de la cual no tenían la 
menor idea? 

Es cierto que el Apocalipsis es un mensaje inspirado por Dios para los 
fíeles del siglo 20, pero sólo es así porque primero fue un mensaje claro y 
poderoso para los creyentes del fin del siglo 1. Para entenderlo acertadamente 
hoy, tenemos que tratar de escuchar primero el mensaje dirigido a ellos, y 
recién entonces buscar desde ahí "el mensaje de ese mensaje" para nosotros en 
el continente americano en el umbral del siglo 21. 

Otro aspecto de la teología juanina puede ayudarnos a entender la relación 
entre pasado y futuro en las enseñanzas del Apocalipsis. Un pasaje poco 
tomado en cuenta, 1 Juan 2:18, tiene implicaciones muy importantes para 
nuestro entendimiento de la profecía futura: "Queridos hijos, ésta es la hora 
final, y así como ustedes oyeron que el anticristo vendría, muchos son los 
anticristos que han surgido ya. Por eso nos damos cuenta de que ésta es la hora 
final." 

Aquí el autor dice muy claramente que los que estaban negando la 
humanidad de Cristo (2:22; 4:2s.; 2 Jn 1:7) eran ya, al fin del siglo 1, 
"anticristos" y portadores de su espíritu diabólico. Este pasaje plantea la 
perspectiva de una serie de anticristos, a los que podríamos entender como 
precursores del último y peor anticristo. De la misma manera Juan puede estar 
hablando directamente en Apocalipsis 13 del Imperio Romano y del emperador 
Nerón o Domiciano (sentido histórico) sin excluir la real posibilidad de otros 
anticristos y de uno final como el acabóse de la maldad (sentido futuro). El 
"ya" de la escatología realizada y el "todavía no" de la escatología futura no se 
excluyen ni se contradicen, sino se complementan dentro de una escatología 



I N T R O D U C C I Ó N G E N E R A L 1 9 

inaugurada con la encarnación de Cristo y apuntada hacia su venida final en 
gloria y poder. 

Para concluir: interpretar el Apocalipsis como si todo se hubiera cumplido 
en el siglo 1 sería perder toda su proyección futura y en efecto negar las 
Escrituras. Pero interpetar cualquier detalle del Apocalipsis como si sólo se 
relacionara con nuestro siglo y no tuviera ningún mensaje para sus primeros 
lectores de fines del siglo I, es la peor forma de estudiarlo y también contradice 
la Palabra de Dios. 

3 . LITERATURA APOCALÍPTICA: LA IMAGINACIÓN 

UTÓPICA AL SERVICIO DEL REINO DE PLOS 

El Apocalipsis está escrito en un lenguaje simbólico bien conocido para sus 
primeros lectores: e! lenguaje apocalíptico. Aun en esc entonces era un 
lenguaje especializado para los iniciados, que tenía gran fuerza de convicción. 
Pero nosotros hoy nos encontramos en una situación muy diferente y mucho 
más difícil. En nuestro mundo moderno tan alejado de los tiempos de Juan y 
sus lectores, muchas de las claves de interpretación nos son extrañas y hasta 
inaccesibles para entender hoy el mismo libro que fue tan claro para los 
primeros lectores, hasta el punto de inspirarles una obediencia hasta la muerte. 

Lá apocalíptica era una literatura de la imaginación, del don de la fantasía 
y a menudo de una buena dosis de humor. A veces imaginamos a un Dios muy 
pobre en sentido del humor, o concebimos al Espíritu Santo como tan santo y 
serio, que no tiene capacidad lúdica de reírse ni imaginación exuberante o 
fantasía creativa. La mejor prueba de nuestro error es que el Espíritu Santo ha 
inspirado un libro tan imaginativo y fascinante como el Apocalipsis. 

El ser humano posee como imagen de Dios el gran don de la imaginación, 
esa fantasía creativa típica de los niños. A lo largo de los siglos esta fecunda 
capacidad ha sembrado la vida humana de sorpresas y sustos. En nuestra época 
tenemos la ciencia-ficción, algunas formas del arte moderno (quizá el 
surrealismo o el expresionismo, el realismo mágico, el teatro de lo absurdo), 
y las caricaturas y tiras cómicas que nos deleitan cada día. Simbolismos 
parecidos suelen salir de nuestros sueños (lenguaje onírico).3 

Esta creatividad imaginativa suele florecer especialmente en períodos de 
gran angustia, como la época entre las luchas macabeas (siglo 2 a.C.) y el fin 
del siglo 2 d.C. (destrucción de Jerusalén, persecuciones romanas, segunda 
rebelión judía). Fueron siglos de una gravísima crisis histórica y de un gran 
peligro para el pueblo de Dios, primero judío y después cristiano. En esa 

3En ese sentido, elementos similares en nuestra cultura podrían ayudarnos a leer el Apocalipsis con 
más empatia: el realismo mágico de García Márquez, el teatro de lo absurdo, la pintura de Salvador 
Dalí o Frida Kahlo (¡unto con los misteriosos cuadros apocalípticos de Jerónimo Bosch o William 
Blake). 



4Í> 
A P O C A L I P S I S 

situación, algunos fíeles encontraron una forma muy genial de responder a las 
amenazas que enfrentaban. Intuyeron aparentemente que el odio de los impíos 
sobrepasaba todos los límites de lo racional y que el peligro para el pueblo fiel 
debía ser confrontado no sólo al nivel del consciente sino del inconsciente 
profundo (el nivel de los arquetipos de K. Jung). Los autores apocalípticos 
respondieron con lo que siglos después Kierkegaard llamaría "la comunicación 
indirecta". Con un gran sentido del humor en medio de sus sufrimientos, estos 
escritores crearon un mundo simbólico de visiones sicodélicas, monstruos 
grotescos, batallas horrendas y cataclismos celestiales, con el fin de infundir 
fidelidad y valentía en sus lectores. 

Esa literatura que después llegó a llamarse "apocalíptica" se derivó 
primordialmente de ciertos libros proféticos del Antiguo Testamento 
(especialmente Daniel, Ezequiel y Zacarías). El primer libro estrictamente 
apocalíptico parece haber sido 1 Enoc (c.170 a.C.; las fechas de los libros 
apocalípticos son tentativas, aunque muy aproximadas, en parte porque muchos 
contienen agregados posteriores). Algunos otros que pertenecen de una u otra 
manera a la categoría apocalíptica son: Jubileos y Oráculos Sibilinos (ambos 
c. 150 a.C. y posteriormente), Testamento de los Doce Patriarcas (c. 100 a.C.), 
Salmos de Salomón (c. 50 a.C.), Asunción de Moisés (6-30 d.C.), Ascensión de 
Isaías (2 a.C. a 4 d.C.), 2 Enoc (eslavo; mediados del siglo 1 d.C.), 2 Esdras 
(90-100 d.C.) y el Apocalipsis de Baruc (100-130 d.C.). En Qumrán (Mar 
Muerto) aparecieron también escritos de fuerte carácter apocalíptico. Dentro 
del Nuevo Testamento, el Discurso del Monte de los Olivos (Me 13) y el 
Apocalipsis de Juan también corresponden a este género literario. 

Aunque los escritos clasificados como "apocalípticos" son muy diversos, 
algunos especialistas han identificado dos características comunes a todos 
ellos. En primer lugar, un dualismo ético, que ve la historia como lucha entre 
el bien (Dios) y el mal (Satanás); y en segundo lugar, un concepto escatológico 
de la historia, que contrapone "este siglo" y "el siglo venidero". Otras 
características son la seudonimia (atribuir su escrito a algún héroe antiguo), las 
visiones, el simbolismo (p. ej., de animales), los números simbólicos, la 
angelologfa y la demonología, los ayes y las predicciones, y las influencias 
astrales.4 

A un nivel más profundo deben destacarse dos características de la 
literatura apocalíptica: es contextual (siempre intenta interpretar para los fíeles 
la situación en que vive el pueblo) y pastoral (intenta orientar y animar al 
pueblo a la fidelidad a Dios). Leer cualquier libro apocalíptico (incluso el 
Apocalipsis de Juan) fuera de este enfoque histórico-contextual y ético-pastoral 
es un camino seguro hacia absurdas distorsiones del texto. 

También debe recordarse que la literatura apocalíptica es un género 
literario generalmente muy estético. En contraste con los profetas, quienes 

4 Para mayores detalles, ver P. Grelot (1982:326-328) y DíezM (1984 1:45-48). 



I N T R O D U C C I Ó N G E N E R A L 2 1 

solían pronunciar sus mensajes oralmente, los autores apocalípticos redactaban 
su mensaje de manera conscientemente pulida. Es una literatura muy elaborada, 
con reglas propias y artificios literarios que, a menudo, ofrecen las claves de 
interpretación indispensables para entenderla fielmente. La mayoría de las 
veces parece que los autores no tuvieron intención de que se los tomara al pie 
de la letra. 

Debe tenerse en cuenta también la teología de la historia que aparece en 
los escritos apocalípticos. Al contemplar la historia pasada y presente a la luz 
del futuro, la literatura apocalíptica alcanza una visión de la historia como 
totalidad, como también del sentido, unidad y meta del proceso histórico. A 
veces el uso de la seudonimia ayudó a enfocar la historia globalmente, a 
menudo con una periodización que en ciertos aspectos anticipó modernos 
métodos historiográficos. 

Los autores apocalípticos veían en las luchas de su época histórica (desde 
Antíoco Epífanes y los macabeos hasta Domiciano y Juan de Palmos) el drama 
cósmico del conflicto entre Dios y Satanás. Percibían esta interpretación 
conflictiva del proceso histórico como una dialéctica de "superpotencias" que 
luchan por el dominio de la historia. A veces su conciencia de pueblo de Dios 
como una realidad a la vez presente y futura (histórica y escatológica; el "ya" 
y el "todavía no") les dio elementos de una ética sociopolítica; en otros casos, 
su fuerte pesimismo y su énfasis unilateral en el juicio futuro los condujo a una 
pasividad resignada ante los problemas del presente. 

Aunque el Apocalipsis de Juan posee muchas características de la literatura 
apocalíptica y su título (1:1) dio nombre a todo el género, tiene importantes 
diferencias respecto a esa literatura. No pretende ser la obra de ningún héroe 
antiguo sino que identifica a su autor, obviamente bien conocido entre los 
lectores. Se dirige a siete congregaciones específicas y les envía sendas cartas 
pastorales. El libro mismo tiene forma de epístola y se identifica como profecía 
(1:3; 22:7, 10, 18s.; cf. 10:11). No propone una fuga de la historia sino dirige 
un mensaje fuertemente ético a sus lectores, llamándolos a la desobediencia 
civil y la denuncia profética contra el Imperio Romano. Dentro de la literatura 
apocalíptica, el Apocalipsis es el ejemplo más enfáticamente pastoral y ético. 

De hecho, el género apocalíptico era muy heterogéneo. Algunos 
especialistas, como George Ladd, analizan dos tendencias en la literatura 
apocalíptica. Por un lado está la literatura apocalíptica no-profética, que 
pretende escapar de la historia para refugiarse en el mundo venidero; y por el 
otro está la apocalíptica profética, que insta a la fidelidad histórica a la luz del 
futuro escatológico, y cuyo representante más brillante es el último libro del 
Nuevo Testamento (Ladd 1960:52-54; cf. Sweet 1979:4s.). Por esto mismo no 
hay error más grande que usar el término "apocalíptico" como sinónimo de 
catastrófico y trágico (un terremoto u otro desastre). Lejos de cualquier entrega 
a la desesperación, el Apocalipsis de Juan es un llamado a la tenacidad 
(hupomone, 1:9) y la fidelidad hasta las últimas consecuencias, en la seguridad 
de que Jesucristo es el Señor. 



4 Í > A P O C A L I P S I S 

4 . SUGERENCIAS PRÁCTICAS 

PARA INTERPRETAR BIEN EL APOCALIPSIS 

Nos hemos venido acercando al libro del Apocalipsis tratando de "enfocar 
el lente" para nuestra interpretación. Ahora que estamos a punto de comenzar 
el estudio detallado del texto, será apropiado formular algunas pautas para 
orientar nuestro trabajo. Respetando estas orientaciones podremos estar 
bastante seguros de acertar en la mayoría de las interpretaciones. Si no las 
respetamos, el fracaso será seguro. Las recomendaciones, tan sencillas como 
básicas, son las siguientes: 

Interpretar el Apoca l ips i s exegéticamente 
Buscaremos descubrir lo mejor que podamos lo que entendían el autor 

inspirado y sus lectores originales. Así evitaremos toda especulación que vaya 
más allá del texto. La consigna será: el texto, todo el texto y sólo el texto. Eso 
significa ser fiel a lo que está escrito, sin añadirle ni quitarle nada (Ap 22:18-
19), sino más bien tratar de entenderlo en sus propios términos y contexto. 

Todo eso parece obvio, pero en la interpretación del Apocalipsis suele 
dejárselo de lado. Y lo peor es que quienes lo estudian no se dan cuenta de que 
van por mal camino: la mayoría de las veces, creyendo que están interpretando 
el libro "bíblicamente", de hecho actúan contra una exégesis sana. 

Nos conviene reconocer el hecho, o al menos la posibilidad, de que 
hayamos ignorado cosas que la Bibilia enseña y nos hayamos aferrado a otras 
que el texto no enseña. Por ejemplo, muchas veces hacemos caso omiso de la 
realidad de la resurrección del cuerpo como también de la nueva creación en 
que culmina todo el mensaje bíblico (Ap 21-22). Por otra parte, hemos 
"supuesto" cosas que el texto no dice: por ejemplo, que la gran tribulación 
durará siete años (el Apocalipsis nunca habla de siete años sino de tres y 
medio) o que de la nube del "rapto" la Iglesia irá siete años al cielo (el 
Apocalipsis no menciona el "rapto" en ningún pasaje; Pablo sí afirma que los 
creyentes resucitados serán arrebatados al encuentro con el Señor, pero no dice 
qué seguirá después de ese encuentro, ya que su preocupación es otra). 
También muchos suponen que el "tribunal de Cristo" y las "bodas del Cordero" 
se realizarán en el cielo durante esos siete años, pero faltan las evidencias 
bíblicas de tal suposición. Abundan muchos casos más del peligro de añadir 
datos a las Escrituras gracias a inferencias y especulaciones. 

Otro problema es que muchas veces se usan cadenas largas de "textos de 
prueba", sin examinar el contexto inmediato y el mensaje original de cada 
texto. También al traer esos textos a colación, suele olvidarse el grado altísimo 
en que Juan cambia las enseñanzas de los pasajes que cita. Pueden enlistarse 
muchas referencias bíblicas y sin embargo estar pensando antibíblicamente. 
Una vez, cuando le dije a un hermano que cierto libro sobre "profecía" no era 
nada bíblico, me respondió alarmado: "¡Pero cómo va a ser eso! Con cada cosa 



I N T R O D U C C I Ó N G E N E R A L 2 3 

que dice ese autor, pone diez pasajes bíblicos entre paréntesis". Procedemos 
igual que las sectas falsas que condenamos, pero a veces ni sabemos lo que es 
ser fielmente exegéticos y bíblicos. 

Interpretar el Apoca l ips i s históricamente 
El conocido refrán "un texto fuera de su contexto es un pretexto" se aplica 

no sólo al contexto literario de un pasaje (los versículos que lo preceden y 
siguen) sino también al contexto histórico del libro y del pasaje. Bien ha dicho 
G. B. Caird: "Lo que se nos exige es volvernos historiadores." Con una 
imaginación histórica bien informada y empática , dice Caird, tenemos que 
"entrar en la experiencia de una generación pasada e infundirle vida para que 
llegue a revelar su significado para nuestro propio tiempo."5 

En esa tarea de empatia histórica tenemos serias desventajas. Los primeros 
lectores conocían personalmente al autor, pues era su pastor. Conocían su 
personalidad y su manera de hablar. Pero hoy tenemos que inferir tanto la 
identidad del autor como- la fecha y las circunstancias en que escribe, para 
tratar de interpretar el libro en su contexto. 
Autor 

No cabe duda de que el autor se llamaba Juan y era muy conocido entre las 
congregaciones de Asia Menor como pastor y profeta. Evidentemente era un 
cristiano de origen judío, ya que cita el Antiguo Testamento desde el hebreo 
(como también versiones arameas) y el griego.6 Llama la atención que nunca 
reclama ni explícitamente ni aun implícitamente el rango de apóstol u obispo 
(o presbítero). Cuando habla de los apóstoles no parece incluirse a sí mismo 
entre ellos (2:2; 18:20; 21:14). Desde el siglo 2 la tradición occidental, aunque 
con bastante desacuerdo, lo ha identificado con el discípulo amado. Como no 
hay nada en todo el libro que nos indique de cuál "Juan" se trata, podemos 
contentarnos con llamarlo "Juan de Patmos". 

Fecha y contexto 
Más difícil es el problema de la fecha del libro ya que afecta críticamente 

la labor exegética. Ireneo y otros padres ubicaron 1a. composición del 
Apocalipsis a fines del reinado de Domiciano, pero los testimonios patrísticos 

5 Caird (1966:3). La importancia indispensable de las claves históricas se ve claramente en 17:9-11, 
que nos obliga a un estudio cuidadoso de los emperadores romanos. Así también la lista de 
mercancías en 18:12s y "aceite y vino" en 6:6 no pueden entenderse bien sin datos históricos 
cruciales. No debe ser necesario volver a insistir que la exégesis histórica del Apocalipsis de 
ninguna manera excluye lo futuro sino que le coloca el contexto para entenderlo más fielmente. 
''Datos amplios en R.H. Charles (I:lxvi-lxxxi). Para investigaciones más recientes que modifican 
las conclusiones de Charles, ver Yarbro Collins (1948:47-49) y Aune (1997:1). 



4Í> A P O C A L I P S I S 

son tardíos y algo confusos.7 Aunque la mayoría de los comentaristas sostienen 
también esta fecha, otros han presentado argumentos a favor de épocas más 
tempranas que varían desde el reinado de Claudio (41-54) hasta el de 
Vespasiano (69-79). La gran diversidad de fechas tempranas propuestas por sus 
defensores hace más difícil aceptar cualquiera de ellas. Para nuestro estudio 
vamos a presuponer que el Apocalipsis fue escrito bajo Domiciano en el año 
95, aunque la edición final parece haber incorporado visiones y pasajes escritos 
anteriormente por Juan.8 

Algunos argumentan contra la fecha de 95 diciendo que el Apocalipsis 
presupone una situación de persecución oficial y generalizada en Asia Menor, 
de la que no existen evidencias históricas para esos años. Esa situación,' 
afirman, existía más bien bajo el tiránico Nerón o durante el caos del año 68, 
quizá durante los meses del reinado de Galba. Sin embargo, aunque todo el 
drama del Apocalipsis se realiza bajo la sombra de la persecución, el libro no 
presupone nada que no fuera concordante con el año 95. Mientras Juan 
advierte severamente contra herejías doctrinales y componendas conformistas 
con el sistema imperialista, mucho de lo que escribe sobre la persecución está 
por venir (2:10; 3:10; la sentencia contra la bestia que bebe sangre de santos 
y mártires: 17:1, 6). El hecho de que Juan nombra a un solo mártir, Antipas de 
Pérgamo, hace suponer que el caso merecía mencionarse por ser excepcional. 
No sería así si Antipas fuera uno entre muchos muertos. Eso cuadra bien con 
lo que sabemos del final del reinado de Domiciano. 

Mucho más central para el Apocalipsis es el problema del'culto al 
emperador, que venía creciendo desde tiempos de Augusto.9 En el pasado 
existía consenso en cuanto a que Domiciano llevó este culto a nuevos extremos 
que repercutieron muy seriamente en Asia Menor.10- Algunas supuestas 
evidencias de esta obsesión de Domiciano citadas frecuentemente por los 
comentaristas son las siguientes: 

a) Escritores del tiempo de Trajano y Adriano afirman que Domiciano 
exigía ser llamado Dominus ac deus noster,u y que toda proclama debía 
comenzar con "Nuestro Señor y Dios manda...". Según Barclay 
(1975:24ss.,194), para dirigirse a Domiciano, oralmente o por escrito, todos 
tenían que saludarle con esa misma fórmula. 

7 Para detalles sobre fecha y autor, véanse los libros de introducción al Nuevo Testamento (Robert-

Fcuillet( 197011:641-648); Wikenhauser-Schmid(1978:952-974);George-Grelot( 1983II 163-166)-
Lohse (1975: 240-249); García Cordero (1962:15-20); González Ruiz (1987:60-63; cf. 13-43)'. 
8Para mayores argumentos ver nuestra exposición de 1:9; 6:6, 9; ] 3:3 y 17:10-12. ' 
'Para un estudio detallado de la religión imperial, que comenzó con el culto a la diosa Roma y se 
extendió especialmente en las provincias, ver González Ruiz (1987:13-43); Leipoldt-Grundmann 
(1973 1:141-158). Pero hay que corregir el papel de Domiciano en éstos y la mayoría de los libros. 
° Para este punto de vista ver, entre muchos otros, J. Leipoldt y W. Grundmann (1973 1:70-72). 
" D i o Casio, Hist, 67.14; Suetonio Dom 13.2; Marcial 5.8; Eusebio. Crón año 86. 



IMTRODUCCIÓM GENERAL 25 

b) Los mismos autores afirman que las condenas a muerte de Domiciano 
iban precedidas de la fórmula: "Ha sido del agrado del Señor, nuestro Dios, en 
su gracia..." (González Ruiz). 

c) Sus monedas lo presentaban como aparición terrestre de Júpiter, con 
diversos atributos divinos. Una moneda del año 83 lleva la inscripción DIVUS 

CAESARIMP DOMITIANI (E. Stauffer; González Ruiz). 
d) Domiciano declaró a su mujer "madre de dios" y "reina del cielo", y a 

su hijo, muerto en el 83 a los diez años de edad, "hijo de Dios" (González 
Ruiz). 

e) Se alega que Domiciano tenía una pasión exagerada por grandiosas 
ceremonias. Le encantaba organizar procesiones, celebraciones y juegos en su 
propio honor. Según estos autores, asesinó a espectadores que abuchearon a sus 
gladiadores, por faltarle el respeto a su divinidad. Ordenó sacrificios y cultos 
a su propio genio (Rist; González Ruiz). 

0 Llamó a su cama "sofá de dios" (Rist; Stauffer). Sus poetas lo llamaron 
"sagradísimo Emperador" y "Júpiter"; hablaron de su "costado sagrado", 
"nombre sagrado" y su "casa sagrada" en la que servía "banquetes sagrados" 
con "pescado sagrado" (Rist). 

g) Domiciano erigió muchos templos, altares y estatuas de sí mismo en 
muchos lugares, sin duda con fines de culto. En Efeso hay un templo a 
Domiciano con una gigantesca efigie (Stauffer).12 

Aunque este cuadro de Domiciano había sido aceptado por casi todos los 
comentaristas y biblistas, los historiadores del Imperio Romano ya lo han 
cuestionado muy seriamente.13 Esta crítica ha desacreditado seriamente al 
grupo de autores romanos que escribieron bajo el emperador Trajano (98-117) 
y pintaron dicha "leyenda negra" de Domiciano precisamente para halagar a 
Trajano. Centrales en este grupo eran tres amigos personales: Tácito, Plinio el 
Joven y Suetonio (más joven y protegido de Plinio). Otros autores de este 
grupo eran Dio Crisóstomo (40-120 d.C.), Juvenal (c.42-c. 125), Dio Casio 
(siglos 2-3 d.C.), y Filostrato (170-245). Un siglo después, Melitón de Sardis 
(fines del 2 d.C.) y Eusebio (267-340) transformaron las afirmaciones 

12 González Ruiz (1987:21); Rist (1957 Xll:355s.; E. Stauffer (1956:222s„ 231, 244s., 255). Este 
templo se conoce también como "el Templo de los Sebastoi Flavianos", y algunos creen que la 
estatua es más bien de Tito (ver Koester 1994:108). 
13 El libro de Price (1984) ha sido definitivo; ver resúmenes en Yarbro Collins (1984:69-73, 77, 
84s., 111-116) y Thompson (1990:95-115, 158-167). De hecho, algunos biblistas también habían 
reconocido la falta de evidencias de las acusaciones contra Domiciano (Beckwith 1919:204); 
Canfield (1913); Reid (1975 IV:705s.); Beare IDB 111:737b). En 1913 Canfield demostró también 
que el informe de Tácito sobre el incendio de Roma y la persecución de cristianos por Nerón 
tampoco era fidedigno (Reid 1975 IV:706). Aune (1997:31Os.) critica algunos argumentos de 
Thompson. 



4 Í > A P O C A L I P S I S 

tendenciosas de estos autores en la interpretación tradicional de Domiciano 
como perseguidor de la Iglesia.14 

Sin embargo, otros escritores que escribieron durante el mismo reinado de 
Domiciano dan un cuadro muy distinto del emperador, que contradice 
radicalmente la interpretación tradicional.15 Por ejemplo, mientras autores 
como Suetonio, Dio Casio, Marcial y Eusebio afirman que Domiciano exigía 
que lo llamaran deus ac dominus (ver nota 14), los autores contemporáneos de 
Domiciano no suelen dirigirse así al emperador. Aun Estacio y Quintiliano, a 
quienes Domiciano había comisionado unos escritos, no lo llaman de esa 
manera. Sólo Marcial y algunos otros que no gozaban de mucha aceptación en 
la corte se dirigían con esos términos al emperador, con la esperanza de ganar 
el favor real que no gozaban.16 Las monedas, inscripciones y medallones de la 
época de Domiciano tampoco lo llaman dominus et deus (Thompson 105s.). 

En realidad faltan evidencias convincentes de que Domiciano aumentara el 
culto imperial más que sus antecesores y sus inmediatos sucesores (Nerva, 
Trajano), y persiguiera sistemáticamente a los cristianos. De hecho, el reinado 
de Augusto al principio del siglo fue en muchos aspectos el apogeo del culto 
al emperador. En su definitivo análisis del tema S. R. F. Price afirma que no 
hubo ningún aumento significativo en esa época ni en la construcción de 
templos del culto imperial ni en la presencia de sacerdotes de dicho culto.17 Sin 
embargo Iocalmente, especialmente en Efeso, debe haber sido muy llamativa 
y chocante para Juan la construcción del inmenso templo a Domiciano 
inaugurado en 89/90 a.C., con su gigantesca estatua del emperador.18 

Entender algo del ambiente en que escribieron los detractores de 
Domiciano ayuda a explicar las raíces de su polémica vitriólica contra quien 
antes había sido el promotor de varios de ellos. La dinastía flaviana terminó 
con la muerte de Domiciano en 96 d.C. Su sucesor, Nerva (96-97), comenzó 
a proclamar que una "nueva era" empezaba con su gobierno. Sus monedas 

Eusebio es especialmente irresponsable en su interpretación: toma, por ejemplo, listas de exiliados 
bajo Domiciano, asume sin evidencias que todos eran cristianos, y las interpreta como pruebas de 
una persecución sistemática de los cristianos (Yarbro Collins 1984:56). 
^ Estos autores son principalmente Estacio, Quintiliano, Frontino, Marcial y Silio Itálico. 
' En la segunda edición del libro X de Epigramas, revisado a inicios del reinado de Trajano, 

Marcial se retracta de haber lisonjeado a Domiciano con estos títulos (Thompson 1990:106)' 
Thompson y otros demuestran también la falsedad de acusaciones de intrigas de Domiciano contra 
su padre Vespasiano y su hermano Tito, y que sus victorias militares fuesen ficticias. Contra la 
imagen de Domiciano como feroz tirano y corrupto, va lo escrito por Frontino: "La fama de su 
justicia ganó la lealtad de todos" (Str 2.11.7). Josefo también alaba a Domiciano por no aceptar 
acusaciones falsas de delatores (Vit 76). Aun Suetonio reconoce esta virtud de Domiciano (Don, 
9.3), pero intenta demostrar que el emperador se volvió tirano después del 89 d.C. Brian Jones 
(1979) demuestra la falacia de esta tesis de Suetonio. 
l7Price (1984:59) indica para todo el Imperio trece templos al emperador de 50 a C a 0 diez de 0 
a 50 d.C., y siete de 50 a 100 y de 100 a 150. El medio siglo que incluyó a los flavianos es del 
menor número de templos. 
18 Kraybill (1996:26s„ citando Friesen 1993:41-49) describe en detalle la construcción y pomposa 
dedicación de dicho templo. 



I N T R O D U C C I Ó N G E N E R A L 2 7 

anunciaban libertas publica, salvus, aequitas etjustitia. Trajano (98-117), al 
sucederlo, volvió a un gobierno centralizado con apoyo militar pero en su 
ideología continuó promulgando la "nueva era" que había anunciado Nerva 
(Thompson 1990:111). El círculo de autores que rodeaban a Plinio, Tácito y 
Suetonio se hizo propagandista oficial de esa "nueva era". Uno de sus métodos 
de complacer a Trajano y glorificar su reinado era el de denigrar a su principal 
antecesor, Domiciano (Thompson 1990:115). 

Aunque el papel de Domiciano mismo no haya sido lo que antes se creía, 
la importancia central del culto imperial para el Apocalipsis no disminuye. Para 
el Imperio Romano cada vez más heterogéneo, con su enorme diversidad de 
culturas y religiones, el culto al emperador prometía ser su principal fuerza 
cohesiva. En toda la antigüedad el estado y la religión estaban 
inseparablemente vinculados; el culto era el lazo de unión cívica. Para el 
Imperio Romano el problema de los cristianos era esencialmente político. 
Negarse a adorar al emperador era una falta de patriotismo, algo parecido a lo 
que hoy sería quemar la bandera o negar el saludo. 

Aun cuando Domiciano no impusiera su culto sistemáticamente, no cabe 
duda de que sus oficiales serían más que capaces de deportar a un líder 
peligroso como Juan. Y Juan sería más que capaz de percibir que el culto 
imperialista introdujo a los cristianos en una lucha hasta la muerte y que traería 
problemas más severos y persecuciones más crueles en el futuro. Es muy 
probable que Juan se orientara más por las profecías de Daniel que por su 
contexto inmediato, y con intuición profética anticipara una realidad que 
pronto caería sobre los cristianos. En ese sentido, Yarbro Collins (1984:77,84-
110) habla de una "crisis percibida" por Juan, aunque probablemente muchos 
de sus contemporáneos cristianos no la veían. 

Es importante también reconocer el alto grado de influencia que el culto al 
emperador, sin estar impuesto por decreto imperial, tenía en toda la vida y 
cultura de Asia Menor en esa época.19 Una ciudad como Efeso tenía muchos 
templos dedicados a diferentes emperadores y sus estatuas en edificios 
públicos, fuentes, calles y puertas de la ciudad (Thompson 162; Price 
1984:135s.). Se hacían sacrificios rituales de animales ante las imágenes.20 El 
sumo sacerdote (arjiereus) del emperador convocaba y presidía la asamblea 
provincial, y ésta recibía autorización para erigir templos provinciales 
(neokoros) al emperador. El culto era función del municipio y de una u otra 
manera se consideraba obligación de todos los ciudadanos. 

Los festivales del emperador podían durar varios días. El sumo sacerdote 
provincial solía encabezar la procesión, vestido de púrpura y llevando corona, 
precedido por jóvenes que arrojaban incienso. Marchaban también represen-

"Thompson (1990:160-164); Kraybill (1996:29); Case (1919:8); van Daalen (1986:27,184). 
20 Price (1984:188) afirma que dichos sacrificos no se hacían a la persona del emperador, sino a su 
favor. Reconoce, por otra parte, que les era más fácil atribuir cualidades divinas a una imagen que 
al mismo emperador en persona (184). 



4 Í > A P O C A L I P S I S 

laníos de otras ciudades. Al pasar éstos por las calles, los ocupantes de las 
casas ofrecían sacrificios sobre pequeños altares (Thompson 1990:162). No 
hacerlo era lucir antipatriótico, privando a la ciudad de la bendición de los 
dioses (y de las entradas materiales derivadas del mismo culto). 

Van Daalen (1986:184) señala acertadamente que el culto al emperador 
"afectaba la vida entera, dominaba el municipio y el mercado, el estadio 
deportivo y el teatro, la mesa de comer y la cirugía del médico, la cama nupcial 
y el prostíbulo, los medios de comunicación y la misma subsistencia de la 
gente". En el mercado la carne era sacrificada a los dioses, y en la mesa la 
comida comenzaba con un acto ritual de culto. Los gremios mercantiles y las 
líneas navieras solían tener también sus imágenes, pequeños altares y 
santuarios (ver 2:20, Tiatira). 

Por otra parte, sería un error pensar que el culto al emperador y la 
persecución de los cristianos eran los únicos problemas que preocupaban a 
Juan. El mismo proyecto de religión imperial era síntoma de una crisis 
ideológica que ya venía desde décadas anteriores y que Roma nunca lograría 
resolver.21 A fines del siglo I se vivían crisis morales y sociales que en mucho 
se parecen a nuestra coyuntura a fines del siglo 20. Al escrutar el libro del 
Apocalipsis con la lupa histórica, descubrimos que el autor inspirado estaba 
muy consciente de esta multifacética crisis y dirigió su palabra profética a 
todos sus aspectos: explotación y esclavitud, especulación e inflación, 
consumismo y hambre, militarismo y represión, el culto al poder y al éxito, la 
falta de respeto a la verdad y el deterioro del valor de la palabra. ¡El vidente 
de Palmos conocía muy bien las entrañas de la bestia! 

Lectores de hoy que viven seguros, cómodos y tranquilos, "conformados 
a este siglo", difícilmente podrán entender bien el Apocalipsis. Sólo 
comenzarán a percibir su mensaje si logran insertarse mental y emocionalmente 
en la precaria situación de las comunidades del siglo I, como también en su 
propia situación hoy. Cada página del libro tendrá que leerse con una intensa 
empatia capaz de compartir la angustia del contexto original. No basta reducir 
el libro a diagramas dispensacionalistas: el Apocalipsis nos llama más bien a 
entregar nuestra vida a ese atrevido riesgo que se llama fe. 

Interpretar e! A p o c a l i p s i s cristocéntrícamente 
Jesucristo es el personaje central de todo el libro; el tema central de todo 

el Apocalipsis es: Cristo es el Señor. Pero Jesús es muchas veces el personaje 
olvidado en el Apocalipsis. A menudo se presta más atención al dragón que al 
Cordero. Una lectura "bestiacéntrica" del Apocalipsis jamás podrá edificar 
nuestra fe ni alimentar nuestra esperanza, como era el propósito de este libro 
para sus lectores. 

31 Ver especialmente la brillante obra de Charles Norris Cochrane (1949), y R. M. Grant (1970). 



I N T R O D U C C I Ó N G E N E R A L 2 9 

Más que un libro sobre el fin del mundo, el Apocalipsis es un libro sobre 
Aquel que es principio y fin de todo. No es una bola de cristal sino una serie 
de retratos de Jesús. El primer capítulo se compone de un himno a Cristo (1:4-
8) y una visión de Cristo, el glorioso Hijo de hombre en medio de bellos 
candelabros de oro (1:9-2). En seguida escuchamos su voz dirigida a las 
comunidades (caps. 2-3). En el capítulo 5 el anciano lo introduce como león, 
pero cuando Juan se vuelve a verlo se sorprende al encontrar un cordero (la 
designación más frecuente de Jesús en el Apocalipsis), el único que es digno 
de abrir los sellos. En 11:15 Jesús es el victorioso Señor de señores; en 12:5, 
el niño varón nacido de la mujer vestida del sol; en f9:11, el invencible 
guerrero montado en un caballo blanco; en 21:1-9, el esposo de la nueva Israel. 
Aun cuando se lo menciona poco, y los aliados del dragón parecen dominar el 
escenario, detrás está Jesús como vencedor de todas las fuerzas del mal, 
habidas y por haber.22 

Ningún tema es más central y enfático en el Apocalipsis que el señorío de 
Cristo. Todo en este libro está subordinado a él. Pero Cristo aparece rodeado 
de una profusión tan abundante de imágenes, sujetos y símbolos, que corremos 
el peligro de perder la visión de Jesús y clavar la mirada en tanta otra cosa 
secundaria. Para interpretar bien el libro necesitaremos en todo momento una 
mente sujeta a la cautividad de Cristo y una imaginación rigurosamente 
disciplinada para no ver nada "sino a Jesucristo, y éste crucificado". 

Leído con los ojos clavados en la bestia, el Apocalipsis inevitablemente 
será un libro morboso y lúgubre. Si el dragón y sus secuaces son el centro de 
la historia, somos los más miserables sobre la faz de la tierra. ¡Pero Jesucristo 
es el centro de la historia y el Señor del futuro! Este glorioso mensaje del 
Apocalipsis da un gozo que ninguna circunstancia puede apagar ni ningún 
tirano puede aplastar. ¡Jristos Kuriosl Porque Cristo vive, el llanto se convierte 
en canto (Ap 5) y la endecha en doxología. 

Interpretar el Apocalipsis imaginativamente 
Puesto que la mayor parte del libro consiste en visiones típicas del género 

apocalíptico, debemos leerlo con los ojos de la imaginación, viendo por la fe 
los cuadros que el texto nos dibuja y dejando que ellos digan su mensaje. 
Cristo le mandó a Juan escribir lo que había visto, para que nosotros también 
lo veamos. El Apocalipsis es un libro para los que tienen ojos para ver. 

Como señalamos anteriormente, el libro del Apocalipsis apela 
constantemente a nuestros sentidos de percepción: la vista (candeleras de oro, 
tronos, joyas, animales, ¡hasta una ramera voluptuosa!), los oídos (trompetas, 
truenos, arpas, flauta, cataratas impetuosas), el olfato (perfumes, azufre), el 
tacto (la mano del Señor sobre la cabeza de Juan; el Cordero toma el libro, 
Juan toma el librito) y el gusto (un libro agridulce, agua de vida, frutos de cada 

22 Sobre la eristología del Apocalipsis ver Comblin (1969): Bauckham (1993B:54-108). 



4Í> 

A P O C A L I P S I S 

nir:;). I ,as visiones del ángel fuerte (10:1-3) y de la mujer vestida del sol (12:1-
2) empujan nuestra imaginación hasta los límites de su capacidad y creatividad. 
El libro entero nos invita a leerlo con todos nuestros sentidos de percepción en 
su máxima intensidad: De este modo, leer el Apocalipsis más que ser una mera 
lectura será una vivencia: la experiencia personal y empática de todo lo que 
vivía Juan mismo en sus encuentros con el Señor resucitado. 

Todo el libro del Apocalipsis vibra con una increíble fuerza dramática. 
Cuanto más profundizamos en este libro, más va tomando un cierto carácter 
cinematográfico, con un dramatismo digno de competir con los mejores 
productos del séptimo arte. Si realmente hemos entrado en la vivencia del 
Apocalipsis hasta compartir el mundo simbólico del autor, el libro comienza 
a invadir nuestros sueños con toda su imaginería surrealista. De hecho, gran 
parte del lenguaje de las visiones es onírico (lenguaje de sueños), y activa los 
arquetipos de nuestro inconsciente igual que en muchos sueños. 

Sin duda sería un error suponer que todo el simbolismo del Apocalipsis no 
es más que un código secreto para una serie de ideas que Juan quería expresar. 
Lo que Dios le permitió ver a Juan, quiere que también lo veamos nosotros. No 
podremos entender este libro sin utilizar constantemente nuestra imaginación 
visual. En todo momento tenemos que ubicarnos ante la enormemente creativa 
mente del vidente y preguntarnos no sólo "¿qué significa esto?", sino más bien 
"¿cómo funciona esto a nivel de la imaginación apocalíptica? ¿Qué está 
viviendo Juan aquí?".23 

Sin embargo, también sería un error creer que todo el libro es visual. De 
hecho, hay "visiones" que son escasamente visualizabas. Aunque quizá un 
Jerónimo Bosch o un Salvador Dalí podría pintarnos un personaje que viene 
chupando una espada con su boca (1:16; 19:15), ni ellos podrían representar 
ópticamente "granizo y fuego mezclado con sangre" (8:7). En este caso, Juan 
está obviamente meditando no sobre una visión sino sobre un texto, Ezequiel 
38:22. El resultado es una conflación de elementos visualmente 
incompatibles.24 

Más que literal y denotativo* (como el lenguaje de Pablo o de los 
Evangelios), el lenguaje del Apocalipsis es mayormente connotativo*, 
sugerente, evocativo. Es lenguaje de poeta, lenguaje alusivo que despierta 
emociones mediante las asociaciones mentales más profundamente arraigadas 

- Esta calidad especial de la imaginación apocalíptica se plasma en una anécdota del poeta y pintor 
William Blake. Cuando le preguntaron si al mirar al sol él veía "un disco redondo de fuego parecido 
a una guinea" (moneda inglesa), Blake contestó: "No, no, yo veo una compañía innumerable de 
huestes celestiales que claman 'Santo, Santo, Santo, Señor Dios Todopoderoso." 
2,4 "Y lo litigaré contra él con pestilencia y con sangre; y haré llover sobre él ... impetuosa lluvia 
ton-encial, y piedras de granizos, fuego y azufre (Gog)" (Ez 38:22 BJ). Elementos descriptivos en 
Ezequiel que simplemente simbolizan el juicio divino, Juan los convierte en una imagen compuesta 
inconcebible, ya que nadie podría mezclar (término agregado por Juan) granizo, fuego y sangre. Sin 
embargo, la misma imposibilidad fantástica de la imagen apunta a la trascendencia del juicio de 
Dios, más allá de nuestra racionalidad humana. 



I N T R O D U C C I Ó N G E N E R A L 3 1 

en la conciencia de la comunidad. Ante las amenazas que Juan percibía en su 
contexto histórico, utiliza este lenguaje para crear un universo simbólico 
alternativo a la "realidad" que los rodeaba. 

Como obra de arte que es, la interpretación del Apocalipsis tiene que incluir 
una dimensión estética. El texto inspirado pinta los cuadros, pero "la belleza 
está en el ojo del observador". El libro activa la imaginación creyente para 
hacer su propio trabajo creátivo ante el estímulo que viene desde Patmos. Por 
eso hay un legítimo elemento subjetivo ante este libro, que no es lo mismo que 
especulación. Es más bien respuesta estética a una obra de arte.25 

En el caso del Apocalipsis es importante distinguir dos niveles de 
interpretación: lo exegético (lo que el texto dice, el cuadro que las palabras 
dibujan) y lo estético (la manera personal de "leer" los cuadros y responder a 
su impacto). Pero también la interpretación estética e intuitiva tiene que ser fiel 
al texto, al cuadro que Juan pintó. Y será siempre crucial no confundir los dos 
niveles ni confundir legítimas respuestas estéticas con un análisis exegético 
objetivo. 

Interpretar el Apoca l ips i s pastoralmente 
Juan de Patmos era pastor de corazón: escribía para orientar a las 

congregaciones y fortalecerlas en tiempos de prueba y peligro. Se distingue de 
los demás autores apocalípticos por su decisiva orientación pastoral. En 
contraste con ellos, se identifica explícitamente, se dirige a un circuito de 
congregaciones específicas, y aun "interrumpe" sus visiones para transmitir 
siete cartas pastorales a las comunidades. El Jesús que se le aparece se 
caracteriza por ser el "gran Pastor de las ovejas" (He 13:20), y Juan mismo 
comparte ese tierno y sensible corazón de su Maestro. 

El libro del Apocalipsis puede enseñarnos mucho sobre una pastoral de 
acompañamiento y de crisis. Desde la antigüedad ha servido poderosamente 
para fortalecer a los que confrontaban peligro y persecución. Así, por ejemplo, 
su lectura en la cárcel sostenía la fe de los mártires de Lyon (177-178 a.C.) (cf. 
García Cordero, 1962:20). Por otra parte, sólo una perspectiva conse-
cuentemente pastoral nos permitirá entender el mensaje del libro. El 
Apocalipsis es una lectura para mártires, no primordialmente para "expertos en 
profecía". Nace de una. intención profundamente pastoral, y sólo si 
compartimos esa intención podremos compartir también su gozo, esperanza y 
osada tenacidad. 

23 Sweet (1979:13) propone que el impacto de la lectura del libro (en más o menos hora y media) 
sería comparable al de un drama poético o una opera, "más como música que como discurso 
racional". Con esa lectura oral "las repeticiones, demoras y cambios de clave producirían un efecto 
total que sería tanto emocional como racional". 



4 Í > A P O C A L I P S I S 

Interpretar el Apoca l ips i s prácticamente 
Es necesario interpretar el último libro de la Biblia desde una perspectiva 

radical e integralmente ética. Toda la enseñanza del libro pretendía orientar la 
conducta de los fíeles en medio de circunstancias muy difíciles y conflictivas. 
Juan insiste en que la bienaventuranza del libro será precisamente para los que 
llevan a la práctica consecuente el mensaje profético con todas sus exigencias 
éticas. 

Se hará evidente en el análisis del texto que esta práctica del mensaje 
profético no se limita a la esfera de la moral personal y privada. Juan tiene 
mucho que decir también sobre la justicia social y económica, y sobre la 
postura que han de asumir los seguidores del Cordero ante su mundo. Su 
enfoque es contextual, frente a las realidades contemporáneas del Imperio 
Romano. Plantea a los fíeles una ética evangélica integral, con especial énfasis 
en la fidelidad histórica en la crisis de su sociedad. 

Interpretar el Apoca l ips i s sinópticamente 
Este libro es una obra de arte, con una estructura arquitectónica digna de 

una gran catedral o la unidad coherente de una gran obra de teatro. Jacques 
Ellul ha descrito muy bien este libro como Arquitectura en movimiento 
(traducción del título francés de su comentario). Para eso nos toca ahora 
analizar el esquema de la obra y proponer un bosquejo de su estructura. 

5. ESTRUCTURA Y SMETKÍAS DE UNA OBRA MAESTRA 

DE ARQUITECTURA 

Prácticamente todos los comentaristas del Apocalipsis concuerdan en que 
el libro, a pesar de una primera impresión de desorden y desorganización, tiene 
una estructura muy bien armada. Es una obra de arte, con una bella simetría en 
la arquitectura de su construcción literaria.26 Hay consenso general también de 
que esa estructura del Apocalipsis, cuidadosamente construida por Juan, es 
parte de su mismo mensaje e indispensable para entenderlo. Pero, 
curiosamente, a la hora de formular el bosquejo del libro, no parece haber dos 
analistas que descubran el mismo "esqueleto" de este cuerpo.27 Ni siquiera 
existe consenso en cuanto a todas las divisiones principales del libro. La razón 

26 "El Apocalipsis es un libro perfectamente compacto y coherente, hijo de una poderosa 
imaginación que nunca se pierde por el difícil laberinto de sus casi insoflables fantasías", de modo 
que "no es tan difícil dar con la clave de su mensaje" (González Ruiz 1987:9). 
27 Algunos eruditos (Ellul, P.Richard) han encontrado en el Apocalipsis una estructura concéntrica 
o espiral, pero es dudoso que el autor mismo haya escrito su libro con dicha intención (y es menos 
probable si el proceso de composición era complejo, compuesto por diversas etapas). Parece difícil 
imaginar que los oyentes originales de la lectura del libro hubieran percibido estructuras tan 
complejas. 



I N T R O D U C C I Ó N G E N E R A L 3 3 

básica parece ser que el pensamiento de Juan es muy dinámico y fluido. 
Genialmente, maneja a la vez varios esquemas superpuestos armoniosamente, 
de manera que el conjunto total de la obra avanza con impresionante integridad 
estética y fuerza reveladora. 

Una primera indicación de la estructura del libro es obviamente la serie de 
septenarios: siete cartas, siete sellos, siete trompetas y siete copas. Algunos 
autores encuentran además otros septenarios no enumerados.28 Esta técnica de 
esquemas séptuples, clásica en la literatura apocalíptica, parece ser la 
estructura básica básica del libro.29 

Dentro de los septenarios, Juan también sigue un esquema muy simétrico 
de desarrollo. En cada serie, los cuatro primeros elementos siempre van juntos. 
Los cuatro primeros sellos son los cuatro caballos y jinetes, con una obvia 
temática común. Igualmente las primeras cuatro trompetas son juicios sobre 
tierra, agua dulce, agua salada y cielo (8:7-12), unidos entre sí y obviamente 
distintos de las trompetas quinta y sexta. Las cuatro primeras copas (16:1-9) 
corresponden punto por punto al anterior cuarteto de trompetas. 

Además, Juan inserta dentro del desarrollo de los septenarios una serie de 
preludios, interludios y paréntesis. Los interludios van típicamente entre el 
sexto y el último elementos, creando así una tensión dramática de irresistible 
fuerza. En los capítulos 12 y 13 Juan incorpora toda una alegoría que podemos 
titular "el drama del dragón", que sigue en el capítulo 17 con el juicio contra 
la ramera y en el capítulo 20 con el triste final del dragón mismo. Todos estos 
relatos intercalados, que a veces parecen estar desconectados del contexto, a 
menudo se vinculan muy significativamente tanto con lo que los precede como 
con lo que los sigue. Son clave para entender el libro, aunque complican un 
poco nuestros afanes de logar nítidos bosquejos. 

A la par de este esquema numérico, otros comentaristas han propuesto 
esquemas temáticos para la estructura del libro. Tenney ofrece un enfoque 
cristológico: Cristo en su Iglesia (1-3), Cristo en el cosmos (4:1-21), Cristo en 
su conquista (17:1-21:8) y Cristo en la consumación (21:9-22:5). Paul Minear 
coordina el libro en torno al tema de la victoria: la promesa de victoria (1:9-
3:22), el Cordero como Vencedor (4:1-8:1), los profetas como vencedores 
(8:2-11:18), los fieles como vencedores (11:19-15:4), la victoria sobre 

28Lohmeyer (1953) analiza "siete visiones del reino del dragón" en los caps. 12-13; "siete visiones 
de adoradores del Cordero y la bestia" en el cap. 14 y "siete visiones de la caída de Babilonia" en 
17:1-19:10. Cf. Lilje (1957:25); Rist (1957 XII:360-362). La Biblia de Scofield encuentra "siete 
personajes" (12:1-14:20), "siete ayes" (17:1 -20:15) y "siete cosas nuevas" (21:1 -22:21). El cap. 10 
habla de siete truenos pero el ángel le prohibió a Juan transcribirlos. 
25Desde el primer relato de la creación (Tenney 1957:37), los esquemas séptuples corren por toda 
la Biblia. Beasley Murray (1974:31) relaciona los septenarios de juicio con Lv 26:18-28 y señala 
que Juan triplica su intensidad al multiplicarlo en tres series de siete (sellos, trompetas, copas), 
logrando así un climax de impactante fuerza. Es importante entender que los sellos, las trompetas 
y las copas no vienen en una secuenciacronológica sino que son básicamente paralelos, con cambios 
de énfasis y aumento de severidad en cada serie. 



A P O C A L I P S I S D E J U A N 

Babilonia (15:5-19:10) y la victoria sobre el diablo (19:11-22:7). John Stott 
enfoca la temática eclesiástica (tema general: "el Cristo y su Iglesia") y lo 
divide como sigue: nuestra vida en Cristo (1-3), nuestra seguridad en Cristo (4-
7), nuestro testimonio a Cristo (8-11), nuestro conflicto por Cristo (12-14), 
nuestra vindicación por Cristo (15-20) y nuestra unión con Cristo (21-22). 
Sweet propone un esquema bastante sencillo: las siete cartas (2-3), los siete 
sellos (4:1-8:1), las siete trompetas (8:2-14:20) y las siete copas (14:1-22:5). 
Todos estos y otros bosquejos parecidos encuentran base en el texto y pueden 
ser útiles para la predicación fiel del Apocalipsis.30 

Sin pretender haber descubierto el único y definitivo esquema del libro, 
proponemos el siguiente bosquejo basado en el énfasis y los contenidos 
predominantes en tres partes sucesivas del libro. Sentimos que corresponde a 
la progresión del argumento como lo podrían haber sentido los primeros 
oyentes, y hemos comprobado en la predicación que ayuda también al oyente 
moderno. 

El libro del Apocalipsis es una joya literaria y espiritual. Por su estructura, es 
una catedral gótica de multiplicidad en unidad. Es un cántico cósmico, una danza 
del gozo evangélico.31 Es una fiesta de imágenes y celebraciones. Es un museo 
de pinturas surrealistas y una sala sinfónica de conciertos extraordinarios. Es un 
manual para mártires y un mapa de los caminos históricos del discipulado fiel. Y 
sobre todo, es en todas sus páginas un retrato del rostro de nuestro amado Señor 
y Salvador. 

3UTenney (1957:ix,x,33); Minear (1968:xvii); Stott (1954:163-174); Sweet (1979:52-54). 
31 En una bella pero difícilmente traducible frase, Paul Minear describe el Apocalipsis como "an 
animated and passionate dance of ideas" (una danza de ideas animada y apasionada"); cita en 
Eugene Peterson (1988:xii). 



BOSQUEJO GENERAL 

I. Prólogo (1:1-8) 
A. Título y prefacio (1:1-3) 

¡Juan de Patmos nos habla hoy, bien claramente! 
B. Un saludo que se vuelve doxología (1:4-8) 

1. Una triple bendición (l:4-5a) 
2. Una triple doxología (1:5b-8) 

¡Con mucha razón lo llaman el teólogo! 
¡y un teólogo que se mete en política! 
No podemos servir a Dios y a Mamón 
Ser testigo significa poner la vida (1 Jn 3:16-17). 

Apéndice: "El Cristo de Velázquez" de Miguel de Unainuno 

II. Primera Parte: Visiones del Señor (1:9-5:14) 
A. Primera visión del Señor: 

Revelación y voz del Hijo de hombre (1:9-3:22) 
1. Cristo vive y está presente (1:9-20) 

a. Un pastor preso ve a Cristo (1:9-11) 
Juan de Patmos: preso, profeta y pastor 
Juan (le Patmos: poeta y pintor 
Juan (le Patmos: rebelde con causa 

b. Patmos se transforma en templo y monte de transfiguración 
(1:12-16) 
c.Jesús comisiona a su profeta (1:17-19) 

Jesucristo, Vencedor de la Muerte 
d. Una nota aclaratoria que nos confunde más ( 1:20) 

2. El Hijo de hombre manda mensajes a las iglesias (2:1-3:22) 
a. Cristo habla a la congregación de Efeso: 

Una iglesia activista, sin amor (2:1-7) 
No bastan el activismo y el éxito 
Tampoco basta la ortodoxia 

b. Cristo habla a la congregación de Esmirna: 
Una iglesia pobre, ¡pero rica! (2:8-11) 
La iglesia no es una meritocracia 
(mucho menos una plutocracia) 
De los pobres es el Reino de Dios 
Cuando ser cristiano huele a antipatriótico 
Jesucristo, y sólo él, es el Primero y el Ultimo 

c. Cristo habla a la congregación de Pérgamo: 



4Í> 
A P O C A L I P S I S 

Una iglesia fiel, pero infiltrada (2:12-17) 
¿Hay "cristianos" idólatras y politeístas hoy? 
Cuando surge un Balaam, no está lejos un Balac 
Donde se juntan Balaam y Balac, por detrás está Satanás 

d. Cristo habla a la congregación de Tiatira: 
Una iglesia engañada por falsas profecías (2:18-29) 
Cuando "business is business" significa idolatría 
¡Cuidado con las falsas profecías! 

e. Cristo habla a la congregación de Sardis: 
Una iglesia famosa, pero muerta (3:1-6) 
La "imagen " también puede ser ídolo 
La idolatría más sutil para la iglesia hoy: la "exitolatría " 

f. Cristo habla a la congregación de Filadelfia: 
Una iglesia débil, pero fiel (3:7-13) 
"Lo implacable que debe ser la verdad" 
La Iglesia: una comunidad alrededor de la Palabra 
¡Lo que Dios puede hacer con una iglesia de "poco poder"! 
El Dios de las puertas abiertas 

g. Cristo habla a la congregación de Laodicea: 
Una iglesia orgullosa, ¡que daba asco! (3:14-22) 
A Dios le gusta la gente que se define 
Ser cristiano es (entre otras cosas) una vocación política 
El Cristo Rey practica el poder compartido 
Cristo sigue tocando a nuestra puerta 

B. Segunda visión del Señor: el trono y el Cordero (4-5) 
!. El trono de Dios: centro del universo entero (4:1-11) 

a. La sala del Trono (4:1-8a) 
i. Los veinticuatro ancianos (4:4) 
ii. Los cuatro vivientes (4:6b-8a) 
Ser "realista" significa poder ver el cielo 
Se necesita urgentemente: una teología de la vida y del poder 

b. La adoración al Creador (4:8b-11) 
i. La adoración de los cuatro vivientes (4:8b-9a) 
ii. La adoración de los veinticuatro ancianos (4:9b-11) 
¡Mucho cuidado! ¡la adoración puede ser peligrosa! 

2. La visión del Cordero (5:1-14) 
a. El libro que hizo llorar a Juan (5:1-4) 
b. El Cordero que ha vencido (5:5-7) 

i. El anuncio del anciano (5:5) 
ii. La visión del Cordero (5:6-7) 
La cruz: la potencia de la impotencia 

c. El Cordero transforma el llanto en canto (5:8-14) 



B O S Q U E J O G E N E R A L 

i. La adoración de los vivientes y los ancianos (5:8-10) 
¡Sin música y perfume no hay cielo! 
ii. El himno de los vivientes y los ancianos (5:9) 
El Reino de Dios no procede de este mundo, 
pero sí viene a esta tierra 
El extraño (y muy político) lenguaje de la salvación (5:9-10) 
iii. La adoración de la multitud angelical (5:11) 
La Biblia: un libro sorprendentemente materialista 
iv. La adoración de la creación entera (5:13) 
Para hacer frente a la realidad, necesitamos una teología 
de la creación 
v. El amén de los vivientes (5:14) 
Cómo decir "amén " cristianamente 



L PRÓLOGO (1 :1 -8 ) 
Aunque el reinado de Domiciano no parece haber traído ningún auge 

especial ni del culto imperial ni de persecución contra cristianos, es evidente 
que Juan mismo percibía que las congregaciones de Asia Menor estaban 
amenazadas gravemente. La amenaza era doble. En primer lugar, el significado 
teológico y el peligro implícito que representaba el culto al emperador, que ya 
se practicaba hacía casi un siglo. En segundo lugar, el poco entendimiento, el 
conformismo y el acomodo al sistema por parte de muchos fieles (algunos 
seducidos también por los encantos de la ramera), lo que en el fondo 
representaba una negación del evangelio mismo.1 Algunos dirían que dicha 
percepción de Juan era más subjetiva que objetiva, pero otros la considerarían 
profética, como una especie de "alarmismo realista" en tiempos engañosamente 
"normales". 

Para responder a esa situación, el autor inspirado comienza ayudando a los 
creyentes a tener una muy clara visión de la persona y del poder de su Dios. 
Esa es la primera necesidad de toda comunidad cristiana bajo toda 
circunstancia, y sobre todo cuando está inmersa en pruebas y peligros. 

El requisito indispensable para Moisés, antes de emprender su misión 
liberadora, fue la visión de Yahvé en la zarza que ardía sin consumirse. El 
ministerio profético de Isaías también se inició con una poderosa visión de 
Dios (Is 6). Todo siervo del Señor, igual que Moisés e Isaías, tiene que conocer 
a Dios. "El pueblo de los que conocen a su Dios se mantendrá firme y actuará" 
(Dn 11:32 BJ). 

Antes de dirigir su mirada a la difícil problemática de su época, Juan enfoca 
bien la visión del Señor, majestuoso y soberano. Primeramente ve al Hijo de 
hombre en medio de los candeleras (1:9-20), visión que procede a comentar 
específica y detalladamente para cada una de las siete congregaciones (caps. 
2-3). Después recibe una majestuosa revelación de Dios (cap. 4: "el que está 
en el trono") y del Cordero, vencedor, único digno de abrir los sellos, 
merecedor de toda alabanza (cap. 5). Estas visiones de nuestro Dios son para 
Juan el fundamento firme de la fe y de la fidelidad. 

Pero antes de compartir estas visiones del Señor, Juan introduce la obra 
entera con un prólogo (1:1-8). 

1 La más dramática expresión de este peligro aparece en las vehementes denuncias contra los 
nicolaítas (2:6,14s., 20-23). Bauckliam (1993A:376) afirma que otros pasajes también reflejan que 
entre muchos cristianos había una atracción hacia el Imperio. 



4í> 
4 Í > A P O C A L I P S I S 

A » TÍTULO Y PREFACIO ( 1 : 1 - 3 ) 

'Esta es la revelación de Jesucristo, que Dios le dio para mostrar 
a sus siervos lo que sin demora tiene que suceder. Jesucristo 
envió a su ángel para dar a conocer la revelación a su siervo Juan, 
2quien por su parte da fe de la verdad, escribiendo todo lo que vio, 
a saber, la palabra de Dios y el testimonio de Jesucristo. 
3Dichoso el que lee y dichosos los que escuchan las palabras de 
este mensaje profético y hacen caso de lo que aquí está escrito, 
porque el tiempo de su cumplimiento está cerca. 

Los primeros versículos, que probablemente colgaban del rollo como título, 
nos dan inmediatamente la clave para el mensaje del Apocalipsis: Apokalupsis 
lésou Jristou, "¡Revelación de Jesús el Cristo!" Nos indican también que el 
escrito no es meramente un mensaje del pastor Juan sino que viene por 
inspiración divina: Dios se lo reveló a Cristo, quien lo transmitió "vía ángel" 
a Juan, siervo de Dios, para compartirlo con los fíeles de Asia Menor, también 
siervos de Dios. La introducción nos avisa además del tema central del libro 
(testimonio fiel; obediencia a la palabra profética hasta las últimas 
consecuencias) y nos introduce al personaje central (Jesús, por quien Dios 
envía el mensaje, quien atestigua el mensaje y quien es revelado por todo el 
mensaje). 

El libro entero es revelación de Jesucristo, una especie de "quinto 
evangelio" que vuelve a proclamar las buenas noticias ante las nuevas 
circunstancias del fin del siglo. Los cristianos habían pasado largas décadas de 
lucha y sufrimiento después que Jesús ascendió a la diestra de Dios; Juan 
estaba preso y las comunidades de Asia Menor amenazadas por los poderes 
imperiales y locales. Es entonces cuando Dios "corre el velo" (significado de 
"apocalipsis") y nos permite ver al Cordero, Señor de señores y Rey de reyes. 

Como "apocalipsis" (1:1) y "profecía" (1:3), Dios le dio este mensaje a 
Jesucristo, quien lo comunicó a Juan por medio de su ángel. El Señor usa 
muchos instrumentos, pero la fuente de esta revelación es Dios mismo y Jesús 
es a la vez su receptor, transmisor y tema central. Aun cuando los ángeles 
desempeñan un papel importante en el Apocalipsis, siempre están subordinados 
a Cristo (19:10; 22:8s.). Juan, pastor y visionario de corazón ardiente, fue 
también siervo del Señor en esta cadena de comunicación. El Dios de gracia 
no dejará a su pueblo sin la Palabra, mucho menos en su hora de prueba. Todos 



P R Ó L O G O ( 1 : 1 - 8 ) 4 1 

los recursos de su poder entrarán en acción para orientar y fortalecer a su 
pueblo.2 

El término apokalupsis, que aparece sólo aquí en todo este libro, es muy 
típico de los escritos de Pablo.3 Su uso en este título, sin duda añadido después 
de la finalización del libro, terminó dando nombre a toda la literatura 
apocalíptica. Pero eso no debe confundirnos. Aunque Juan escogió "apocalipsis" 
para titular su escrito, en el libro mismo lo describe más bien como "profecía", 
"testimonio" (marturia) y "palabra de Dios". Estos términos nos dan el 
verdadero género literario de la obra. Es fundamentalmente un libro profético 
y pastoral. Aunque utiliza muchos recursos literarios de la literatura 
apocalíptica, sus diferencias en comparación con ésta son definitivas para 
entender su carácter y mensaje como libro. Más que un libro apocalíptico, es 
esencialmente un libro profético. 

En lugar de buscar credibilidad atribuyendo la autoría del libro a algún 
nombre antiguo (pseudoepigrafía), como hacían habitualmente los autores de 
la literatura apocalíptica, Juan de Patmos se identifica claramente como alguien 
bien conocido entre sus lectores. Además nombra específicamente a las siete 
congregaciones a las que dirige su libro, y hasta agrega sendas cartas pastorales 
a cada comunidad (caps. 2-3). Este carácter profundamente personal y práctico 
marca todo el libro del Apocalipsis, como debe marcar también nuestra 
interpretación. Este libro no fue escrito para especulaciones futuristas sino para 
una lectura radicalmente pastoral y profética en medio de la realidad histórica. 

Por eso, el prefacio declara felices a los que oyen y guardan su mensaje 
profético (1:3; cf. Le 11:28; Mt 28:20, térein, guardar). La bendición 
corresponde a la situación pastoral: un "lector" leía la copia (probablemente la 
única, que circulaba de congregación en congregación), la comunidad 
escuchaba y todos tenían que obedecer las exigencias de la profecía.4 Se daba 
por sentado que los lectores iban a entender el mensaje aun sin texto escrito. 
La bienaventuranza va para los que, como Juan, asumen las demandas del 

2 Esta "cadena" de mediación de la revelación choca con la tendencia del cristianismo occidental de 
pensar sólo en dos niveles: lo divino (arriba) y lo natural (abajo). William Dyrness (1990: 187s.) 
muestra cómo los misioneros, debido a esta ceguera a las instancias intermedias (ángeles, demonios 
y espíritus), funcionan, sin darse cuenta, como una poderosa fuerza secularizante en culturas que 
de hecho corresponden más a la mentalidad hebrea. Dyrness cita un artículo de Paul Hiebert: "The 
Flaw ol'the Excluded Middle" (1982). 
1 El verbo apokaluptó no se usa en todo el Apocalipsis. En las epístolas, apokalupsis y apokaluptó 
se emplean para referirse a la revelación de Diosen la creación (Ro l:17s.) y en Cristo (1 Co 1:7; 
Gá 1:2), a la comunicación de la verdad divina (Ro 16:25; Ef 1:17; 3:3) y de la voluntad de Dios 
(Gá 2:2), a la venida de Cristo (1 Co 1:7), al juicio final (Ro 2:5), a la manifestación de los hijos de 
Dios (Ro 8:19) y a experiencias extáticas (1 Co 14:6, 26, 30; 2 Co 12:1, 7). 
4 Por ser pseudoepigráficos, los libros apocalípticos no solían ser escritos con miras a la lectura 
pública. La referencia a "el que lee" (1:3) es peculiar a Juan y corresponde a su enfoque pastoral. 
Tampoco hay paralelos significativos para la exhortación a "hacer caso de" (terein) la profecía ni 
para el formato epistolario y las siete cartas insertas en este libro. 



4 í> A P O C A L I P S I S 

testimonio y "siguen al Cordero por dondequiera que va" (14:4), siendo fieles 
hasta la muerte (2:10). 

Esto deja claro que para los primeros lectores el problema de este libro no 
era comprender algo sumamente complicado, como si la bienaventuranza 
rezara "dichosos los que entienden estos enredos especulativos". Lo difícil 
tenía que ver más bien con "el costo del discipulado", es decir, el precio 
implicado en obedecer un libro cuyo mensaje y exigencias son tan claros. A 
diferencia de Daniel, el Apocalipsis no es un libro de palabras "selladas y en 
secreto hasta la hora final" (Dn 12:4, 9). Con Cristo el tiempo ha llegado y los 
sellos se rompen. El Apocalipsis no es un libro cerrado de misterios secretos. 
Es un libro abierto cuya "palabra profética más segura ... alumbra en lugar 
oscuro, hasta que el día esclarezca" (2 P 1:19 RVR). La naturaleza y claridad 
del libro era tal que tenían que obedecerlo hasta la muerte. 
—A diecinueve siglos de Juan de Patmos, puede extrañarnos bastante que 

haya dicho que lo que anuncia "sin demora tiene que suceder" (1:1), "porque 
el tiempo ... está cerca" (1:3, el ¡cairos está encima de nosotros). Si fuera un 
anuncio literal de acontecimientos que ocurrirían dentro de pocos años o aun 
meses, tendríamos que concluir que Juan se equivocó y engañó a sus oyentes. 
Pero muchos pasajes del Nuevo Testamento insisten en que "los últimos 
tiempos" ya comenzaron con la venida de Cristo.5 En Mateo 24:21 el sitio de 
Jerusalén en la década del sesenta se describe como "gran tribulación, como no 
la ha habido desde el principio del mundo hasta ahora, ni la habrá jamás" (cf. 
24:15-20, 22s.).6 

Cuando Juan escribe el Apocalipsis, aquella gran tribulación ya había 
pasado y la Iglesia se encontraba en otro "acabóse" de prueba y persecución. 
De una manera similar el Anticristo final es anticipado por "muchos 
anticristos" precursores (1 Jn 2:18; 4:3),7 y el juicio final se prefigura en otros 
juicios divinos como la caída de Jerusalén en el año 70 (Mr 13) y la esperada 
caída del Imperio Romano anunciada y descrita en Apocalipsis 17-19. De ese 
modo las realidades últimas no están lejanas de los lectores ni de nosotros hoy, 
sino intensamente cercanas e inminentes. Se hacen sentir desde ahora, en 
nuestras realidades penúltimas, presionando el presente desde el futuro de 
Dios. 

51 Jn 2:18, 4:3; 1 Co 10:11; 2 Ts 2:7; ver Introducción General. 
6 Exegéticamente Mt 24:21 tiene que referirse a los horrendos sufrimientos de los judíos durante el 
sitio de Jerusalén. Si los relatos de Josefo en el libro V de La Guerra de los Judíos son fidedignos, 
resulta difícil imaginar tribulaciones peores que las de ese período, ni siquiera en la "gran 
tribulación" final. Josefo relata, por ejemplo, que durante el sitio de Jerusalén "el hambre confundió 
toda pasión natural" (5.12.3) a tal extremo que una eminente sefíora llegó hasta cocinar a su propio 
hijito para repartir su carne (6.3.4; cf. 5.10.2s.; 5.12.3). La frase final de 24:21 parece ser un 
modismo para "el acabóse" y no debe tomarse más literalmente que lo que fue la probable intención 
del autor. 
7 Ver arriba, p. 17s. 



P R Ó L O G O ( 1 : 1 - 8 ) 4 3 

El "sin demora" de 1:1 y "cerca" de 1:3 se refieren obviamente al tiempo 
de Juan mismo; el pasaje no se orienta desde alguna supuesta fecha futura (p. 
ej., del siglo 20) después de la cual el fin seguiría inmediatamente. Juan y sus 
lectores vivían en todo momento bajo la fuerte presión de la expectativa 
cristiana de la venida final de Cristo, pero también de sus venidas penúltimas 
y condicionales (p. ej., 2:5, 16; 3:3, 20). "Sin demora" significaba para ellos 
también que al enemigo le quedaba poco tiempo (12:12): la persecución y 
tribulación de la comunidad no duraría tanto, porque el Cordero ya ha vencido 
al dragón. 

Si Juan hubiera querido decir que faltaba poco tiempo antes del fin del 
mundo, obviamente se habría equivocado por casi dos mil años como mínimo. 
Sus términos "sin demora" y "cerca" señalan un sentido intenso del tiempo, la 
urgencia del huiros lleno de Cristo (cf. Gá 4:4). Como bien expresa Foulkes 
(1989:6), no se trata de una urgencia en términos de días o meses sino de 
obediencia, de guardar las cosas escritas en esta profecía (1:3). Urge, hoy y 
siempre, ser fieles a Cristo hasta la muerte. 

Estructuralmente estos tres versículos forman un paralelo impresionante 
con la conclusión del libro y funcionan como marco (como un paréntesis) de 
la "inclusión" literaria de los demás contenidos del libro. Con remachado 
énfasis el pasaje final del libro retoma todos los temas de esta introducción 
(menos el término apokalupsis): 

— la central ¡dad de Jesucristo (22:16-17, 20-21), 
— la mediación del ángel (22:6, 8, 16), 
— el testimonio (22:16, 18,20), 
— la urgencia escatológica (22:6, 7, 12, 17, 20), 
— la palabra profética (22:6-7, 9-10, 18-19) y 
— el deber de cumplirla (22:7, 9) y la bendición para los fieles obedientes 

(22:7, 14; cf Le 11:28). 
La última bienaventuranza (22:7) repite dramáticamente la primera de 1:3, 

con un solo cambio en el orden de las frases, dando más énfasis a la pronta 
venida del Señor: "¡Miren que vengo pronto! Dichoso el que cumple las 
palabras del mensaje profético de este libro". 

/JUAN DE PATMOS NOS HABLA HOY, BIEN CLARAMENTE! 

Ya que el libro del Apocalipsis era un mensaje claro y muy práctico para 
sus primeros oyentes, hoy nosotros debemos buscar "el mensaje del 
mensaje", o sea, el mensaje actual que ese mensaje antiguo dirige a nuestra 
realidad contemporánea. En vez de quedarnos con supuestas explicaciones 
de detalles aislados, debemos buscar el sentido central de cada pasaje y 



4 Í > A P O C A L I P S I S 

después reinterpretar ese sentido para nuestro propio contexto actual. Así 
podremos encontrar "el mensaje (para hoy) del mensaje (de ayer)".8 

¿Qué quiere comunicarnos Dios hoy, a finales del siglo 20, por medio de 
lo que le comunicó a Juan al final del siglo 1 ? Quizá nuestras circunstancias 
parecen muy diferentes de las de ellos, pero de hecho en las últimas décadas 
América Latina ha vivido muchas situaciones parecidas a las luchas de la 
Iglesia en los tiempos de Juan. Basta pensar en los gobiernos militares del 
Cono Sur y Brasil, en la masacre sistemática de cristianos en El Salvador y 
Guatemala, y otras situaciones apocalípticas dentro de nuestro continente. 

Estamos seguros de que las Escrituras son la Palabra de Dios para nuestros 
tiempos. El Dios que habló ayer, también habla hoy. Por eso es necesario 
reflexionar cuidadosamente sobre el significado actual del mensaje de cada 
libro de nuestra Biblia, y específicamente sobre la manera fiel y acertada de 
interpretar y obedecer el mensaje del Apocalipsis para nuestros tiempos. 

Dios tiene abundantes medios y mensajeros para comunicarnos su 
palabra viva, como se la hizo llegar a Juan de Patmos. Pero nosotros, como 
Juan, tenemos que tener el oído abierto para escuchar la voz del Señor y los 
ojos despabilados para" ver sus señales. El vidente Juan además de ver 
visiones apocalípticas era también un agudo y astuto observador de su 
mundo. Aunque hoy también la revelación podría ser visiones, sueños y 
audiciones como las que recibió Juan, estaríamos muy equivocados si sólo 
esperáramos tales manifestaciones y nos quedáramos ciegos a las "señales 
de los tiempos" que nos rodean por todos lados. Por medio de muchas 
señales, coyunturas y voces proféticas a nuestro alrededor, Dios quiere 
hablarnos hoy. 

Apocalipsis nos enseña también que tenemos que interpretar los procesos 
históricos, incluso los nuestros hoy, desde la revelación del Señor. En el 
centro de la respuesta divina a la crisis histórica del tiempo de Juan está toda 
una teología de la historia basada en el señorío de Jesucristo, crucificado y 
resucitado. Apocalipsis nos enseña, por un lado, que es imposible entender 
la revelación de Dios aparte de la historia, de la cual es Señor y dentro de la 
cual se revela y, por otro lado, que como cristianos siempre debemos 
interpretar nuestro momento histórico a la luz del Reino de Dios y su justicia, 
como tan magistralmente lo hizo Juan ante la realidad de su propio tiempo 
(ver Stam 1978/1979). Esta precisamente es la perspectiva del Apocalipsis: 
la fidelidad histórica es la única manera de "hacer caso de lo que aquí está 
escrito" (1:3). 

8 La hermenéutica* moderna habla de la buena interpretación como un "encuentro de horizontes" 
(Gadamer) entre el mundo del texto original y el mundo actual de los intérpretes modernos. Cuando 
Dios nos permite escuchar lo que el Espíritu dijo a las iglesias (Ap 2:7), escuchamos también su 
mensaie Dara nosotros hov. 



P R Ó L O G O ( 1 : 1 - 8 ) 4 5 

Si Dios habla en tiempos de crisis, ¿qué palabra profética habrá querido 
proporcionarnos sobre los quinientos años de conquista y opresión de 
nuestros pueblos indígenas? ¿Qué palabra profética nos daría sobre la larga 
cadena de dictaduras que han azotado a América Latina durante casi todo 
el siglo 20, mayormente con apoyo extranjero? ¿Qué juicio nos daría sobre 
los fracasos del desarrollismo y contrainsurgencia de la década del sesenta, 
de la llamada "década perdida" del ochenta, y del neoliberalismo, desempleo 
galopante y pobreza programada de la década del noventa? Sobre todas esas 
cuestiones Juan de Palmos se hubiera pronunciado proféricamente, como lo 
hizo en cuanto a los problemas candentes de su propia época. Sin duda su 
palabra iconoclasta sorprendería a muchos, como suele pasar con los 
mensajes verdaderamente proféticos. 

La Palabra de Dios pertenece a los que la obedecen (Jn 7:17). Hoy 
también, la bendición feliz de la palabra profética va para los que guardan 
las cosas en ella escritas (1:3). El Apocalipsis no es esencialmente un libro 
de historia futura escrita por anticipado ni un frivolo crucigrama de símbolos 
misteriosos para entretener nuestra curiosidad. Es un mensaje profético que 
tiene que ser obedecido hasta las últimas consecuencias. Cualquier 
interpretación del Apocalipsis que no sea profundamente ética o que no 
tenga exigencias de una práctica radical es seguramente una interpretación 
errada. Lamentablemente gran parte del enfoque apocalíptico de hoy cae en 
esa última categoría. A lo largo de nuestro comentario trataremos de marcar 
una senda que sea a la vez fiel al texto y a nuestra actual realidad histórica, 
único lugar posible para nuestra obediencia a la palabra profética. 

B . U N S A L U D O Q U E S E VUELVE DOXOLOGÍA 

( 1 : 4 - 8 ) 

"Yo, Juan, escribo a las siete iglesias que están en la provincia 
de Asia: 

Gracia y paz a ustedes de parte de aquel que es y que era y que 
ha de venir; y de parte de los siete espíritus que están delante de 
su trono;5y de parte de Jesucristo, el testigo fiel, el primogénito de 
la resurrección, el soberano de los reyes de la tierra. 

AI que nos ama 
y que por su sangre nos ha librado de nuestros pecados, 

Bal que ha hecho de nosotros un reino, 
sacerdotes al servicio de Dios su Padre, 

¡a él sea la gloria y el poder 
por los siglos de los siglos! Amén. 



4Í> A P O C A L I P S I S 

'¡Miren que viene en las nubes! 
Y todos lo verán con sus propios ojos, 
incluso quienes lo traspasaron; 

y por él harán lamentación todos los pueblos de la tierra. 
¡Así será! Amén. 

8 "Yo soy el Alfa y la Omega —dice el Señor Dios—, el que es y que 
era y que ha de venir, el Todopoderoso." 

Juan inicia el texto propio de su libro con el clásico saludo epistolario, 
parecido a la introducción típica de las cartas de Pablo: el nombre del autor, los 
destinatarios y la comunicación de gracia (del saludo griego)9 y paz (el saludo 
hebreo shalom) en nombre del Dios trino. Juan, sin embargo, elabora muy 
particularmente todo el saludo, que termina siendo una doxología de exaltada 
alabanza. 

Es un error entender el libro del Apocalipsis como perteneciente 
exclusivamente al género de la literatura apocalíptica. De hecho, incorpora 
varios géneros literarios: la epístola, el himno, el proverbio, la audición y 
visión apocalípticas, etc. La importancia de su forma epistolar se nota en que 
el libro entero comienza (1:4-8) y concluye como carta (22:6-21), y después de 
la primera visión introduce siete cartas pastorales (Ap 2-3). Todo el libro puede 
verse como una epístola larga para ser leída en la asamblea congregacional, 
con muchos materiales apocalípticos insertados. Esto subraya nuevamente el 
carácter pastoral del libro. 

I. Una triple bendición (1:4-5a) 

La fuente de gracia y paz (favor y bienestar) es triple, aparentemente 
trinitaria, pero con los siete espíritus en segundo lugar entre el Padre y el Hijo. 
Eso vincula más al Espíritu con el Padre, ante cuyo trono está. A la vez permite 
ampliar mucho más la descripción del Hijo, con un desarrollo muy extenso de 
la dimensión cristológica (1:5-7). El saludo avanza muy naturalmente, con gran 
arte literario, en una doxología construida muy simétricamente. 

Las siete iglesias de Asia (1:4) probablemente eran las que el mismo Juan 
atendía pastoralmente y conocía muy a fondo. Hace muchas décadas William 
Ramsay afirmó que las siete ciudades mencionadas eran, en el orden en que 
aparecen, las más ricas e importantes de un gran circuito del correo romano en 
la región y constituían los mejores puntos de comunicación con los distritos 

9 El típico saludo griego erajairein (Stg 1:1) pero el saludo cristiano lo transformó en jurís. 1 Ts 1:1; 
1 Co 1:3; etc. 



P R Ó L O G O ( 1 : 1 - 8 ) 4 7 

principales de la provincia.10 Sin embargo, existían otras iglesias importantes 
en Asia Menor: Colosas e Hierápolis (cerca de Laodicea), Troas (alejada de la 
ruta del mensajero) y posiblemente Magnesia y Tralia (cerca de Efeso). Parece 
claro que Juan escribió exactamente a siete iglesias para señalar, mediante ese 
número simbólico, que su mensaje profético era para toda la Iglesia del 
Señor." En las realidades específicas de las siete iglesias que él amaba tan 
profundamente, procediendo de lo concreto a lo universal, Juan veía el mensaje 
de Cristo para todas las comunidades de fe en cualquier lugar. 

La doxología tiene tres partes correspondientes al Padre, al Espíritu y al 
Hijo. Juan no nombra al Padre (como tampoco lo hace en los caps 4-5) sino lo 
designa por su soberanía según tres tiempos verbales. En la única variante de 
la estructura triforme, la segunda fuente de bendición se describe por otra 
referencia numérica: los siete espíritus. Como climax la tercera estrofa, sobre 
el Hijo, tiene tres partes que a su vez son de tres componentes cada una, con 
una cadencia bímnicamente rítmica. Sin captar el diseño simétrico del himno, 
no entraríamos plenamente en su alabanza. Todo el pasaje es un hermoso 
ejemplo de la arquitectura literaria que caracteriza el estilo del Apocalipsis. 

El versóculo 1:4 contiene el griego más irregular de todo el libro del 
Apocalipsis, probablemente para señalar la trascendencia de Dios y el misterio 
de su Ser. Literalmente el griego se traduciría como "de parte de 'el Siendo' y 
el 'él era' y el Venidero".12 Este título tripartito es una muy original expansión 
de una de las versiones griegas del "Yo soy el que soy", el nombre más 
exaltado y único nombre propio del Dios de Israel. Cuando los Setenta* 
tradujeron el Antiguo Testamento al griego, parecen haber sentido que el título 
judío "Yo soy el que soy", asociado con un juego de palabras en la lengua 
hebrea, no iba a tener mucho sentido para lectores grecoparlantes. Por eso 
tradujeron Exodo 3:14 con egó eimi ho ón ("Yo soy el Siendo"; participio 
presente del verbo "ser"). Al apropiarse de esa traducción, Juan no podría darle 
una designación más excelsa y sagrada a Yahvé Dios, de quien vendrá gracia 
y paz para su pueblo.13 

10 Contra Ramsay, F. Starr, D. 11. Freneli (citado en Aune 1977:131) y otros han negado que existan 
evidencias de tal camino postal. 
íj1 Yarliro Collins (citado en Aune 1997:1:29) afirma, por el contrario, que la referencia a siete 
iglesias no señala a la Iglesia universal sino al origen divino y el significado cósmico del mensaje 
de Juan. Algunos han observado que Pablo también escribió a siete iglesias. 
12 Puesto que todo este nombre de Dios sigue a la preposición apo ("gracia y paz de parte de..."), 
el nombre vendría normalmente en genitivo (como pnewnatón, "espíritus", en la siguiente frase), 
pero aquí aparece todo en nominativo. Parece que Juan concebía el título entero como un solo 
nombre indeclinable. 
" La LXX usa también otras variantes para traducir el poco inteligible tetragrámaton hebreo 
YHWH, como ho kurios ("el Señor", ya que los judíos pronunciaban el vocablo hebreo Adonay, 
"Señor", cuando veían escritas las cuatro consonantes del sagrado "Yo soy"), "Dios de los 
ejércitos" o "el Todopoderoso" (ho Pantokratór). También la forma verbal ego eimi ("Yo soy" 
en uso absoluto, sin modificadores) se consideraba sagrada como designación de Yahvé (cf. Jn 



4í> 
4 Í > A P O C A L I P S I S 

El insólito griego de este título, cuando se lo analiza con cuidado, sugiere 
que los "disparates" gramaticales del Apocalipsis no se deben a una supuesta 
ignorancia lingüística del autor sino a su sutileza teológica. Parece que Juan se 
permitía adrede "maltratar" el idioma, con un profundo sentido de adoración 
y a la vez un simpático sentido de humor, para señalar que el "Yo soy" rompe 
todos los moldes y reglas del lenguaje humano.1*1 

Similares fórmulas tripartitas, sin ninguna relación con el nombre Yahve, 
también eran conocidas en el mundo helenístico. El culto órfico adoraba a 
"Zeus que era, Zeus que es, Zeus que será". Una inscripción en un templo 
egipcio rezaba: "Soy todo lo que es y que era y que será, y ningún mortal me 
ha levantado el velo". Hay fórmulas parecidas en Homero, Heráclito, Pausamo 
y otros. Así que con este título divino el autor del Apocalipsis podía apelar a 
un vocabulario de origen profundamente judío, pero a la vez reconocible para 
el mundo religioso helenístico de su tiempo.15 

Juan introduce una variante en el tercer término con erjomenos (el 
Venidero) muy propio de su pensamiento. La mentalidad bíblica se interesaba 
mucho menos por el puro Ser de Dios ("el que será") que por su presencia y 
acción dentro de la historia ("el que vendrá" o, según otros, "el que esta 
viniendo"). Como cristianos no creemos en un Dios ausente ni esperamos un 
fin impersonal de la historia: esperamos el encuentro con el Dios que viene, 

8-56-59) Posteriormente el judaismo, tanto en los Targumim como en el culto, usaba fórmulas de 
estructura Intemporal para adorar a Dios. Según el Tárgum de Jerusalén para Dt 32:39 Dios le dijo 
a Moisés- "Yo soy aquel que es y que era y que será, y no hay otro Dios a mi lado . ti largum para 
Ex 3-24 rezaba- "Yo soy el que era y seré"; según otro, "Yo soy el que yo era, y soy el mismo ahora 
y seré el mismo en el futuro", y también "Yo soy aquel que está ahí, y quien era, y soy quien seré 
y no hay otro" Juan elabora y modifica estas fórmulas en griego para el Apocalipsis (1:4, 8; 4:8; 
11:17; 16:5; vs. 17:8, 11; Aune 1997:32s.). A l g u n o s rabinos relacionaban esta interpretación con 
la triple repetición del "Yo soy'" en Ex 3:14 (Aune 1997:32). 
"> El primer componente, "el siendo" (griego: ho ón), es participio presente del verbo eimi (ser), 
empleado como si fuera sustantivo indeclinable. Para "el que era", el verbo "ser" en el griego carecía 
de un participio pasado, y su sustituto normal, genethes (participio aoristo de gmoma,, llegar a 
ser") era inaceptable, ya que eso implicaba un devenir en Dios. Por eso, Juan utiliza el verbo finito 
pasado tercera persona, de "ser" ("él era", griego "érí\ precedido por el articulo masculino 
singular para dar la muy anómala forma "el él era". Además, como el léxico de Juan no incluía un 
participio futuro del verbo "ser", para la tercera frase Juan sustituye el verbo con el participio 
presente del verbo venir (erjomenos). Después de la preposición "de" (griego "apo") debería seguir 
un genitivo pero los tres componentes del titulo están en nominativo (¡con solo eso, Juan 
desaprobaría un examen de griego!). Evidentemente él quería indicar que Yalwé es "indeclinable 
y según algunos comentaristas como Caird, siempre sujeto. La fórmula entera parece tratarse como 
un título inalterable, fuera de toda construcción gramatical. Las mismas anomalías gramaticales 
ocurren con las frases siguientes descriptivas de los siete espíritus y de Jesucristo. La aparentemente 
accidentada redacción de Juan expresaba su sentido de maravilla ante el misterio de la naturaleza 

^ R i s t ¡ I B XII:368s.); Charles (1920:1:10); Kittel (11:399). Esto se parece al uso similar de logos 
en Jn 1:1 con un trasfondo tanto en la filosofía griega como en el Antiguo Testamento. 



P R Ó L O G O ( 1 : 1 - 8 ) 4 9 

que siempre está viniendo y que está por venir. Nuestro Dios se involucra en 
la historia humana y al fin vendrá a establecer su Reino de amor, paz y justicia. 

A la errática gramática de 1:4a, Juan parece agregarle una teología aún más 
excéntrica en la segunda frase del versículo. "De parte de los siete espíritus que 
están delante de su trono" es una de las frases más difíciles en todo el libro del 
Apocalipsis. La posición de este nombre, entre el Padre y el Hijo en una 
fórmula de bendición, prácticamente requiere que sea el Espíritu Santo. ¿Pero 
entonces cómo puede ser "siete"? ¿Querrá Juan decirnos que hay siete 
"Espíritus Santos"? Sin duda, los primeros lectores compartían la clave para 
interpretar esta enigmática frase, pero para nosotros hoy es uno de los 
problemas exegéticos del Apocalipsis para los cuales nadie tiene una solución 
mínimamente satisfactoria. 

El número siete y la aclaración de que están ante su trono como servidores 
de Dios hacen pensar que éstos podrían ser los siete arcángeles del judaismo 
tardío (cf. 8:2; Le 1:19).16 En 3:1 Cristo se dirige al ángel de Sardis como "el 
que tiene los siete espíritus de Dios y las siete estrellas", mientras 5:6 identifica 
los siete ojos del Cordero como "los siete espíritus de Dios enviados por toda 
la tierra". En la gran visión del capítulo 4 las siete lámparas que arden delante 
del trono son también los siete espíritus de Dios. Pareciera que Juan no se 
preocupó mucho por ser consecuente en sus expresiones ni por armonizar 
literalmente estas descripciones muy figuradas.17 

Tomando en cuenta todos los datos en este complejo problema exegético, 
la solución menos improbable parece ser que en efecto se refiere al Espíritu de 
Dios, pero con rasgos descriptivos también de arcángel y en paralelo especial 
con los ángeles de las siete iglesias. La frase parece reflejar una 
pneumatología* (doctrina del Espíritu Santo) poco explícita o desarrollada, 
dentro de "una excéntrica y no muy ortodoxa Trinidad".18 Para la imaginación 
visual de Juan los siete candelabros, cada uno con su propia forma séptuple, 
podrían haber sugerido esta atrevida alegorización numérica sobre el Espíritu 
de Dios presente en las iglesias.19 Quizá la razón principal de hablar de "los 
siete espíritus" habrá sido la presencia plena del Espíritu en cada una de las 
siete congregaciones y los "siete soplos" del Espíritu a las congregaciones (2:7, 
11, etc.). Muchos lo relacionan con la séptuple descripción del Espíritu en 

16 Aune (1997:34s.) señala que en Qumrán la misma frase se refería a los arcángeles, y considera 
anacrónica una fórmula trinitaria en el siglo 1. 
17 Sweet (1979:65) atribuye estas frases a la influencia de Zac 4:1 -14 (siete lámparas, 4:2; siete ojos, 
4:10; "delante del Señor", 4:14), señalando al Espíritu como "Dios activo en el mundo". Sugiere 
también que el Espíritu aparece en escena antes que Jesucristo porque "los siete espíritus" se 
encuentran en caps. 4-5 (4:5) antes que el Cordero (5:5s.). Cf. Beckwith (1919:426). 
18 C. H. Dodd (1978 0:221). 
" A s í Gregory Dix, "The Seven Archangels and the Seven Spirits", JTS 28 (1927), pp. 233-250 
(citado por Schweitzer, Kittel VI:450). 



4í> 
4 Í > A P O C A L I P S I S 

Isaías 11:2 (LXX) para dar énfasis a la plenitud total de su presencia en cada 
congregación y la multiplicidad de sus dones. 

La parte cristológica del saludo-doxología (1:5-7) es por mucho la más 
elaborada, igual que en los primeros credos de la Iglesia. La secuencia de 
Padre-Espíritu-Hijo le permite al autor ampliar mucho más este artículo, 
avanzando en un crescendo doxológico hacia un poderoso y solemne climax 
de adoración. Siguiendo el mismo esquema tripartito pero profundizándolo, 
este tercer artículo se divide en tres temos: 

—La primera tríada posee tres sustantivos que atribuyen títulos a Cristo 
(1:5, testigo, primogénito, soberano), señalando la tercera fuente de quien 
viene toda gracia y paz; 

—la segunda, con tres cláusulas verbales, describe la acción redentora de 
Cristo (1:5b-6: nos ama, nos ha librado, nos hizo reino), a quien pertenece toda 
gloria e imperio; 

—la tercera, basada en Daniel 7:13 y Zacarías 12:10-14, ofrece una triple 
descripción de la venida de Cristo (1:7, viene, lo verán, lamentarán), 

—El versículo 8, en la voz del Padre, vuelve al tema inicial (1:4a) y culmina 
la doxología con otra tríada (Alfa y Omega; es y era y ha de venir; el 
Todopoderoso). 

El uso enfático de participios y del "nosotros" (después del "vosotros" de 
1:4a) da simetría y dramatismo al pasaje. Los tres tiempos del Padre en 1:4a 
encuentran paralelo en los tres tiempos del actuar del Hijo (nos ama, presente; 
nos ha librado e hizo de nosotros un reino, pasado; ha de venir, futuro). El 
pasaje ofrece toda una cristología, una historia de la salvación y un testimonio 
personal de la salvación. En todo esto vemos la mano artista de un gran autor, 
en la fuerza del Espíritu que lo inspira. 

El título "testigo fiel" en 1:5 retoma el lenguaje de testimonio de 1:2. 
Aunque puede incluir la fidelidad de Jesús durante su vida como testigo de su 
Padre,20 aquí el énfasis parece caer sobre su muerte como "testigo fiel" ante 
Pilato (1 Ti 6:13).21 En el Apocalipsis el lenguaje de marturía a menudo 
implica poner la vida por la verdad (2:13; 6:9; 11:3,7; 12:7-12,17; 17:6). A los 
creyentes de Asia Menor, tentados a adorar al emperador para "conformarse 
al mundo" y evadir el costo del "testimonio de Jesucristo", este título mesiánico 
de "martus fiel" les inspiraría valentía para no negar a su Señor. 

Al testimonio fiel del Crucificado sigue naturalmente la resurrección de 
Cristo como primer nacido de entre los muertos. Juan continúa con su alusión 
al Salmo 89 ("testigo fiel", 89:37; "primogénito", 89:27), pero al añadir "de los 
muertos" la incorpora en la secuencia cristológica de Semana Santa. El 
Crucificado resucitó y su resurrección triunfante presagia y garantiza la nuestra 

20 En 3:14 Cristo se dirige al ángel de la iglesia de Laodicea como "el Amén, el testigo fiel y veraz" 
(cf. 2 Co 1:19-20). En 22:20 martureó significa que Cristo atestigua el mensaje del libro. 
21 Cf. Jn 18:37s. y el sentido juanino de "testimonio". 



P R Ó L O G O ( 1 : 1 - 8 ) 5 1 

(Col 1:18; 1 Co 15:20-23; cf. Ro 8:29). Si no estuviésemos acostumbrados a 
él, este giro del lenguaje nos sorprendería sobremanera: la cruz transforma la 
muerte en nacimiento, la funeraria en sala de partos. ¡Sólo Cristo pudo hacer 
de la muerte una figura del nacimiento! Es la exclamación de Miguel de 
Unamuno en repetidas estrofas de El Cristo de Velázquez: Cristo ha hecho de 
la muerte nuestra madre.22 

Detrás del tercer título, "el soberano de los reyes de la tierra", podemos 
detectar otro momento cristológico: la ascensión de Jesús para sentarse con 
toda autoridad y dominio a la derecha de Dios Padre.23 Ahora, habiendo sido 
obediente hasta la muerte de cruz, Cristo es exaltado a la diestra del Padre (Fil 
2:9-11). Su resurrección y su ascensión le confieren toda autoridad en los 
cielos y en la tierra (Mt 28:19; no sólo en el cielo), sobre vivos y muertos (Ro 
14:9), sobre todo principado, autoridad, poder y señorío (Ef 1:20-23). 
--La palabra griega arjón (soberano) se usaba para sefialar el poder político 

(Mt 20:25), religioso (Le 8:41; Jn 3:1) o satánico (Mt 9:34); sólo aquí se 
refiere al poder divino, que frecuentemente se expresaba más bien por 
paníokratór (omnipotente, v. 8). Lilje señala que el equivalente en latín de 
arjón era princeps, el título oficial del emperador.24 Desde su isla penal Juan 
se atreve a decir que el "soberano de los reyes de la tierra" no es Domiciano 
sino Jesús de Nazaret, crucificado y resucitado. 
^ El texto declara la soberanía de Cristo sobre los reyes de la tierra. Desde 
ahora él reina supremo, no sólo en el cielo sino también en la tierra y en la 
historia. La frase "reyes de la tierra" aparece nueve veces en el Apocalipsis, 
con un desarrollo muy significativo. En esta primera referencia todos los reyes 
(incluyendo el mismo emperador) son declarados subditos de la autoridad de 
Cristo. Siguen siete referencias en la parte central del libro (6:15; 16:14; 17:2, 
18; 18:3, 9; 19:19), en que esos mismos reyes se dejan seducir por la bestia. 
Pero en la última mención (21:24), de nuevo están sujetos a Cristo y llevan la 
gloria y honra de sus pueblos a la Nueva Jerusalén. Aquí Jesús es nuevamente 
Alfa y Omega, y el aparente control diabólico del mundo político se descubre 
como pasajero y engañoso. Hasta el final, y en todo momento y trance, 
¡Jesucristo es el Señor! 

Ver el Apéndice al final del Prólogo: "El Cristo de Velázquez", de Miguel de Unamuno. 
•f'juan lleva adelante aquí su alusión al Salmo 89: "Yo haré de él el primogénito, el Altísimo entre 
los reyes de la tierra" (89:27 BJ). Lilje ve también una clara relación con Juan 18:33-37, otro pasaje 
que vincula el reinado de Cristo con su muerte como testimonio, cuando por primera vez chocaron 
los rivales reclamos universales del Emperador y el Mesías. 
24 Aune (1997:40) relaciona arjón también con "Rey de reyes", y señala que arjón era una de las 
traducciones de princeps o imperator como títulos del emperador. Cf. T.Mos 8.1. 



4í> 
4 Í > A P O C A L I P S I S 

2 o U n a t r i p l e d o x o t o g f a ( l : 5 b - 8 ) 

Con la segunda mitad del versículo 5 el texto cambia del saludo y triple 
bendición a una extensa doxología (l:5b-ó). El triple "de parte de" que se 
refiere a la fuente de gracia y paz (1:4, 5a) se convierte ahora en "al que", que 
se refiere a Cristo como triplemente merecedor de toda honra porque nos ama, 
nos ha librado de nuestros pecados y nos constituyó en linaje real de 
sacerdotes. El estilo sigue siendo marcadamente hímnico. 

"Al que nos ama" (participio presente) personaliza y actualiza las anteriores 
afirmaciones cristológicas: el mismo Cristo de la cruz, la resurrección y la 
ascensión es el que nos ama y siempre seguirá amándonos. Es especialmente 
impresionante la yuxtaposición con el último de los tres títulos cristológicos: 
¡"el Soberano de los reyes de la tierra ... nos ama"! Por ese amor entregó su 
vida para liberarnos. Nunca le faltará amor para querer salvarnos ni fuerzas 
para poder lograrlo. Sin duda esa realidad tendría que consolar poderosamente 
al mismo Juan y a sus lectores. 

En segundo lugar, ¡toda gloria a quien nos liberó de nuestros pecados con 
su sangre! Aquí el tiempo del verbo cambia al pasado (participio aoristo): 
Cristo ya nos sacó de (ek) nuestros pecados por el precio de su propia muerte. 
El testigo fiel fue inmolado como Cordero y con su sangre nos compró para 
Dios (5:9). Como en la anterior referencia al "testigo fiel", aquí Juan parece 
relacionar la obra redentora de Cristo con la fidelidad —fidelidad hasta la 
muerte— de los creyentes de Asia. Los mártires ahora vencen gracias a (día) 
la sangre del Cordero y la palabra de su marturia (12:1 í). Han salido de la 
tribulación grande con sus vestiduras blanqueadas por (en)25 la sangre del 
Cordero (7:14). 

Finalmente, Cristo hizo de nosotros un reinado, sacerdotes para su Dios y 
Padre (1:6a). El lenguaje constituye una fórmula de solemne nombramiento: 
el mismo verbo en Marcos 3:14 declara que Cristo "designó a doce" (cf. 1 S 
12:6 de Moisés y Aarón; 1 R 12:31s.). Además, la frase "un reino, sacerdotes 
al servicio de Dios" es una clara alusión a Exodo 19:6, magna carta de la 
identidad judía, transferida en el Nuevo Testamento a la Iglesia como nuevo 
Israel y como comunidad alternativa dentro del Imperio Romano.26 

Entre los judíos la frase de Exodo 19:6 recibía diversas interpretaciones: un 
reino cuyos subditos son sacerdotes, un sacerdocio con cualidades reales, una 
nación donde todos son reyes y sacerdotes a la vez, etc. Un tárgum judío reza: 
"seréis reyes ante mí, adornados con corona, y sacerdotes celebrantes y una 
nación santa". Según el rabino Eliezer, en el siglo venidero los judíos no serán 
pobres sino príncipes. Entonces pregunta: si serán reyes, ¿van a oprimir? No, 

25 La preposición en es un hebraísmo para precio; cf. 1 Cr 21:24. 
26 Sobre esta frase, en el contexto del éxodo y la obra redentora de Jesús, ver bajo 5:10 



P R Ó L O G O ( 1 : 1 - 8 ) 5 3 

responde Eliezer, porque diee que serán sacerdotes. Pero si son sacerdotes, 
¿serán itinerantes? No, porque dice que serán concejales.27 

Estos títulos implican una correlación teológica entre la realidad política 
(reinado, reyes; cf. Is 9:6s.) y lo religioso y cúltico (sacerdotes para Dios). La 
teología bíblica no tolera ningún divorcio entre lo sagrado y lo secular (cf. Ap 
21:22), entre espiritualidad e historia. El "soberano de los reyes de la tierra" 
(1:5) nos ha hecho reyes, y el Sumo Sacerdote nos ha hecho "sacerdotes al 
servicio de Dios su Padre". 

A estos sustantivos (reyes, sacerdotes) otros pasajes añadirán verbos activos 
que describen las funciones que nos corresponden como reyes y sacerdotes. 
Según Apocalipsis 5:10 los fieles "reinarán sobre la tierra". El que ejerce la 
soberanía sobre todos los reyes de esta tierra nos promete "autoridad sobre las 
naciones" (2:26) y nos hará sentar con él en su propio trono, como él está 
sentado en el trono de su Padre (3:21). 

Como en Apocalipsis 1:6, la descripción del milenio combina las funciones 
gubernamentales, judiciales y sacerdotales de los creyentes vencedores: los 
mártires se sentarán en sus tronos para juzgar, reinarán con Cristo, y serán 
sacerdotes de Dios y de Cristo (20:4, 6). Es llamativo el paralelo entre 20:6 
("reinarán con él mil años") y 22:5 ("reinarán por los siglos de los siglos"). 
Aparecemos aquí como el "equipo de gobierno" del Cordero contrapuesto al 
régimen nefasto del dragón, quien tiene también su bestia (poder político; 
reyes) y su falso profeta (poder religioso; sacerdote del culto al emperador). 
Nuestra participación en el "testimonio" de Cristo nos hace ser una 
contracultura en medio de la idolatría del mundo, porque el Cordero es nuestro 
único Señor y Rey. 

De estos pasajes se hace evidente que los cristianos tenemos un gran futuro 
político. Desde ahora nos corresponde ser fíeles a las exigencias históricas del 
"Reino de Dios y su justicia" (Mt 6:33). Nuestra oración por el cumplimiento 
de la voluntad de Dios "en la tierra como en el cielo" comienza por nuestras 
propias tierras afroindoamericanas donde Dios nos ha puesto como los 
embajadores de su reconciliación (2 Co 5:20) y los forjadores de su shalom 
(Mt 5:9; cf. Is 9:6s.). 

Como sacerdotes, gozamos de acceso a la presencia de Dios y estamos 
llamados a una doble representación: representar a Dios ante la humanidad y 
representar a la humanidad ante Dios. La tradición de Sinaí (Ex 19:6) ya 
enseña que todo el pueblo es sacerdotal; en Qumrán también creían que toda 
la comunidad escatológica era santa y sacerdotal (O. Betz). Según el Nuevo 
Testamento todo creyente cristiano es sacerdote en Jesucristo, nuestro Supremo 
Sacerdote. A Jeroboam se lo acusó de que "a cualquiera que deseaba ser 
sacerdote de esos santuarios, él los consagraba como tal" (1 R 13:33), aunque 

27 StrB (111:789); Aune (1997:47ss.). 



4í> 
4 Í > A P O C A L I P S I S 

no fueran de la tribu de Leví. Cristo, en cambio, ha transformado lo más débil 
y menospreciado de este mundo (1 Co 1:26-28) en reyes y sacerdotes. 

En el trasfondo de esta segunda estrofa cristológica está el Exodo: por su 
puro amor (Dt 7:6-8) el Señor nos ha liberado mediante la sangre del Cordero, 
para constituirnos en su pueblo escogido, linaje real y sacerdocio santo.28 Así 
la primera estrofa cristológica tiene la estructura básica de la Semana Santa 
(1:5a: cruz, resurrección y ascensión), mientras la segunda se modela en el 
paradigma exodiano. La tercera estrofa añadirá la dimensión escatológica* del 
retorno del Señor en gloria y poder (1:7). 

La doxología culmina con una doble adscripción honorífica a Cristo: "que 
la gloria y el poder sean suyos para siempre. Amén" (1:6b VP; cf. Dn 7:14). 
Esta primera doxología del Apocalipsis, de contenido estrictamente 
cristológico, acentúa desde el inicio la marcada concentración cristocéntrica 
del libro. A partir de esta primera doxología las siguientes irán aumentando en 
extensión, intensidad y belleza. Igual que otros aspectos del libro la adoración 
en el Apocalipsis va in crescendo de capítulo en capítulo, muy estéticamente 
estructurada y comparable con un tema musical de alguna sinfonía de 
Beethoven. 

Después de esta doxología y su amén, Juan vuelve a completar su 
cristología con el aspecto principal que faltaba, crucial para todo el argumento 
del libro: la futura venida del Señor (1:7). Nuevamente construye la estrofa en 
tres componentes: el hecho de su venida, la visibilidad de su venida (cf. Hch 
1:11) y la lamentación de sus enemigos, todo seguido por un doblemente 
enfático "Sí, amén". 

Las nubes eran un símbolo natural para el "transporte" de los seres 
celestiales. Dios "cabalga en los cielos... entre las nubes" (Dt 33:26; Sal 68:4, 
33); las nubes son sus "carros de guerra" (Sal 104:3). En la visión de Daniel 7, 
el Hijo de hombre surca los cielos sobre las nubes para presentarse delante del 
"Anciano de días" (7:13) y quitar el poder a los imperios opresores para 
dárselo al pueblo de los santos. En la tradición intertestamentaria, esto se 
transformó en una venida del Hijo de hombre en las nubes, no a la corte 
celestial (como en Daniel) sino a la tierra (cf. Mt 26:64). 

La nube significaba también la presencia y la revelación de Dios, como 
ocurrió por ejemplo con su pueblo en el desierto (Ex 13:21), en Sinaí (Ex 
19:9), y llenando el tabernáculo (Ex 40:38) y el templo (1 R 8:10). Después la 
tradición judía hablaría de la Shekiná, la nube de gloria. La nube también 
significaba juicio (Is 19:1; Sal 18:10-18). 

En los relatos de la transfiguración (Mt 17:5) y de la ascensión de Jesús es 
probable que la nube que "lo ocultó de su vista" (Hch 1:9) pueda entenderse 
como esa representación densa de gloria divina. De la misma manera que en 

28 La tradición del éxodo está presente ya en el lenguaje del "Yo soy" en 1:4, como referencia a la 
zarza que ardía. 



P R Ó L O G O ( 1 : 1 - 8 ) 5 5 

la nube Cristo se "reincorporó" en su condición eterna, también desde la nube 
(Le 21:27) iniciará su retorno con poder y gloria a esta tierra. 

Las dos frases que siguen, de Zacarías 12:10, son clásicas en las 
descripciones de la pantsía*. Según el profeta la justicia de Yahvé será 
vindicada cuando sus enemigos miren a "aquel a quien traspasaron: harán 
lamentación por él como lamentación por hijo único" (BJ).2Í> Su triunfo será 
exhibido públicamente; hasta sus enemigos, llenos de lamento, tendrán que 
presenciarlo. El cuarto Evangelio aplica este texto a la crucifixión (Jn 19:37), 
pero Mateo 24:30 y Apocalipsis 1:7 lo vinculan con Daniel 7:13 para ensalzar 
la manifestación gloriosa de la victoria de Cristo. Eso no concuerda fácilmente 
con la ¡dea de una "venida secreta" del Señor; más bien, su sentido depende de 
que sea pública. Tampoco se les hubiera ocurrido a los lectores originales 
preguntarse cómo todos los seres humanos podrán verlo si la tierra es redonda. 
Ni entendían tan literalmente la expresión "todo ojo" ni se preocupaban por la 
redondez del globo terráqueo. 

La introducción del Apocalipsis termina con una solemne palabra viva y 
personal del Señor (1:8), en la que él se identifica para dar su aval al mensaje 
del libro. Nuevamente esta revelación de sí mismo tiene una estructura triple. 
Un enfático "yo soy" (ego eimi, en primera posición, que significa " yo, y 
ningún otro") introduce la solemne proclamación y trae también un eco de una 
de las versiones griegas del YHWH. Específicamente se declara Alfa y Omega, 
"el que es y que era y que ha de venir", y el Todopoderoso (pantokratór). 

Alfa y Omega eran la primera y la última letras del alfabeto griego, 
correspondientes a Alef (A) y Tau (T) del hebreo. Los rabinos usaban esta 
expresión para la eternidad de Dios o para expresar totalidad. Decían, por 
ejemplo, que Adán violó la Ley de Dios, y que Abraham la cumplió desde A 
hasta T.30 Decían también que Dios bendeciría a Israel de A hasta T pero 
castiga los pecados solo de Waw (sexta letra) hasta Mem (undécima y central 
letra del alfabeto hebreo).3' Señalaban que el vocablo "verdad" (hebr. AMT, 
pronunciado emet) se constituía de la primera, central y última letras del 
alfabeto; concluían, de acuerdo con Isaías 44:6, que esas tres letras eran el sello 
del Señor y revelaban que "Dios es todo en todo". Hacían otros juegos con 
otras formas parecidas como AT(del hebreo) e IA W(del griego) para sacarles 
significado teológico.32 

Esta primera afirmación viene acompañada por una solemne fórmula de 
revelación divina: "dice el Señor Dios". La expresión es especialmente típica 

25 En el contexto de Zac 12, los rebeldes que después se lamentarán son de la misma casa de Israel, 
actuando en contubernio con los líderes del pueblo. 
10 Barclay (1975:49s.); Charles (1920:1:20). "El alef está a la cabeza de las letras, el mem en el 
centro y el tau al final; por eso dice yo soy el primero y el último" (StrB 111:789). 
31 R. H. Charles en Hastings (1899-1904:1:70). 
32 Farrer, (1949:264); H. Lilje (1957:46). 



4í> 
4 Í > A P O C A L I P S I S 

del profeta Ezequiel (6:3, 11; 7:2; etc.) y sirve para reconfírmar la autoridad 
profética del mensaje. Después sigue la segunda afirmación divina, igual que 
en 1:4: "el Siendo" y "el era" y "el Venidero". La repetición culminante de este 
solemne título divino aporta unidad y simetría a toda la introducción. 

La tercera atribución, el Todopoderoso (ho pantokratór), es especialmente 
significativa. Era una palabra griega tardía compuesta (de pas, todo, y krateó, 
poder) que aparece en papiros e inscripciones. Es frecuente en la LXX para 
traducir "Señor de Sabaoth", pero en el Nuevo Testamento aparece sólo en 2 
Corintios 6:18 y nueve veces en el Apocalipsis. 

En las monedas y esculturas del Imperio Romano, se solía representar al 
emperador sentado encima del globo, o con el globo en sus manos o debajo de 
sus pies.33 Con el tiempo esta representación llegó a conocerse en el arte como 
"un Pantocrator" y en el arte cristiano (especialmente en el romanesco) se 
aplicaba a Jesucristo como Señor omnipotente. 

En Inglaterra, en la coronación del rey, se le presenta al soberano un globo 
de oro con una cruz encima y se le dice: "Cuando mires esta esfera colocada 
bajo la cruz, recuerda que todo el mundo está sujeto al poder y al imperio de 
Cristo, nuestro Redentor" (F. F. Bruce 1961:71). Antes de Cristo ninguna 
nación había podido resistir a Roma, pero Roma no pudo vencer al Cordero 
que fue crucificado por amor de nosotros. "Has vencido, oh Galileo" es la 
exclamación atribuida, con poca base histórica pero mucha verdad teológica, 
a Julián el Apóstata, último emperador romano oficialmente pagano. 

¡CON MUCHA RAZÓN LO LLAMAN EL TEÓLOGO!34 

Generalmente se lee el Apocalipsis con la obsesión de identificar cada 
acontecimiento futuro que real o supuestamente predice. Por ese error 
antiexegético se pierde la riqueza teológica del libro. Es cierto que el 
Apocalipsis anuncia realidades futuras, pero es mucho más que una simple 
colección de predicciones. Es un libro profundamente teológico, maravillo-
samente rico en sus enseñanzas doctrinales sobre la gloria de Dios, la 
persona y obra de Cristo, la salvación y la misión de la Iglesia. Su teología 
incluye una impresionante teología de la historia y lo que podríamos llamar 
una ética teológica de lo político y socioeconómico. Por medio de visiones, 

55 Justo L. González (1978:43). 
34 Deissmann (1903:23 lss.; 1923/1965:352) afirma que el título de "teólogo" atribuido después a 
Juan fue derivado del culto imperial de los siglos 2 y 3, en que los theologi eran dignatarios bien 
conocidos en AsiaMenor (Pérgamo, Esmima, Efeso). Se los llamaba también humnódoi y "heraldos 
de dios" (kéruka). Juan Crisóstomo (Oral 36) describe a Juan de Patmos como theologon theou kai 
kéruka, heraldo del único Dios verdadero que le canta una nueva oda. 



P R Ó L O G O ( 1 : 1 - 8 ) 5 7 

himnos, cartas y enseñanzas, el autor va comunicando esa vasta visión 
teológica. 

Ser teólogo es primero que nada vivir la fe integral y coherentemente 
inmerso en la propia realidad histórica. Ser teólogo es vivir desde una 
profunda visión de Dios. Juan de Patmos era todo un teólogo. Ser teólogo no 
es necesariamente ser teólogo sistemático. Juan era un teólogo intuitivo y 
hasta impulsivo, pues la realidad de Dios era el impulso motriz de toda su 
increíblemente creativa intuición espiritual. 

¡Y UN TEÓLOGO QUE SE METE EN POLÍTICA! 

El contexto en que Juan recibió sus revelaciones y la crisis a la que 
respondía fueron radicalmente políticos, y el mensaje del libro lo es también. 
Al ir estudiando el Apocalipsis, veremos frecuentemente que el autor 
denuncia proféticamente las realidades políticas, económicas y sociales del 
Imperio Romano de la época.35 Muchas veces esos detalles históricos serán 
valiosas claves hermenéuticas* para encontrar el sentido del texto. 

Las más de las veces estas dimensiones cruciales se nos escapan, tanto 
por desconocer la historia del Imperio Romano como también por 
malentender la naturaleza del género literario del Apocalipsis. La manera 
tradicional de leer este libro, desconectándolo casi totalmente de su contexto 
político y socio-económico, es la mayor causa de nuestras dificultades y 
errores al intentar entenderlo. Correspondientemente, aprender a leerlo 
"políticamente" dentro de su propia realidad será la mayor ayuda para 
superar esa barrera.36 

Sin duda nuestras iglesias deben escuchar hoy "lo que el Espíritu dice a 
las iglesias", pero el mensaje del Espíritu jamás puede estar desconectado de 
las dolorosas realidades de nuestro continente hoy. Tampoco las 
interpretaciones ahistóricas y apolíticas podrían ser fieles al Espíritu que 
inspiró este libro tan profético dentro del contexto del imperialismo de su 
época. 

El libro del Apocalipsis va a darnos pautas valiosas sobre dos preguntas 
muy pertinentes para las comunidades cristianas de Asia Menor como para 
las de nuestra América hoy. En primer lugar, ¿cómo deben responder los 
cristianos a las situaciones políticas? Esto será especialmente significativo ya 

" Q u i z á nos sorprenderá pensar en Juan como "metido en política", debido a nuestra manera 
tradicional de leer el Apocalipsis y de relacionar fe y política. Sin embargo, un análisis exegético 
del libro, en el contexto del imperialismo romano, muestra que de hecho es un escrito profunda y 
polémicamente político. Cf. J. Stam (1978/1979), "El Apocalipsis y el Imperio Romano". 
36Con esto no queremos proponer una lectura exclusivamente política (reduccionismo sociopolítico). 
Bien ha dicho Leonardo Boff que "todo es político, pero la política no es todo". 



4í> 
4 Í > A P O C A L I P S I S 

que Juan era un connotado líder de la Iglesia, que prácticamente hablaba en 
nombre de la comunidad eclesial y, aún más, en nombre de Dios. En 
segundo lugar y más específicamente, ¿cómo ser cristiano en un contexto 
imperialista? ¿Cuál debe ser el testimonio fiel bajo sistemas opresores? Un 
estudio cuidadoso del libro mostrará que estos problemas, lejos de quedar 
fuera del pensamiento de Juan, eran el marco de referencia de todo su 
mensaje y un aspecto muy importante del libro. Son también el contexto 
definitivo de América Latina, igualmente inseparable de nuestro testimonio 
fiel hoy día. 

La teología de la política en el Apocalipsis parte de la premisa básica de 
todo el libro: ¡Jesucristo es el Señor! Ese señorío abarca cielo y tierra, 
eternidad e historia, Iglesia y mundo. En términos políticos se trata del 
problema del poder. Este primer capítulo introduce una especie de 
"cristología del poder político" que correrá por todo el libro. Jesucristo es el 
soberano de los reyes de la tierra, incluyendo al poderoso Domiciano que 
tenía preso a Juan, como también a Stalin, Pinochet, Reagan y demás 
gobernantes modernos. Es el Pantokratór a quien pertenece todo poder e 
imperio. Y Cristo comparte su poder con nosotros, haciéndonos reyes y 
sacerdotes y prometiéndonos autoridad sobre las naciones. 

Juan entendía muy claramente la responsabilidad social y económica que 
esta fe involucraba, y nos desafía a manifestar esa misma fidelidad valiente 
en nuestro mundo hoy. El señorío del Cordero nos llama a seguirlo 
dondequiera que vaya, sin claudicar, en su actuar histórico y salvífico aquí 
y ahora. 

Sólo con lo que Juan afirma en estos primeros versículos de su libro entra 
en confrontación directa con la ideología oficial del Imperio Romano. Si 
Jesucristo es el Señor, el emperador no puede ser Dios ni podemos rendir 
culto a los ídolos del sistema. Eso nos coloca ineludiblemente ante la 
cuestión ética de nuestra propia respuesta frente a las ideologías oficiales que 
han prevalecido en América en nuestros tiempos: el nacionalismo (ideología 
de la Seguridad Nacional), la guerra fría, el consumismo y el culto al confort, 
etc. ¿Qué significa vivir proféticamente hoy ante los cultos e idolatrías del 
sistema? El Apocalipsis, lejos de motivar alguna evasión de estas realidades, 
nos obliga a hacerles frente y nos da orientaciones importantes para saber 
responder. 

NO PODEMOS SERVIR A DlOS YA MAMÓN 

El prólogo del Apocalipsis, con sus dos referencias al "Yo soy" (1:4, 8), 
introduce la fuerte veta yahvista del Apocalipsis. En el nombre de Yahvé los 
profetas habían tronado contra las idolatrías de su época. La negación del 
yahvismo no consistía en el ateísmo, que prácticamente no existía en 



P R Ó L O G O ( 1 : 1 - 8 ) 5 9 

tiempos bíblicos, sino en la idolatría, precisamente la gran tentación en 
tiempos de Juan y en los nuestros (culto al sistema, a los automóviles y los 
aparatos eléctricos, la ciencia y la tecnología, y aun a la democracia y el 
capitalismo). 

Aunque Israel se fundamentó en la fe yahvista de Moisés, después de 
establecerse en Canaán cayó en un proceso que se ha llamado "baalización 
del yahvismo". A menudo los israelitas no negaban explícitamente a Yahvé; 
más bien mantenían el culto, el lenguaje y todas las formas externas de una 
aparente "ortodoxia". Pero detrás de esa fachada, lo que practicaban era 
realmente el baalismo; su apariencia de fe sólo disfrazaba su idolatría. 

El cristianismo moderno parece haber pasado a veces un proceso similar. 
Manteniendo toda la retórica y las apariencias de fidelidad, ha pasado por 
procesos de "baalización" que podrían llamarse también una "mamonización 
del cristianismo". Basta observar el materialismo práctico de muchos 
evangélicos y el muy difundido culto al éxito y al poder, al dólar y a las 
estadísticas en nuestras iglesias,3'' la frecuente identificación del evangelio 
con el "American Way of Life" y "nuestros sagrados valores occidentales" 
(garrafal absurdo y blasfemia), para darnos cuenta de nuestro "cautiverio 
babilónico", como dijera Martín Lutero. También hoy Juan diría a las iglesias 
de América: "Queridos hijos, apártense de los ídolos" (1 Jn 5:21). 

SER TESTIGO SIGNIFICA PONER LA VIDA(1 JN 3:16-17) 

Ante los desafíos y amenazas de su tiempo, la respuesta que Juan plantea 
se resume como "testimonio".3" La tarea del creyente es ser "testigo fiel" hasta 
las últimas consecuencias, hasta la muerte misma, igual que su Señor (1:5). 
Hoy día se suele entender "testificar" como hablar de Cristo y explicar a otros 
el plan de salvación. Eso sin duda es el deber y el privilegio de todo 
cristiano, pero el Apocalipsis define "testimonio" como algo mucho más 
profundo y costoso. En el Apocalipsis "ser testigo" es vivir la fe con total 
integridad y entrega, dispuesto a ser fiel hasta la muerte.39 "El sentirse tocado 
por el testimonio de Jesús pone al afectado al servicio de este testimonio", 
escribe el biblista alemán Lothar Coenen. "Esa marturia inserta en la vida de 
Cristo a aquel que es atrapado por ella".40 

11 Las siete cartas de caps. 2 y 3 tendrán mucho que decirnos respecto del culto al éxito y el poder 
en las iglesias. 
18 Gr. marturia 1:1-2, 9; cf. 6:9; martus, testigo, 1:5. 
" A p 1:5; 6:9; 11:3; 12:4, 11, 17; 17:6. 
40 Coenen IV:261. Cf. Blaise Pascal: "Creo en testigos que se dejan degollar"; y el concepto de "el 
testigo" en Soren Kierkegaard.; ver Geffré, 1984:110-112. 



4í> 
4 Í > A P O C A L I P S I S 

Hoy también nuestro deber y tarea es dar testimonio fiel en tiempos de 
tribulación, de pruebas y persecuciones, de lucha contra la idolatría. Ser 
testigo es jugar el todo por el todo y dar hasta la vida por la verdad del 
evangelio. Como en tiempos de Juan, ser testigo es vivir con inquebrantable 
tenacidad entre las luchas de hoy y el Reino que esperamos (1:9$ sin 
conformarnos nunca al sistema egoísta y opresor que nos rodea (Ro 12:1 s.). 
Ser testigo es poner toda la vida detrás de la verdad del evangelio que 
profesamos (Mt 16:24). 

Al asumir esa tarea en nuestra América a finales del siglo 20, veremos 
que los peligros, amenazas y tentaciones que confrontamos son en el fondo 
soprendentemente similares a los de las comunidades juaninas a finales del 
siglo 1. 

Ser testigo es tener fe. La fe es mucho más que creencia: ¡es entrega, 
osadía, gozo, tenacidad! El poeta F. Almeida expresó con gran fuerza lo que 
el testimonio y la fe significaban para Juan de Patmos y el espíritu 
testificativo que quiso despertar en sus comunidades: 

La fe no se arrastrarse yergue. 
La fe no se lamenta, testifica. 
La fe no pide, da. 
La fe no. llora, canta. 
La fe no atemoriza, infunde valor. 
La fe no presagia males, disipa temores. 
La fe no se arrincona, sale al campo de batalla. 
La fe no siembra el derrotismo, anuncia victoria. 

Apéndice: "El Cristo de Velázquez" de Miguel de Unamuno41 

Tú, Adán de gracia, 
carne de padre pecador, tomando 
virgen la diste de la cruz al lecho, 
y engendraste al morir. Cristo, tu muerte 
fue lo que te hizo padre de la vida... 
¡Sin Ti, Jesús, nacemos solamente 
para morir; contigo nos morimos 
para nacer y así nos engendraste. 

¡ Del Calvario en la cima un agujero 
picó la cruz al ser plantada en tierra, 

41 Ver Roberto Lazear, 1979:287, estrofa 74; 284, estrofa 73; 303s., estrofa 78; 306, estrofa 79; 3 I I , 
estrofa 80; 259, estrofa 66. 



P R Ó L O G O ( 1 : 1 - 8 ) 6 3 

ombligo por donde entra a nuestra madre 
tupida de dolor, sangre de Dios! 

Eres Tú de los muertos primogénito, 
Tú el fruto, por la muerte ya maduro, 
del árbol de la vida que no acaba, 
del que hemos de comer si es que quisiéremos 
de la segunda muerte vernos libres. 
Pues Tú a la muerte que es el fin has hecho 
principio y soberana de la vida... 
¡Tú, Cristo, con tu muerte has dado 
finalidad humana al Universo 
y fuiste Muerte de la muerte al fin! 

...fue tu muerte 
salud y sanidad y lozanía... 
Sin tocar suelo has muerto, Caballero 

del eterno perdón, firme jinete 
de tu cruz a la grupa... 
A tierra 

volviste sano, cual surgiste de ella, 
y entero, sin romperla ni mancharla; 
virgen la hizo tu muerte y la hizo madre. 

...Te pusiste 
a la puerta del reino de la Muerte, 
al tocar tu cadáver, Eliseo, 

vuelven a vida los que ya vivieron: 
que es de final resurrección la cuna 
tu leño, antaño de la Muerte féretro. 
Tú con tu muerte afirmas nuestra vida; 
tu silencio es un sí que llena el cielo... 
y tu muerte en el leño fue la prenda 
de la resurrección de nuestros cuerpos. 



II 
PRIMERA PARTE: 

VISIONES DEL SEÑOR 
(1:9-5:14) 

A . P R I M E R A VISIÓN DEL S E Ñ O R : 

R E V E L A C I Ó N Y VOZ DEL H I J O DE HOMBRE 

( 1 : 9 - 3 : 2 2 ) 

Después de su elocuente prólogo, un domingo en Palmos, Juan procede a 
compartir la experiencia estremecedora que lo llevó a redactar su libro. Lo 
escribe porque el Señor de señores le manda escribir. Lo escribe porque el Hijo 
de hombre, que había muerto hacía seis décadas pero había resucitado y se 
había sentado a la diestra de Dios Padre, se le apareció en medio de los 
candelabros. Lo escribe porque su pueblo necesita urgentemente una renovada 
y vigorosa visión de Dios y de la historia. 

I. ¡Cristo vive y es tá presente! (1 s9-20) 

a. Un pastor preso ve a Cristo (1:9-11) 

"Yo, Juan, hermano de ustedes y compañero en el sufrimiento, 
en el reino y en la perseverancia que tenemos en unión con Jesús, 
estaba en la isla de Patmos por causa de la palabra de Dios y del 
testimonio de Jesús. l0En el día del Señor vino sobre mí el Espíritu, 
y oí detrás de mí una voz fuerte, como de trompeta,"que decía: 
"Escribe en un libro lo que veas y envíalo a las siete iglesias: a 
Efeso, a Esmima, a Pérganio, a Tiatira, a Sardis, a Filadelfia y a 
Laodicea." 

Los autores apocalípticos solían comenzar por atribuir sus obras a alguna 
figura famosa del pasado para ganar autoridad y credibilidad. En contraste 
marcado, el autor del Apocalipsis se presenta sin más como alguien bien 
conocido por sus lectores: "Yo, Juan, hermano de ustedes". No pretende otra 
autoridad que ésa. Es significativo que tampoco se presenta como apóstol, 



4Í> APOCALIPSIS 

obispo, ni con ningún otro rango ni distincción. Su credibilidad nace de su 
relación personal con el Señor y de su solidaridad con la comunidad.1 

Juan sigue con una triple especificación de esa solidaridad. Primero, él es 
copartícipe con ellos en las duras pruebas que sufren; él mismo ha sido exiliado 
por las autoridades. Pero en medio de esas luchas comparte con ellos otra 
realidad mayor que todo lo que se les pudiera contraponer: son compañeros en 
el Reino, lo cual probablemente debe verse como futuro (la esperanza del 
Reino venidero) y como presente (Cristo reina ya y desde ahora participamos 
de alguna manera en su victoria). Esto no sólo da a la pequeña comunidad una 
inmensa dignidad e importancia histórica; también alimenta poderosamente su 
fe para que se mantengan firmes en la tenacidad que ya tienen en Jesús. La 
frase "en Jesús" parece calificar la triple solidaridad: estar en Cristo es siempre 
sufrir con él (Fil 1:27), pero también reinar con él (2 Ti 2:12; Hch 14:22) y, 
mientras tanto, entre las luchas presentes y las esperanzas futuras, perseverar 
inclaudicablemente en esa tenaz fidelidad que comparten en Cristo, el "testigo 
fiel" hasta la muerte (1:5; cf. Heb 12:1 -4). 

La traducción "paciencia" (RVR) para hupomoné (1:9) es demasiado débil 
y pasiva en este contexto. El sustantivo corresponde al verbo hupomenó, que 
significa: quedarse, mantenerse firme, resistir, perseverar.2 En griego clásico 
su sentido literal era permanecer, no retirarse ni resquebrajarse, defender su 
posición asignada (a menudo en sentido militar); se traducía también por 
"obstinación" (LSJ 2:1889s.). En Testamento de Job 4:10 la hupomoné de Job 
se compara con la de "un atleta luchador que soporta muchos trabajos" hasta 
alcanzar la corona (cf. Heb 12:1 ss.; Coenen 2:457). Según 4 Macabeos 1:11 
(cf. 9:30), "por su perseverancia (hupomoné) vencieron al tirano" (nikésaníes: 
cf. los "vencedores" de Ap 2-3, por su "fidelidad tenaz"). También San Ignacio, 
camino a su martirio, habló de esa constancia: los tralianos eran "inconmovibles 
en su hupomoné" (Tral 1.1); en su carta A los Efesios 3.1 dice: "debo ser ungido 
como atleta con hupomoné" (cf. Esm 12.2; Rom 10.3; Pol 3.2). 

Este sustantivo y su correspondiente verbo tienen diversos sentidos en el 
Nuevo Testamento: quedarse (Le 2:43; Hch 17:14), soportar (Heb 12:2s., 7), 
perseverar (Ro 5:3; 15:4s.; 2 Ts 3:5; Heb 12:1), ser constante (Ro 8:5; 1 Ti 
6:11), resistir (2 Ti 2:12; Stg 1:12 NVI), mantenerse firme (Mt 10:22; 24:13)1 
Muy frecuentemente aparece como aquí junto con íhlipsis (persecución: Ro 

'Aune (1997:75.1 15) analiza este "lenguaje de la igualdad social". 
2Coenen 111:238-242; N1DNTT 11:772-776; Kittel IV:581-588; Aune 1997:76. Según F. Hauck 
(Kittel IV:581s.), estos vocablos "incluyen una activa resistencia valiente a ataques hostiles", por 
lo que Aristóteles y los estoicos clasificaban la virtud de hupomoné junto con las de atidreia 
(hombría, valentía) y karteria (fortaleza): Aristóteles, EtNic 3; EtEud 3; Kittel lV:581s.; Aune 
(1997:76). Cf. 4 Mac 1:11. Sobre "la paciencia revolucionaria" cf Myers 1988:169-174, 324-327. 
1 D. Hill (1972:321) sostiene que hupomeinas eis telos en Mt 24:13 significa "perseverar con 
propósito ... sin resquebrajarse" hasta lo último más que "hasta el fin". 



CRISTO VIVE Y ESTÁ PRESENTE (1 -.9-20) 65 

5:3s.; 8:25; 12:12s.; 2 Co 6:4) y basileia (Reino: 2Ti 2:12). Aunque la 
traducción griega del Antiguo Testamento prácticamente no la usó en el sentido 
de "resistencia", el contexto del libro del Apocalipsis y su argumento general 
hacen más probable que Juan, igual que los autores clásicos, 4 Macabeos, San 
Ignacio y otros, la entienda como resistencia activa al mal.4 

Fiel a este sentido del término, González Ruiz traduce 1:9 con "reino y 
resistencia".5 Quizá la mejor traducción sería "firmeza", "tenacidad" o 
"fidelidad tenaz". Juan está pidiendo a sus lectores, más que un pasivo 
"aguante" bajo los golpes enemigos, una "resistencia activa" al sistema 
imperialista. El mismo denuncia agresiva y sistemáticamente al Imperio 
Romano e incita a la desobediencia civil. 

Para terminar de identificarse Juan procede a determinar su situación 
doblemente. En primer lugar se ubica en lo geográfico: "estaba en la isla de 
Patmos", una de las Espóradas, a unas 37 millas al suroeste de Efeso. Tácito 
nos informa que los romanos utilizaban estas pequeñas islas del mar Egeo para 
deportación de sus enemigos políticos." Según Tertuliano, la sentencia contra 
Juan fue de relegalio in insidian, menos severa que la de deporlatio? Juan 
aclara que está en Patmos por causa de la Palabra de Dios (su mensaje 
profético) y del testimonio de Jesús (su compromiso cristiano). Posiblemente 
la frase "testimonio de Jesús" (cf. 1:2) sugiera la ¡dea de martirio: Jesús, "el 
testigo fiel" (1:4; cf. 2:13), puso su vida por el mensaje del evangelio, y Juan 
también arriesgó todo y por eso está preso.8 Fue sentenciado por causa de su 
actuación profética y por "la insistencia del profeta en proclamar el señorío de 
Cristo contra las pretensiones de otros señores".'' 

Por haber sufrido condena y castigo a manos del poder romano, Juan era 
lo que poco después se iba a llamar un "confesor": un martus que ha dado 
testimonio (,marturia) ante las autoridades pero sin haber perdido la vida. En 

4 El sustantivo hupomoné se usa en 4 Mac 1:11; 7:9; 9:8, 30; 15:30; 17:4, 12, 17, 23, siempre en 
relación con la persecución y el martirio (cf 17:10, "mejri thanatou tas basanoits hupomeinantes", 
"resistiendo torturas hasta la muerte"). Según Plinio, la mayor ofensa de los cristianos era su 
"pertinaciam et inflexibUem obstinationem" (equivalentes de hupomoné; Ep 10.96.3, ver Thompson 
1990:131). Policarpo (FU 8.2) llama a los cristianos a imitar "la firmeza de Jesús" (hupomonés 
autou) "si sufrimos por su nombre" (ean pasjomen día ta onoma autou\ cf. Ap 2:3).. 
¡También Richard (1994:69); Schüssler-Fiorenza (1985:191 );Bauckham(1993A:217); Thompson 
(1990:131). NVI traduce hupomenó como "resistir" en 2 Ti 2:12 y Stg 1:12. 
r'Ann 3.68; 4.30; 15.71; cf Juvenal, Sal 1.73; 6.563s.; 10.170; ningún pasaje menciona a Patmos 
específicamente. Una tradición de dos siglos después afirma que Domiciano condenó a Juan a 
trabajos forzados en las canteras al norte de Patmos (Victorino de Pettau, en su comentario sobre 
el Apocalipsis). 
7 De praescr Haer 36. 
8 Según Ap 6:9, los mártires murieron "por causa de la palabra de Dios y por mantenerse fieles en 
el testimonio (marturia)". En el mismo sentido, Juan estaba exiliado por su marturia lesou. Todo 
el pasaje se caracteriza por una teología del Siervo Sufriente. 
' 'González Ruiz (1989:82). Debe reconocerse que hay otras interpretaciones también de "lapalabra 
de Dios y del testimonio de Jesús", que no carecen de validez. 



4í> 
' 1 APOCALIPSIS 

e! Apocalipsis comenzamos a ver la transformación de los términos 
"testimonio", "confesión" y "paciencia" debido a la consagración radical de los 
cristianos. Desde Palmos Juan escribe como un "confesor", con la autoridad 
intrínseca que le confiere su "testimonio". 

En segundo lugar Juan se ubica en su situación espiritual en Cristo: "En el 
día del Señor vino sobre mí el Espíritu". Estar en pneumati es la condición 
normal del cristiano (Ro 8:9), pero Juan usa la expresión, con el verbo 
egenomén, para la idea de "entrar en éxtasis" (también 4:2; cf. 17:3; 21:10, 
"llevar en espíritu"), o sea, estar en condición de recibir una revelación divina. 

Esto le pasó, dice Juan, en el día del Señor, sin duda el domingo. Juan usa 
aquí el adjetivo kuriakos ("señorial"), que en el Nuevo Testamento aparece una 
sola vez más, en 1 Corintios 11:20, para la celebración eucarística ("la señorial 
cena"), pero que era muy común para referirse al emperador.10 El mismo 
adjetivo aparece en una carta de Ignacio de Antioquía: los primeros cristianos 
dejaron el sábado, "viviendo según el domingo (kala kuriakén), día en que 
también amaneció nuestra vida" (Magn 9.1). Al señalar que la visión le vino 
un día del Señor, Juan bien podría estar pensando con nostalgia en la 
comunidad reunida en tierra continental y en el culto que hubiera querido 
compartir con ellos. Pero Dios va a darle una celebración mucho más gloriosa 
ahí mismo en Patmos. Aquí está implícito el énfasis litúrgico presente 
anteriormente en la doxología de 1:4-8 y que se va a sentir en todo el libro, 
especialmente en Apocalipsis 4-5. 

En la soledad de Patmos, Jesucristo interrumpió el silencio de Juan con una 
voz majestuosa como de trompeta. Cuando menos lo esperamos el Señor puede 
venir a hablarnos. La figura de la trompeta, primer instrumento musical que 
aparece en el Apocalipsis, es clásica en las teofanías* bíblicas (Ex 19:12-19; 
Heb 12:19). En el mundo antiguo, que carecía de mejores medios de 
comunicación, la trompeta era el instrumento del heraldo que proclamaba los 
anuncios y noticias. 

La voz le manda escribir en un libro lo que va a ver, pues su "mensaje 
profético" sería abierto para todo el pueblo de Dios. Entonces, como pastor que 
era, tenía que enviarlo a las siete iglesias de Asia mencionadas ahora con sus 
nombres.11 Aunque este pasaje tiene ciertas características de un relato de 
vocación profética, es más bien la asignación de una tarea específica (cf. Ap 
10; Aune 1997:70). Evidentemente Juan ya había sido profeta y no tenía 
necesidad de incluir el relato de su vocación en su libro. 

10 G. AdolfDeissmann (1903:217-219). Siguiendo a Mommsen, Deissmann muestra que en Asia 
Menor y Egipto el primer día de cada mes se llamaba Sebaste, día de su majestad (el kurios). Ante 
esta expresión del culto al emperador, los cristianos designaron el primer día de cada semana como 
he kuriaké hémera, "el señorial día". 
11 La identificación que Jesús hace de sí mismo en 1:11 como "el Alfa y la Omega, el primero y el 
último" (RVR) carece de base adecuada en los manuscritos griegos. 



C R I S T O VIVE Y ESTÁ PRESENTE ( 1 : 9 - 2 0 ) 6 7 

Sorprendido por la voz, se vuelve súbitamente y ve a Jesús, glorioso y 
poderoso, de rostro luminoso y rodeado de siete candelabros encendidos. Debe 
haberlo encandilado la brillantez de esa visión. Primero Juan oye, después ve. 
En una isla penal, ¡oír una voz de trompeta y ver una visión que brillaba más 
que el sol del mediodía! Ahí podemos descubrir el secreto de la victoria final 
del evangelio sobre el Imperio Romano. A Un pueblo que oye voces, ve 
visiones y sueña sueños de tal fuerza y belleza, ninguna tiranía jamás podrá 
vencer. La visión de Cristo nos hace más que vencedores ante todos los 
poderes habidos y por haber. 

JUAN DE PATMOS: PRESO, PROFETA Y PASTOR 

En medio de nuestra convulsionada realidad contemporánea Juan de 
Patmos nos ofrece hoy un ejemplo inspirador para una pastoral integral. Hoy 
también nuestra teología, y especialmente nuestra escatología*, tiene que ser 
profundamente pastoral, como la de Juan (1:4, 1 I; caps. 2-3). Y no se trata 
de una pastoral blanda y barata, sino de la pastoral del discipulado radical. 
Como tal es una pastoral contextual, totalmente enraizada geográfica e 
históricamente. Es una pastoral de consolación y acompañamiento, pero en 
clave profética. Actualmente, cuando abundan "pastorales" conformistas, y 
cuando la palabra "profética" suele limitarse equivocadamente al vaticinio 
del futuro o a fenómenos carismáticos, el Apocalipsis nos enseña a sor 
profundamente pastorales y a la vez fielmente proféticos. 

JUAN DE PATMOS: POETA Y PINTOR 

Juan no estaba en un lugar bello y mucho menos bajo las condiciones en 
que se hallaba, pero ese día y dentro de esas circunstancias su isla penal se 
llenó de gloria. En medio de sus prisiones y privaciones, y aun intensificada 
por ellas, la sensibilidad estética de Juan alcanzó alturas sublimes. En Patmos 
Juan vio al Señor "excelso y elevado" y "el borde de su manto" llenó la isla 
(cf. Is 6:1); allí adoró al Señor "en su santuario majestuoso" (Sal 29:2; cf. 
27:4). En cualquier lugar en que Dios esté, resplandece una belleza muy 
especial. 

Al escribir su libro Juan logró compartir maravillosamente con sus 
compañeros y con nosotros toda la gloria de esa experiencia. La poesía lírica 
de su alabanza y los cuadros surrealistas que dibuja con sus palabras nos dan 
un dignísimo ejemplo de la hermosura del Señor y su revelación. Debe 
inspirarnos a rescatar para Cristo, en nuestra propia vida y en nuestro 
ministerio, aquellos valores estéticos que adornaron el mensaje profético del 
vidente de Patmos. 



' 1 APOCALIPSIS 

JUAN DE PATMOS: REBELDE CON CAUSA 

Uno de los temas centrales del Apocalipsis es la fidelidad radical al 
Señor, aun hasta la muerte. El verdadero cristiano lo es por convicción y no 
claudica cuando las cosas se ponen difíciles y peligrosas (cf. Jn 10:11 -13). 
Hoy se predica mucho un "evangelio de ofertas", de una gracia barata. El 
mismo Pedro, después de haber confesado a Cristo tan lúcidamente en su 
confesión cristológica, quiso echarse atrás cuando la cruz entró en la 
agenda. Cristo le respondió que esa cruz es un elemento esencial de las 
buenas nuevas, no sólo para Jesús mismo sino para todo verdadero seguidor 
del Crucificado (Mt 16:24). 

En nuestros tiempos muchos cristianos han pagado con su vida el precio 
de sus convicciones cristianas. La martiriología latinoamericana es 
abundante, salpicada de sangre de testimonio. Pero muchos otros, 
especialmente en amplios sectores del protestantismo, han querido hacer de 
la salvación una oferta barata de seguridad egoísta, sin tener que entregar su 
vida hasta las últimas consecuencias (1 Jn 3:16-18). 

Detrás del mensaje de Juan de Patmos hay un profundo espíritu de 
protesta frente al mundo que nos rodea. Este libro inquietante no nos permite 
ser conformistas. Cuando hay que levantar la voz profética, el cristiano 
verdadero sabrá hacerlo. Cuando es necesario resistir aun hasta la cárcel y 
la muerte, resistirá con tenacidad evangélica, cueste lo que cueste. 

Karl Rahner, en su artículo "Novísimos" (Sacramentum Mundi4:920), ofrece 
un comentario provocativo: "los cristianos deben imprimir su esperanza 
escatológica ... en las estructuras sociales del mundo (Vaticano II, Lumen 
Gentium 35). Esto significa que también en el terreno social el cristiano no 
puede ser meramente 'conservador', ya que su esperanza escatológica hace 
relativo todo estado concreto de la realidad y debe reflejarse también en las 
estructuras sociales. En efecto, por la esperanza escatológica de los novísimos, 
que trae Dios mismo, el cristiano es liberado de las potestades y dominaciones 
del presente eón (Ro 8:35-39), no sólo porque en último término éstas no 
tienen poder sobre él cuando tolera pacientemente su acción, sino también 
porque frente a ellas posee un punto firme —hasta la entrega de su vida— para 
la crítica creadora y para la transformación." Interpretado cuidadosamente, este 
comentario de Rahner tiene mucho que decirnos. 

b. ¡Patmos se transforma en t emplo y m o n t e 
de transfiguración! (1:12-16) 

I2Me volví para ver de quién era la voz que me hablaba 
y, al volverme, vi siete candelabros de oro. 5En medio de los 
candelabros estaba alguien "semejante al Hijo del hombre", vestido 



C R I S T O VIVE Y ESTÁ PRESENTE ( 1 : 9 - 2 0 ) 6 9 

con una túnica que le llegaba hasta los pies y ceñido con una 
banda de oro a la altura del pecho. 14Su cabellera lucía blanca 
como la lana, como la nieve; y sus ojos resplandecían como llama 
de fuego. l5Sus pies parecían bronce al rojo vivo en un horno, y su 
voz era tan fuerte como el estruendo de una catarata.'6En su 
mano derecha tenía siete estrellas, y de su boca salía una aguda 
espada de dos filos. Su rostro era como el sol cuando brilla en 
todo su esplendor. 

El candelabro de oro era uno de los accesorios más hermosos y sagrados 
del tabernáculo y del templo. Conocido como menoráh, era un portalámparas 
grande de una caña central y tres brazos a cada lado, para un total de siete 
boquitas de fuego. El tabernáculo de Moisés tenía uno, hecho de un talento de 
oro (96 libras) labrado a martillo (Ex 25:31-40). En el templo de Salomón 
había diez candelabros, cinco a cada lado del lugar santo (1 R 7:49), que 
fueron llevados a Babilonia por Nabucodonozor (Jer 52:19). El templo de 
Zorobabel volvió a tener un solo candelabro (cf. Zac 4:1 -11); Antíoco Epífanes 
lo robó (/ Mac 1:21; 170 a.C.) pero Judás Macabeo lo reemplazó (4:49s.). 
Herodes hizo otro más grande que fue llevado a Roma en 70 d.C. y aparece en 
un bajorrelieve del arco de Tito. 

En una visión muy original Juan vio siete menoráh, probablemente en un 
circuito parecido a la posición geográfica de cada congregación.12 Juan ve la 
Iglesia como luz de la presencia divina dentro de la geografía de Asia Menor, 
como si fuera un mapa espiritual de la provincia. Suponiendo que cada 
candelabro tenía siete brazos, como es muy probable, Cristo estaría rodeado de 
49 llamas ardientes de luz. Según la tradición judía los candelabros estaban 
situados para "arder delante del Señor" día y noche (Ex 27:21; Lv 24:2ss.; Ap 
4:6; Aune 1997:90).13 En el culto al emperador se solía alzar también 
solemnemente la imagen del kurios en medio de grandes luces; las 
excavaciones del templo al emperador en Efeso incluyen un candelabro enorme 
usado en este tipo de adoración (Lilje). 

A ninguna iglesia lectora se le escaparía esta alusión al templo en uno de 
sus principales muebles. Cada iglesia es el templo del Espíritu Santo; tal vez 
por eso Juan habla de "los siete espíritus". Pero a la vez los candelabros 
representan a toda la Iglesia universal, como indica el número siete (1:4). 
Cuando el Espíritu habla a cualquier congregación local, habla a todas las 
iglesias (2:7, 11, etc.). Juntas están asidas firmemente de la mano de su Señor 

12 Con sólida base lingüística, D. Aune (1997:62) traduce la frase en l:12s.,20 como "siete 
menorahs de oro". 
" Dada esa relación entre los candelabros y Dios, la posición del Cristo resucitado en medio de ios 
siete candelabros de oro puede entenderse como una evidencia implícita de su deidad. 



' 1 

APOCALIPSIS 

(1:16), su principio vital de unidad. La presencia del Hijo de hombre en medio 
de ellas las une en una sola Iglesia, esposa del Cordero. 

Sin embargo, el centro del escenario no son los siete candelabros sino una 
persona "semejante al Hijo del hombre",14 rodeado de luz y gloria. No podría 
dársele a Juan una visión más conmovedora y fortalecedora que esta epifanía 
del Crucificado, a más de sesenta años de su muerte, resurreción y ascensión. 
El cuadro concentra en ese Hijo de hombre los mayores simbolismos de la 
majestad de Dios. Combina características del Hijo de hombre (Dn 7:13), del 
Anciano de días (Dn 7:9-10, 13,22), y del "hombre vestido de lino" (Dn 10:5-
11; 12:6-7; mensajero angelical, quizá Gabriel; para otros, Dios mismo).15 

La figura de Daniel de "uno semejante al Hijo de hombre" subraya tanto la 
trascendencia de dicho personaje (se presenta sobre las nubes ante Dios) como 
también su estrecha identificación con "el pueblo de los santos" (Dn 7:14, 18, 
27). Aunque el título parecería señalar su humanidad, todo el énfasis recae de 
hecho en su carácter trascendental y sobrenatural. Esto es aún más enfático en 
Apocalipsis 1. Según Farrer (1966:66) este cuadro, más que una glorificación 
del Jesús histórico, es una manifestación de la eterna gloria divina, 
personificada plenamente en Jesús. Pero a la vez el Apocalipsis intensifica la 
profunda solidaridad del Hijo de hombre con su pueblo, llamado a reinar con 
él sobre los imperios de este mundo. 

El significado de este cuadro está más en su conjunto que en los detalles 
específicos. La túnica larga hasta los pies corresponde a dignatarios de mucho 
prestigio y en Israel, sobre todo, al sumo sacerdote.16 El cinto a la altura del 
pecho, que también marca al mensajero celestial (Dn 10:5) y a los siete ángeles 
coperos (Ap 15:6), puede relacionarlo con el sumo sacerdote (Ex 28:4 y 
muchas veces)17 o los gobernantes (Is 22:20-22; cf. 1 Mac 10:89). Juntos, la 
túnica y el cinto parecen sugerir la dignidad sacerdotal y real de Cristo. 

"Cabellera blanca como la lana, como la nieve" y "ojos... como llama de 
fuego" se derivan de la figura del Anciano de días (Dn 7:9 RVR), pero se 

1,1 A diferencia de los Evangelios sinópticos, pero derivado de Dn 7:13, Ap 1:13 (BJ) dice: "como a 
un Hijo de hombre" (sin artículos). Si Juan conocía el uso de este título en los Evangelios, se 
diferencia adrede de la forma que ellos lo usan. Sin embargo, no cabe duda de que se refiere al mismo 
Jesucristo. 
15 Es probable que Juan le haya agregado también rasgos del culto al emperador y quizá del 
mitraismo (ver Rist IB IV:376), para demostrar la superioridad de Cristo sobre todo rival 
imaginable. 
16 La LXX usa poderes doce veces, siempre en alusión a alguna vestimenta del sumo sacerdote, 
aunque no siempre el "talar", para la cual emplea también otras palabras griegas (estoléj i tón ) . El 
sumo sacerdote viste poderes en Ex 25:7; 28:4; 29:5; Sab 18:24; Aristeas 96s.; Filón LegAll 2.56; 
Josefo Ant 3.7.2, 4). Es probable que Juan escogiera poderes aquí por su valor descriptivo: 
"vestido... que le llegaba hasta los pies". 
17 Kittel V:302; MD07TI :250; Coenen Ill:406s.; NlDNTTlll. 120. Josefo Ant 3.153s. informa que 
el poderes jitón del sumo sacerdote se ceñía "por el pecho (kata stéthos) un poco encima del codo" 
(no por la cintura). 



C R I S T O VIVE Y ESTÁ PRESENTE ( 1 : 9 - 2 0 ) 7 1 

atribuyen ahora sorprendentemente al Hijo de hombre en una dramática 
afirmación de la gloria eterna de Jesús. Según 1 Enoc 46.1 también el que 
"posee el 'principio de días'" tenía el cabello "blanco como la lana".18 La 
descripción del Anciano de días sigue con tres metáforas de fuego: el trono y 
sus ruedas son "llama de fuego" y delante de él salía "un río de fuego" (Dn 
7:9s.). Así como Daniel 7:9s. describe al Anciano de días por la paradójica 
combinación de nieve, lana y fuego, Apocalipsis 1:14 aplica las mismas 
comparaciones al Hijo de hombre. 

El simbolismo de los pies como "bronce bruñido al-rojo vivo" tiene que 
haber sido especialmente reconfortante para Juan y sus lectores. El bronce era 
un metal conocido en esa época por su gran fuerza.19 El Antiguo Testamento 
habla de "puertas de bronce" (Is 45:2) , "columnas de bronce" (Jer 52:17) y 
"muro de bronce" (Jer 1:18). En la figura de los imperios mundiales en el 
sueño de Nabucodonosor, la cabeza y el pecho eran de oro y plata (mucha 
riqueza), las caderas eran de bronce (bastante fuerza), y las piernas, de hierro 
cada vez más impuro (un problema con el hierro era la dificultad en 
purificarlo), hasta terminar en pies que eran más barro que hierro. Por supuesto 
la estatua tuvo que caer cuando la "roca que nadie desprendió" golpeó sus 
débiles pies (Dn 2:34-35). En contraste con todos los reinos de este mundo, el 
Reino de Cristo tiene "pies de bronce", un fundamento firme que ninguna 
fuerza podrá tumbar. 

La voz "tan fuerte como el estruendo de una catarata" es otro atributo del 
Dios de Israel que ahora se le ascribe a Jesucristo.2" En Ezequiel, el ruido de 
las alas de Dios era "como el estruendo de muchas aguas, como la voz del 
Todopoderoso" (1:24). Más adelante en Ezequiel, cuando la gloria regresó a 
Jerusalén después de! exilio, regresó "en medio de un ruido ensordecedor, 
semejante a un río caudaloso; y la tierra se llenó de su gloria" (43:2).21 Para los 
hebreos la voz de Dios (QoL YHVH, Dt 28:15) era especialmente respetada (cf. 
Dt 4:12). Las figuras sugieren una cascada de agua (¡un Iguazú!) o el misterio 
del murmullo del mar dentro de un caracol. Podría ser también que el constante 
golpe de las olas contra Patmos inspirara a Juan a transferir a Jesús esta 
majestuosa descripción antes usada sólo para Dios mismo. 

En contraste con el resto de este pasaje, la frase "en su mano derecha tenía 
siete estrellas" no tiene ningún paralelo ni en la Biblia ni en la literatura 

18 E. Isaac (Cliarlesw 1:34) lo traduce "Aquel a quien pertenece el tiempo antes del tiempo". 
" Es posible que la palabra peculiar que usa Sumj'alkollbanó (auricalco), indique una aleación de 
bronce aún más fuerte. Barclay (1976:49) sugiere que podría señalar una mezcla de oro y plata. 
Farrer (1949:238) cree que podría ser más bien un perfume, pero la raíz de la palabra compuesta 
es jalkos (bronce) y el contexto requiere que sea un metal fuerte. 
20 Del varón de Daniel 10 se dice que "el sonido de sus palabras [era] como el estruendo de una 
multitud" (10:6). 
21 La LXX lo traduce "como el ruido de un ejército". 



' 1 

APOCALIPSIS 

apocalíptica,22 pero sí tiene paralelos significativos en el mitraísmo y el culto 
al emperador.23 Las monedas imperiales, por ejemplo, solían representar al 
emperador con una corona de siete estrellas, probablemente los siete "planetas" 
(estrellas no fijas) del pensamiento de la época.24 Juan nos dice que el poder 
cósmico no está en la corona del emperador sino en la mano derecha de nuestro 
Salvador. A la vez, Cristo comparte este poder con las iglesias, que en su 
dimensión trascendental (sus "ángeles") son las siete estrellas. El futuro del 
mundo no depende de poderes astrales sino de la fidelidad de la Iglesia en su 
misión. 

La severidad santa del Sefíor se expresa en la próxima figura: "de su boca 
salía una aguda espada de dos filos". Esta expresión, con amplísimo trasfondo 
bíblico, compara la palabra del Señor con una espada común (Is 11:4, del 
Renuevo de Israel; 49:2, del Siervo Sufriente; Ef 6:17; Heb 4:12; Sab 18:15; 
1 En 62.2; 2 Esd 3.9-13). En su venida, Cristo matará al Inicuo "con el soplo 
de su boca" (2 Ts 2:8). El adjetivo distomos (de dos bocas, i.e., dos filos) se 
presta para el juego de palabras: de su boca, una espada "bi-bocada". En el 
mensaje al ángel de Pérgamo, la espada del Señor escudriña y juzga a los 
desobedientes (2:12, J6) ; sorprende leer que Cristo a veces pelea contra la 
Iglesia, ¡y con espada! En Armagedón el Verbo herirá con la espada de su boca 
a las naciones (19:15,21). 

El séptimo pincelazo en este impresionante retrato de cuerpo entero vuelve 
a la cabeza, donde comenzó la descripción: "su rostro era como el sol cuando 
brilla en todo su esplendor" (1:16). Esta también resultaba una reconocida 
descripción de la gloria divina.25 En el hebreo se solía referirse a Dios con 
equivalentes como "el Nombre" (S1'eM), "la Voz" {QoU Ap 1:15) y "el rostro" 
(.PaNiM:; Ex 33:20, 23; Ap 6:16; 2:11 gr; 22:4). Ese rostro es y será la luz de 
la nueva creación. El rostro del Creador, quien al hacer nuestro mundo se 
cubrió de luz como una vestidura (Sal 104:1) y puso las lumbreras en los cielos 
(Gn 1:16), iluminará a la nueva tierra con su gloria. El Cordero será nuestra 
lumbrera (Ap 21:23; cf. Is 60:19s.) y el Sol de la justicia brillará desde su 
rostro divino (Mal 4:2). Aquí otro elemento poderoso de la naturaleza, junto 
con el agua (1:15) y las estrellas (1:16), viene a ensalzar la grandeza del Señor 
de toda la Creación. 

Hay en el pasaje un recuerdo evidente de la transfiguración de Jesús, 
cuando "su rostro resplandeció como el sol" (Mt 17:2). Como Juan en Patmos, 

22 1 En 82.7-8 y 3 En 17.4-7 afirman que ciertos ángeles controlaban las estrellas, pero no 
mencionan que fuesen "siete" ni las ubican "en la mano" de alguien. 
23 Ver Comblin (1966:144); Rist (IB XII:376); SnJer «64:21). 
24Caird (1966:15); Farrer (1964:68). En esa época los "siete planetas" eran el sol, la luna, Júpiter, 
Mercurio, Marte, Venus y Saturno (Aune 1997:97). 
25 El rostro del varón de Dn 10 "parecía un relámpago" (10:6), el del ángel fiierte del Apocalipsis 
"era como el sol" (10:1). Muchos autores ven una referencia al dios del sol. Mitra (Rist, IB XII:376). 



C R I S T O VIVE Y ESTÁ PRESENTE ( 1 : 9 - 2 0 ) 7 3 

los discípulos se postraron con gran temor (17:6), pero Cristo los tocó y les 
dijo que no temieran (17:7; cf. Ap 1:17). La isla penal se convirtió en monte 
de transfiguración, y Juan descubrió como nunca antes la gloria y el poder de 
su Salvador. 

En conjunto, desde su inicio, con una voz de trompeta, hasta su 
impresionante climax, con un rostro tan brillante como el sol en un mediodía 
centroamericano, el pasaje muestra un formidable desarrollo. Juan oye la voz 
y se vuelve para ver quién le habla. Al volverse, ve siete candelabros y un 
personaje de aspecto humano, pero de gloria divina. Cuando la visión se le 
aclara, Juan observa la vestidura del individuo: la túnica larga y el cinto dorado 
de la máxima dignidad. 

Sigue una serie de siete rasgos de Cristo con una tremenda fuerza 
acumulativa y con una simetría que difícilmente sería casual. El primero y el 
último se relacionan obviamente (la cabeza y el rostro), como también e f v 

segundo y el sexto (ojos y boca), y el tercero y el quinto (pies y manos). El 
cuarto y céntrico es su voz como muchas aguas, señalando aparentemente la 
centralidad de la palabra profética. Analizado de esa manera, el perfil del Hijo 
de hombre corresponde a la figura séptuple del candelabro desde un lado al 
otro (ABCDCBA) (Peterson 1988:38). 

c. J e s ú s comis iona a su profeta (1:17-19) 
I7A1 verlo, caí a sus pies como muerto; pero él, poniendo su 

mano derecha sobre mí, me dijo: "No tengas miedo. Yo soy el 
Primero y el Ultimo, "y el que vive. Estuve muerto, pero ahora vivo 
por los siglos de los siglos, y tengo las llaves de la muerte y del 
infierno. 

'"Escribe, pues, lo que has visto, lo que sucede ahora y lo que 
sucederá después. 

La reacción de Juan ante esta primera visión era de esperarse: "Al verlo, caí 
a sus pies como muerto" (1:17). Fue la respuesta también de Isaías (Is 6:5), 
Ezequiel (Ez 1:28), Daniel (Dn 10:8), Pedro (Mt 5:8), y los discípulos en el 
monte de la transfiguración (Mt 17:6; cf. 1 En 71.1-3). Corresponde al hecho 
de que nadie puede ver a Dios y vivir (Ex 33:20; Jue 13:22). Al encontrarse 
"como muerto" Juan también se identifica con la situación de muchos de sus 
lectores de Asia Menor: por el suelo como muertos, pero a los pies del Señor. 

Jesús responde a la postración de Juan con un gesto, una palabra animadora 
respaldada por tres razones, y una nueva comisión. El poner la mano sobre otra 
persona es a menudo un elemento casi ritual en otros encuentros en que Dios 
llama a sus profetas. Con profundo sentimiento dijo Daniel, cuando habían 
desfallecido todas las fuerzas y cayó sobre su rostro, "una mano me tocó" (Dn 
10:8-10, 15-19; cf. 8:18). En el caso de Isaías, un serafín tocó sus labios con 



' 1 APOCALIPSIS 

brasas encendidas del altar (6:6-7). A los tres discípulos, caídos de bruces ante 
aquel cuyo rostro brillaba como el sol, "Jesús se acercó a ellos y los tocó" (Mt 
17:7). Ese toque pone de pie a los caídos (Dn 8:18; Mt 17:7). 

Muy típicas también de otras teofanías* y vocaciones proféticas son las 
primeras palabras de Jesús: "No tengas miedo". En Isaías 44:2-6, un paralelo 
notable con Apocalipsis 1:17, Dios dice a Israel: "No temas, Jacob, mi siervo 
... Yo soy el primero y el último; fuera de mí no hay dios".26 También en el 
monte de la transfiguración, al tocar a los discípulos Jesús les dijo: "Levántense 
... no tengan miedo" (Mt 17:7). "No tengan miedo" fueron las primeras 
palabras de los ángeles que anunciaron el nacimiento de Jesús (Le 2:10) y 
después, al anunciar su resurrección (Mt 28:4; Mr 16:6). La frase es frecuente 
en boca de Jesús, vencedor divino de la muerte y del temor (Le 5:10; Mt 14:27; 
17:7; 28:10). 

Jesús respalda ese exorcismo del temor y fundamenta la renovada comisión 
que sigue con una teología de la muerte y la resurrección, que podría ser un 
resumen de Filipenses 2:6-11. En su primera frase, "No tengan miedo. Yo soy", 
la posición enfática del ego eimí bien podría hacer oír los ecos del "Yo soy" del 
yahvismo hebreo.27 Eso no excluye que a la vez Jesús esté identificándose ante 
Juan: "No temas, porque soy yo y ningún otro" (Brown 1966:533ss.). Pero el 
"yo soy" puede fungir también como verbo copulativo con la frase que sigue: 
"Yo soy el Primero y el Último". Este predicado era una muy conocida 
designación de Dios mismo, especialmente en Isaías (41:4,27; 44:6; 48:12. Cf. 
Ap 22:13).28 "Difícilmente podría el Apocalipsis hablar de Jesús con mayor 
osadía", comenta Stauffer (Kittel 2:351), tanto por el "yo soy" como por "el 
Primero y el Ultimo". 

El siguiente término, "el que vive", era otro título de Dios (el Dios viviente: 
Os 1:10; Sal 84:2; Mt 16:16; Aune 1997:100ss.) y aquí expresa la eterna 
deidad de Jesús. En su forma ampliada de "el que vive por los siglos de los 
siglos" aparece en el Apocalipsis como nombre de Dios (4:9; 7:2; 10:6 como 
juramento solemne; 15:7). El participio griego zón (viviente), con un sentido 
muy parecido al participio ón ("el siendo"), insinúa el ser divino que tiene vida 
en sí mismo como algo propio (Jn 5:26).29 

26 Este estrecho paralelo con lo dicho por Dios mismo en Is 44:2-6 es una indicación más de la 
deidad de Cristo. 
27 H. G. Link ("Yo soy", Coenen IV:384s.) comenta sobre este pasaje que "el autor del Apocalipsis 
atribuye a Cristo y a Dios casi exactamente el mismo rango frente a! mundo, de manera que. en 
parte, se ponen en boca de Cristo y, en parte, en boca de Dios las mismas sentencias con egó". Cf. 
Charles (1920:32); Aune (1977:lOOs.); R. Brown (1966 1:533-538). 
28 StrB (111:790) señala también que el Mesías fue designado "primero" de acuerdo con Is 41:27 
29Farrer (1949:275): zón es el sonido más próximo a ón que puede pronunciarse en griego, y resulta 
sinónimo para el YHWH del Antiguo Testamento. Barth ChurchDog (3/2:465) sugiere que Juan 
cambia la conocida fórmula egó eimi ho ón por la fórmula cristológica, muy parecida, de egó eimí 
ho zón. 



C R I S T O VIVE Y ESTÁ PRESENTE ( 1 : 9 - 2 0 ) 7 5 

Sin embargo y paradójicamente, Jesucristo es el viviente en grado supremo 
porque puede decir "estuve muerto" (fui cadáver). El que por definición es vida 
ha muerto por nosotros y convertido la muerte misma en nuestra vida (cf. 1:5). 
Su preexistencia divina como el viviente (cf. Fil 2:6a; Jn 1:1) se hizo existencia 
humana en carne mortal (Jn 1:14: Fil 2:7-8a) que terminó sobre una cruz (Fil 
2:8b). Pero Dios lo exaltó con un nombre sobre todo nombre, y ahora él vive 
hasta los siglos de los siglos como Sefior de señores (Fil 2:9-11). ¡Amén! "Esto 
es ciertamente la verdad" (Lutero, Catecismo menor). 

En toda esta respuesta, de gesto y de palabra, podemos ver la intensa 
identificación entre Cristo y el creyente. Juan se siente muerto, pero Cristo lo 
tocó en la misma solidaridad de Elias y Eliseo (1 R 18:21; 2 R 4:3s.) y la de su 
propio ministerio encarnado (cf. 7:14; cf. Mt 8:3, tocó un leproso). Juan cayó 
como cadáver (nekros), pero Jesús también había llegado a ser cadáver 
(egenomén nekros). Ahora Cristo es doblemente "el viviente", como creador 
de la vida y como vencedor de la muerte. En su resurrección venció para 
siempre a la muerte y nos hizo partícipes de su vida indestructible. 

Los rabinos decían que hay tres llaves que Dios no entrega a nadie: la llave 
de los partos, la de la lluvia y la de la resurrección (Swete 195'1:20). Decían 
que cuando Elias se las pidió para poder levantar a los muertos, se le.dijo que 
pertenecen a Dios y a nadie más (Rist IB XIL378). Pero Jesús, uno mayor que 
Elias, es Dios y puede decir: "tengo las llaves de la muerte y del reino de la 
muerte (hades)"\ aquí esa atribución exclusiva de Dios se remite al Hijo de 
hombre, Jesucristo. En el Antiguo Testamento se habla de las puertas del 
infierno (Sal 9:13; 107:18; cf. Mt 16:18) con sus correspondientes llaves; los 
rabinos agregaron guardianes que cuidaban la entrada al Sheól,30 Desde su cruz 
Cristo asaltó las puertas del hades, venció a la muerte, destruyó sus prisiones 
y se llevó las llaves del reino enemigo (cf. Caird 1966:26). Ahora él tiene 
autoridad sobre la muerte (2 Ti 1:10; Heb 2:15). 

El hades, equivalente griego del S''eÁoL hebreo, a veces significaba la 
tumba y otras veces el mundo de los muertos, concebido como una ciudad 
subterránea con candados en las puertas para que los muertos no se escaparan 
(Caird 1966:26; Bratcher 1984:17). No era lugar de castigo sino morada 
interina para todos los muertos, a excepción de los mártires, que entraban 
directamente a la presencia de Dios (Rist IB XIL378). 

Aún más importante, hades significaba el reino de la muerte como fuerza 
hostil, a veces personificada, en la historia. Los cristianos ya no están bajo la 
sombra de la muerte ni tienen por qué temer su tiranía. Mucho menos pueden 
aliarse con las fuerzas que están contra la vida en su propio contexto histórico. 
La victoria del Cordero sobre la muerte y el hades se observa en el desarrollo 
del libro. En la apertura del cuarto sello la muerte y el hades corren a galope 

30 Ver StrB (111:790); Rist (IB XII:378). El Apocalipsis habla también de la llave de David (3:7) y 
la del abismo (9:1; 20:1). 



' 1 

APOCALIPSIS 

sobre su caballo amarillento (6:8), como si Cristo no los hubiera vencido. Pero 
al fin son obligados a entregar todos sus presos (20:13), y después son lanzados 
al lago de fuego junto con el dragón y sus aliados (20:14). Por eso los 
cristianos no tenían que tener miedo a aquellos cuyo único poder era asesinar, 
pues desde Cristo la muerte es una fuerza derrotada. 

La finalidad principal de toda esta visión es afirmar la vocación profética 
de Juan: "Escribe, pues, lo que has visto". Esta vez no se mencionan las siete 
iglesias, pero se califican los contenidos del mensaje: cosas presentes y cosas 
venideras.31 Ladd y otros comentaristas han demostrado que esta frase indica 
dos categorías y no tres: "lo que ves (cf. 1:11), es decir, lo presente y lo 
venidero".32 Tampoco pretende contrastar dos fases temporales para señalar 
divisiones del libro. Toda la obra tiene visiones, no sólo el primer capítulo; las 
cartas incluyen muchas "cosas futuras" y hasta el final del libro siguen 
presentes "las cosas que son" (siete montes y siete reyes de la "gran ciudad que 
tiene poder de gobernar sobre los reyes de la tierra", 13:18; los productos del 
lujo del comercio romano, 18:12-14; etc.) (Caird 1966:26; Schüssler-Fiorenza 
1985:153). Detrás de la frase están el "ya" y el "todavía no" de la escatología 
del Nuevo Testamento."Mientras Daniel habló de "lo que ha de acontecer en 
los postreros días" (2:28, 45), Juan habla de lo que ha venido y lo que está por 
venir, sin separarlos esquemáticamente. 

JESUCRISTO> VENCEDOR DE LA MUERTE 

Cristo ha vencido para siempre las fuerzas de la muerte. El mero hecho 
de presentarse ante Juan, a casi siete décadas de haber sido crucificado, fue 
un grito triunfante de "¡Jesucristo presente!" Cuando la Iglesia vivía rodeada 
y acechada por la muerte, Jesús se presenta como "el primogénito de la 
resurrección" (1:5), el "viviente" que estuvo muerto pero que les arrancó sus 
llaves a la muerte y al hades (1:18). Por eso, en medio de tanta muerte él 
pudo decirle a Juan: "No temas". Como bien señala el coro: "Porque él vive, 
yo no temo el mañana; porque el vive, mi temor se fue". 

El Apocalipsis toma muy en serio la realidad de la tribulación y la muerte; 
en ningún momento ofrece una esperanza escapista de poder "salir a tiempo" 
antes de las pruebas, sino llama a todo cristiano a "ser fiel hasta la muerte" 

31 Es importante no dejarnos confundir por la palabra "cosas" (RVR), que no aparece en el original. 
El griego de este pasaje y otros parecidos (1:1; 2:10) es un neutro plural, lia, que sólo puede 
traducirse por "lo que" (perdiendo la forma plural) o "las cosas" (tergiversando inevitablemente el 
sentido por agregar "cosas"). La frase no debe hacernos concebir al Apocalipsis como esencialmente 
un libro que vaticina "cosas" futuras. 
32 El primer kaí debe entenderse como epexegético ("es decir", "o sea") y no como conjunción 
coordinadora entre un primer elemento y otro segundo. El tiempo pasado del verbo eides ("has 
visto") se concibe desde la perspectiva del lector (aoristo epistolario) e incluye las visiones que Juan 
está por recibir y que también tenía que escribir. 



C R I S T O VIVE Y ESTÁ PRESENTE ( 1 : 9 - 2 0 ) 7 7 

y así participar con Cristo en "el poder que se manifestó en su resurrección, 
participar en sus sufrimientos y llegar a ser semejante a él en su muerte" (Fil 
3:10). Claramente, el Apocalipsis proclama un evangelio para valientes y 
fieles, jamás para cobardes y escapistas. 

Durante los quinientos años de "historia cristiana" en nuestra América los 
pobres, los indígenas, los negros y las mujeres han vivido bajo el signo de la 
muerte: muchas veces por guerras y masacres (el genocidio colonial; El 
Salvador en 1932, ¡y cuántos más!), otras veces por hambre, por trabajos 
insalubres para enriquecer a otros (en minas, montañas, junglas), o por 
desnutrición y falta de atención médica.33 A principios de la década de 1990, 
debido a los drásticos recortes en presupuestos para salud pública, 
aumentaron en Centroamérica (inclusive Costa Rica) los niveles de 
desnutrición, malaria, sarampión y muerte por enfermedades curables. A 
menudo la intervención extranjera ha sido la causa de muchos miles de 
muertes (Guatemala en 1954; Centroamérica en la década de 1980). Y 
frecuentemente han fallecido creyentes evangélicos y católicos, 
precisamente por sus convicciones cristianas (Frank Pais de Cuba; Noel 
Vargas, los Barreda y centenares más de Nicaragua; Oscar Arnulfo Romero, 
las religiosas y los mártires jesuítas en El Salvador). El Apocalipsis llama a los 
cristianos de toda América a ser fieles hasta las últimas consecuencias, sin 
temerle a la muerte. Es una enemiga poderosa y peligrosa, pero al fin de 
cuentas, una enemiga ya vencida. 

Otra característica esencialmente pagana de nuestro tiempo es su 
necrofilia* (fascinación con la muerte y la atracción hacia ella). La fuerza 
más selecta de la falange de Francisco Franco se llamaba "los novios de la 
muerte"; su consigna "¡Viva la muerte!" aparecía en paredes y puertas de las 
ciudades españolas. Hacia fines del siglo esa necrofilia parece aún más 
acentuada. Durante la década de 1980 millones de norteamericanos y aun 
latinoamericanos que piadosamente defendían la vida de los fetos (causa 
respetable en sí), aplaudían jubilosos la matanza de centenares de miles de 
centroamericanos por las fuerzas mercenarias financiadas por los Estados 
Unidos. Esa contradicción no sólo demuestra su necrofilia, sino 
desenmascara la hipocresía de su pretendida "defensa de la vida". Las 
mismas personas celebraron jubilosas la injustificable e innecesaria Guerra 
del Golfo (cf. el caballo rojo, Ap 6), olvidándose de la multitud de muertos 
y heridos, víctimas de la defensa del precio barato del petróleo para los 
países ricos. 

La autobiografía de la Premio Nobel maya, Me llamo Rigoberta Menchú, documenta ampliamente 
estas realidades en la Guatemala del siglo 20. 



' 1 

APOCALIPSIS 

Cristo venció a la muerte no por escaparse de ella ni por enamorarse de 
sus encantos necrófilos, sino por hacerle la guerra y vencerla en batalla 
frontal. También los cristianos de hoy estamos llamados a declarar la guerra 
a la muerte, el militarismo y el armamentismo. Con Cristo estamos llamados 
a tomar la cruz y seguirlo en su via crucis (Mt 16:23), como bien nos enseñó 
Dietrich Bonhófferen los tiempos del nazismo alemán, y monseñor Romero 
desde tierras centroamericanas. 

d. Una nota aclaratoria que no s confunde más (1:20) 
20"Ésta es la explicación del misterio de las siete estrellas que viste 
en mi mano derecha, y de los siete candelabros de oro: las siete 
estrellas son los ángeles de las siete iglesias, y los siete 
candelabros son las siete iglesias." 

Ya hemos visto que el Apocalipsis era un mensaje tan claro para sus 
lectores que el problema de ellos no era entenderlo sino obedecerlo.14 Otro 
indicio de que manejaban con facilidad los códigos de interpretación es el 
hecho de que el autor no se preocupa por aclarar explícitamente casi ninguno 
de los detalles de sus visiones. En muchísimos puntos muy problemáticos y 
discutibles para nosotros,.corno la piedrecita blanca, el caballo blanco, el 
seiscientos sesenta y seis o las ciento cuarenta y cuatro mil vírgenes, Juan 
parece presuponer que la comunidad sabría entenderlos sin necesidad de 
ninguna aclaración. Cargar su texto de constantes explicaciones hubiera sido 
una contradicción del género literario y del objetivo pastoral del libro. Si Juan 
hubiese insertado todas las clarificaciones que hoy nos hacen falta, habría 
estropeado toda la belleza estética de la obra. 

Sin embargo, en algunos pocos casos el autor parece haber sentido la 
necesidad de ofrecer a sus lectores breves notas aclaratorias. Nos resulta 
revelador observar los poquísimos casos en que Juan decide explicar algo 
explícitamente.35 Aquí aclara que los siete candeleras son siete iglesias 
(identificación de por sí bastante obvia) y que las siete estrellas son ángeles de 
las siete iglesias. Después, en 17:9-12, explica que las cabezas y los cuernos 
de la bestia son siete montes (Roma) y a la vez siete reyes, aparentemente 
emperadores, y que los diez cuernos son diez gobernantes subditos. En el 
contexto de la literatura apocalíptica, esas identificaciones también hubieran 
sido tan evidentes que no necesitarían aclaración. Quizá en ese punto crucial 
frente al imperialismo romano, Juan no quiso dejar lugar para dudas. De todas 

34 Ver Introducción y exposición de 1:3. 
33 En otros pasajes el texto realiza aclaraciones por medio de algún ángel (5:2: 17:7-17) o del 
anciano (5:5; 7:13-15), pero aparecen como parte del mismo drama, no como comentarios externos 
al relato. 



C R I S T O VIVE Y ESTÁ PRESENTE ( 1 : 9 - 2 0 ) 7 9 

maneras, la aclaración de 17:9-12 es una clave decisiva para nuestra 
comprensión de todo el libro. 

Por el contrario, la identificación de las estrellas como "ángeles de las siete 
iglesias", que sin duda era comprensible para ellos, para nosotros sólo viene a 
confundirnos más.36 La referencia parece ser básicamente un mecanismo 
literario para poder dirigir las siete cartas a estos ángeles. Es significativo que 
no se vuelve a mencionar a "los ángeles de las siete iglesias" después de las 
siete cartas. En contraste con los veinticuatro ancianos y los cuatro seres 
vivientes (4:4-7), estos siete ángeles no parecen desempeñar ningún papel en 
el desarrollo dramático del libro.37 

Actualmente nos resulta muy difícil comprender la razón de dirigir los siete 
mensajes al ángel de cada iglesia y no a la congregación misma. Las cartas 
obviamente son mensajes a las comunidades (2:7ss.), y a veces cambian al 
"ustedes" (2:10, 24) para referirse a la colectividad o "ellos" (2:16, 22) para un 
sector de la iglesia. Aunque los lectores probablemente presuponían relaciones 
paralelas entre lo celestial y lo terrestre, eso en realidad no explica 
convincentemente la razón de culpar a los "ángeles" por los pecados y faltas 
de cada comunidad, o exhortarlos a arrepentirse (2:5, 16) o a ser fiel hasta la 
muerte (¡del ángel, 2:10; cf. 3:l!).38 

Cualquier explicación de estos ángeles tiene que compaginarse con dos 
factores básicos. En primer lugar, la correlación que hace 1:20 entre estrellas 
y ángeles, en paralelo con candelabros e iglesias (griego: "las siete estrellas 
ángeles de las siete iglesias son, y los candeleras, los siete, siete iglesias son") 
y, en segundo lugar, la relación entre los ángeles y las siete cartas. Juan 
introduce los ángeles como una transición para las siete cartas, cada una 
dirigida al ángel de la comunidad correspondiente. Debe haber tenido razones 
muy claras para este procedimiento y los lectores seguramente las entendían sin 
más explicación. Pero hoy nos es imposible descubrir la lógica de tal manera 
de dirigirse a las iglesias. 

Obviamente los siete ángeles no pueden entenderse aparte de las siete 
estrellas, ya que Juan los identifica de la misma manera que los siete 
candelabros corresponden a las siete congregaciones. En 1:16 no hay nada que 
sugiera que enseguida las siete estrellas van a ser ángeles; parece más bien una 

16 Aune (1977:109) señala que no existen paralelos para estos ángeles ni en el judaismo ni en la 
literatura cristiana temprana. 
"Ese no sería el caso si éstos fuesen los mismos siete ángeles del altar de incienso (8:2) o de las 
siete copas (15:6), pero no parecen serlo. 
38 Al leer cada carta de Ap 2-3, es muy importante recordar que el "tú" siempre se refiere al ángel 
de la congregación correspondiente. Por ejemplo, 3:1 lo declara "muerto" al ángel de Sardis. Las 
únicas referencias que no aluden al ángel son las que tienen que ver con "el que salga vencedor" en 
la promesa de cada carta y las que dicen "ustedes" (2:10, 25). Estas últimas hablan de grupos 
infieles o fieles dentro de cada comunidad (2:14-16,22-24; 3:4). Ver también la exposición de 2:1. 



' 1 

APOCALIPSIS 

referencia clara a la astrologia de la época y al culto imperial. Expresa la 
seguridad de la historia y de nuestra vida en la diestra del Señor. 

Aunque 1:16 tampoco habla de las iglesias, el número siete y la 
característica común de ser luz preparan para la correlación de 1:20. Los 
candelabros son luz en la tierra y las estrellas son luz en el cielo, pero ambos 
dependen del Hijo de hombre. Los candelabros se refieren a la realidad 
terrestre y empírica de la Iglesia, mientras que las estrellas y los ángeles 
parecen aludir a una dimensión trascendental de la Iglesia, su realidad 
escatológica y celestial en Cristo su Señor. 

Se han ofrecido diversas explicaciones de los siete ángeles, casi todas con 
sus buenas razones pero todas con muy serias dificultades. Cuesta entender 
porqué Cristo enviará mensajes a ángeles, o cómo le dirá a un ángel o un 
arcángel que se ha caído (2:5), que está muerto (3:1) y que Dios lo vomitará de 
su boca (3:16).39 Otros proponen que estas figuras eran los pastores u obispos, 
pero parece más bien que el mismo Juan era pastor de las siete iglesias (al 
menos, de Efeso; Wink 1986:70). Para otros, eran siete mensajeros (,aggeloi), 
pero es muy difícil imaginar que siete mensajeros hubieran podido llegar hasta 
Patmos o que siete meñsajeros distintos hubieran llevado el rollo al circuito de 
congregaciones. Finalmente algunos sugieren que el término "ángel" se refiere 
simbólicamente a la comunidad como un todo, a su "espíritu" o personalidad 
colectiva.40 

Aun cuando una aclaración definitiva de estos "ángeles de los siete iglesias" 
queda fuera de nuestro alcance, al leer cada carta como comunicación 
específica al "ángel", el repetido "tú" nos comunica un fuerte sentido de la 
solidaridad corporativa y la trascendencia de la Iglesia (cf. P. Minear, 
1968:42). Más que un conglomerado de individuos sueltos, cada congregación 
es un "tú" misterioso a quien Cristo habla por el Espíritu. Y al hablar al "tú" de 
cada iglesia local, en el mismo acto se dirige a la Iglesia universal (2:7) y a 
nosotros hoy. 

59 Sin embargo, Caird (1966:89s.). 
40 Wink (1986:69-86): El ángel "representa la congregación como una totalidad. Por medio del ángel 
la congregación parece presentarse como una entidad colectiva o Gestalt*". El ángel es "la 
espiritualidad de la congregación como una sola entidad"; es "la personalidad corporativa o el 
sentido consciente de la unidad" de la congregación (70). "El ángel de una iglesia es la coincidencia 
entre lo que una iglesia es (su personalidad) y lo que es llamada a llegar a ser (su vocación)" (73). 
Aune (1997:109, 120) describe al ángel como "el alter ego de cada congregación". 



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS ( 2 : 1 - 3 : 2 2 ) 
81 

2. El Hijo de hombre manda mensajes 
a las iglesias (2:1-3:22) 

El Cristo resucitado, quien apareció ante Juan en la soledad de Patmos, 
ahora procede a actuar. Se había hecho presente no sólo para que Juan lo viera 
y los fieles supieran que los acompañaba en medio de sus luchas, sino 
específicamente porque venía con siete mensajes urgentes para sendas 
congregaciones. ¡Ojalá que nosotros sepamos escucharlo atentamente hoy 
también! 

Es obvio que los capítulos 1 a 3 constituyen una sola visión; la división de 
capítulos no debe despistarnos. Juan oye la voz (1:10) y ve los candeleras con 
"alguien 'semejante al Hijo de hombre'" en medio de ellos (1:12-19). Después 
de una aclaración parentética (1:20), el Resucitado que se ha hecho presente 
procede a dirigirse solemnemente a la más profunda conciencia espiritual (el 
"ángel") de cada congregación. Al presentarse a las iglesias una por una, 
escoge detalles de la visión inicial. Por eso los capítulos 2 y 3, además de sel-
la continuación de la primera visión, son una especie de comentario pastoral 
al capítulo I. Para no dejar lugar a dudas en cuanto al significado de su 
revelación, el Señor mismo enfoca muy directa y específicamente el significado 
de la visión inicial para cada una de las comunidades. 

Aquí vemos nuevamente la profunda sensibilidad pastoral de Juan, imbuido 
del Espíritu del "gran Pastor de las ovejas" (Heb 13:20). Es impresionante ver 
cómo el pastor de este circuito de iglesias comprendía profundamente la 
idiosincrasia de cada ciudad y cada congregación; evidentemente se había 
esforzado mucho por comprenderlas a fondo, con los defectos y desafíos de 
cada una.*" Podemos estar seguros de que si Juan no se hubiera empeñado en 
ser responsable en su análisis pastoral, tampoco Cristo se lo habría revelado 
mágicamente a pesar de su incumplimiento como pastor. Pero en la confluencia 
dinámica que caracteriza la revelación profética, el espíritu pastoral de Juan fue 
tocado por el poder de aquel cuya voz es como trompeta, y el mensaje de Juan 
fue de hecho palabra viva del Hijo (2:1) y del Espíritu (2:7), 

El simple hecho de incluir siete cartas tan específicas a siete comunidades 
concretas de una región particular era totalmente novedoso en la literatura 
apocalíptica. Schüssler Fiorenza observa acertadamente que en el Apocalipis 
de Juan estas cartas sustituyen lo que solía ser un panorama de la historia 
cósmica (Schüssler-Fiorenza 1981:51, citando a Vielhauer). Según Ramsay, 

JIEn 1904 Sir William Ramsay demostró el conocimiento amplio y acertado de aspectos geográficos 
e históricos de estos dos capítulos. Un pastor que no conoce su ciudad (el pueblo civil) difícilmente 
podrá conocer bien la congregación (el pueblo de Dios). Debe mencionarse que los demás libros 
apocalípticos no se caracterizaban por la misma ubicación histórico-geográfica ni por la visión 
pastoral del autor. 



' 1 APOCALIPSIS 

comenzar y concluir con la forma epistolaria, como hace Juan, no tenía 
precedentes en la literatura apocalíptica, pero alguien tan profundamente 
pastoral como el apóstol no podía sino romper los moldes del género 
apocalíptico (1904:34ss; cf. Court 1979:20). Foulkes (1989:24) describe las 
siete cartas como visitas pastorales del Señor, con miras a preparar a los 
destinatarios para la crisis que se les acercaba. E. R. Goodenough destaca muy 
enfáticamente la importancia y la belleza de esta correspondencia, a la que 
describe como "una extraordinaria porfada", un portal hecho de siete cartas con 
su introducción (1927, citado en Court 1979:20). 

Aquí notamos también el espíritu estético y litúrgico de Juan de Patmos. 
Como las liturgias clásicas, estas cartas tienen sus partes fijas, idénticas en 
todas las cartas, y sus partes variables, distintas y específicas para cada 
congregación en particular. En conjunto, la combinación de repetición y 
variación da a la lectura de estas cartas una cadencia marcadamente litúrgica. 
Las partes invariables son las siguientes fórmulas: 

a) "Escribe al ángel de la iglesia de..." (2:1, 8, etc.): 
"Esto dice el que..." (sigue una caracterización de Cristo); 
b) "Conozco tus obras" (2:2, 19; 3:1, 8, 15; "conozco tus 
sufrimientos" 2:9; "sé dónde vives" 2:13); 
c) "El que tenga oídos, que oiga lo que el Espíritu dice a las 
iglesias" (2:7, 11, etc.; de 2:29 en adelante cambia de 
posición para ir al final del mensaje); 
d) "Al que salga vencedor, le daré..." (2:7, 11; de 2:26 en 
adelante esta promesa antecede a la exhortación a 
escuchar al Espíritu). 
Las partes variables, diferentes para cada congregación, tienen básicamente 

tres elementos: 
a) un retrato de Cristo, basado mayormente en el primer capítulo y 
apropiado a las características y la situación de cada comunidad; 
b) una radiografía de la congregación, con lo bueno y lo malo de cada 
caso, y las correspondientes exhortaciones y amonestaciones;42 

c) la promesa al vencedor, que también corresponde lógica y 
estilísticamente con el cuerpo de cada carta en particular. 
Estas cartas se dirigen a siete de las comunidades cristianas de la provincia 

romana de Asia Menor (en la actual Turquía). Allí la fe cristiana se encontró 
con lo mejor de la cultura helenística. Debemos recordar también que allí nació 
la filosofía, con Tales de Mileto. Efeso y Pérgamo poseían grandes bibliotecas. 
Varias de las ciudades asiáticas eran dinámicos centros educativos, y 
profesores itinerantes viajaban de pueblo en pueblo, gozando de gran 

4 De las siete congregaciones, el Señor no halla nada que criticar en Esmirna y Filadelfia, nada que 
elogiar en Laodicea y casi nada en Sardis. Foulkes ofrece un valioso resumen panorámico de cada 
elemento estructural en cada carta (1989:24-25). 



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS ( 2 : 1 - 3 : 2 2 ) 8 3 

popularidad. Había universidades, escuelas de medicina y hospitales. El 
famoso Galeno, por ejemplo, aprendió medicina en Pérgamo. La provincia 
gozaba también de considerable auge económico. Las siete ciudades del 
Apocalipsis, con la relativa excepción de Tiatira, estaban situadas sobre rutas 
estratégicas de transporte y eran de mucha importancia comercial. Como 
principal centro del culto al emperador, Asia Menor era cultivo de un orden 
sociopolítico con fuertes sanciones religiosas. 

Una mirada al mapa de Asia Menor indicará que las siete iglesias aparecen 
en orden geográfico, desde Efeso al sur, siguiendo al norte para Pérgamo, al 
este hasta Filadelfia y al sur para llegar a Laodicea. Ramsay ha sugerido que 
estas ciudades, de distancias de sesenta a noventa kilómetros entre sí, 
constituían el circuito de correo de la época en esa región de Asia Menor.43 

Puesto que Juan conocía muy a fondo cada una de esas comunidades, todo 
indica que él mismo las había atendido pastoralmente, quizá viajando por esa 
misma ruta entre ellas. 

Además de estas siete iglesias existían otras en la misma región. Colosas y 
Hierápolis (Col 4:13) estaban cerca de Laodicea, y al noroeste de Pérgamo 
estaba Troas (Hch 20:5ss.). Unos veinte años después, Ignacio de Antioquía 
escribiría a congregaciones en Magnesia y Tralia, también de Asia Menor. 
Pero, como es típico en el Apocalipsis, Juan se limita a siete para simbolizar 
lo completo y sugerir que estas siete congregaciones representan a toda la 
Iglesia en todas partes. Por eso cada carta, además de un mensaje directo de 
Cristo a una comunidad específica, es también "lo que el Espíritu dice a las 
iglesias" de todo lugar y todo tiempo. 

Es importante recordar que estas siete cartas no se enviaron por separado 
sino que circularon juntas dentro del libro.44 En la lectura congregacional, cada 
iglesia escuchaba todas las cartas. Los de Efeso, después de escuchar los 
elogios y luego el gran "pero" que el Señor les dirige, oían los demás mensajes 
para quedar con una visión global de la condición de las iglesias. Los de 
Esmirna deben haberse asustado al escuchar primero la carta a los efesios: si 
el Resucitado critica así a la venerable iglesia madre, ¿qué dirá de la pobre 
congregación de ellos? ¡Y cómo se consuelan cuando Cristo les dice a ellos 
que, en su pobreza, son ricos! Así sucesivamente todas las comunidades viven 
y comparten todos los mensajes. En ese sentido también, cada carta particular 
y concreta era a la vez "lo que el Espíritu dice a [todas] las iglesias." 

Extrañamente para nosotros, cada carta se dirige "al ángel de la iglesia" del 
lugar. En 2:1 esta frase introduce un eslabón directo con el primer capítulo: las 

43 Contra esta opinión, ver la nota 10 del Prólogo. El mayor problema es que hoy no aparecen las 
evidencias de los caminos de este supuesto circuito de correo. 
44 Este análisis se basa en los recientes estudios de "crítica retórica" del Apocalipsis; ver, p. ej., 
Schüssler Fiorenza (1981:181-204). La tesis de Charles y otros (las siete cartas circularon 
independientemente del resto del libro) no ha encontrado mucho apoyo. 



' 1 APOCALIPSIS 

estrellas y los candelabros que cierran la visión inicial (1:20) son los mismos, 
en el mismo orden, que dibujan el perfil del Señor que abre la primera carta 
(2:1). Los candeleras y las estrellas eran dos figuras para la Iglesia en el primer 
capítulo, ya que todos los demás detalles de la primera visión describen más 
bien la persona del Hijo de hombre. Los candeleras introdujeron su primera 
visión (1:12) y ahora inician también la primera de las cartas. 

Ya bajo 1:20 hemos comentado la correlación de las siete estrellas en la 
diestra de Cristo (1:16) con "los ángeles de las siete iglesias" (1:20; 2:1). Pero 
ahora surge una nueva y más difícil pregunta: ¿Por qué estas siete cartas se 
dirigen precisamente al ángel de cada iglesia? ¿Por qué Cristo va a dirigirse a 
siete ángeles por medio de cartas escritas por Juan, cuando sería mucho mejor 
hablarles directamente? De por sí, ¿qué necesidad hay de estar escribiendo 
cartas a ángeles? Sin duda era una referencia clara y edificante para los lectores 
originales, pero para nosotros ninguna explicación aclara adecuadamente este 
extraño uso literario. 

Una primera interpretación de esta frase toma el sentido literal de "ángel", 
generalmente con referencia a conceptos rabínicos y patrísticos de un 
paralelismo jerárquico entre lo terrenal y lo celestial. Pero no hay pruebas de 
que Juan hubiera conocido tal concepto, y tampoco explicaría adecuadamente 
el sentido de este uso. Todas las virtudes y culpas de cada congregación se 
atribuyen al "ángel" como "tú". De ese "tú" angelical se afirman cosas y se le 
achacan condiciones que, aun con toda la osadía alegórica de la apocalíptica, 
no pueden reconciliarse con la angelología bíblica: "has caído" (2:5; ¿cómo 
puede caer un ángel?), "estás muerto" (3:1),"estoy por vomitarte de mi boca" 
porque "eres miserable, pobre, ciego y desnudo" (3:16s.). Los contenidos de 
cada carta obviamente se refieren a la congregación y no a su "ángel guardián" 
en el cielo. 

Otra interpretación intenta resolver el problema traduciendo aggelos como 
"mensajero". Pero faltan completamente las evidencias de un supuesto papel 
de tales informantes que visitaran a Juan en Patmos (totalmente improbable) 
o llevaran el libro a las congregaciones (hubiera sido un solo mensajero o Juan 
mismo después de salir de Patmos). Tales "carteros" difícilmente se 
describirían como estrellas a la diestra de Cristo, ni tampoco habría razón para 
culparlos por las faltas y los pecados de cada congregación ni para felicitarlos 
por sus méritos. 

Parecida es la tercera teoría que sostiene que los "ángeles" son los obispos, 
pastores o líderes de cada comunidad. Aparte de la probabilidad de que el 
mismo Juan hubiera sido el pastor responsable de todo este circuito de 
congregaciones, lo que sabemos de la organización eclesial de la época no 
indica urj estilo de liderazgo centralizado que pudiera personificar tan 
intensamente a toda la comunidad como para llevar en su propia persona todos 
sus méritos o toda su culpa. Específicamente, la interpretación del ángel como 
"obispo" (diocesano o jerárquico: el "monoepiscopado") parecería totalmente 



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS ( 2 : 1 - 3 : 2 2 ) 1 1 7 

anacrónica en el contexto, ya que dicho oficio estaba apenas en proceso de 
evolución a fines del siglo 1. Tampoco compaginaría satisfactoriamente con la 
figura equivalente de "estrellas" en la diestra de Cristo (1:16, 20; cf. 2:1; 3:1), 
que parece referirse a las iglesias más bien que a sus líderes. 

Una cuarta interpretación identifica "los ángeles de las siete iglesias" con 
"los siete espíritus de Dios" (3:1; cf. 1:4; 4:5; 5:6). Es poco recomendable 
tratar de explicar una frase difícil por otra más difícil. Esta correlación de los 
siete ángeles con los siete espíritus no parece ser compatible con el probable 
sentido de la problemática frase de 1:4. 

¿Entonces por qué el Sefior dirige sus mensajes til "ángel" de cada 
congregación con ese misterioso "tú"? Aunque una explicación definitiva de 
este giro literario nos elude, podemos entender algo de su sentido si suponemos 
que el "tú" singular, referido siempre al "ángel", personifica a la Iglesia como 
totalidad (un Gestalt, W. Wink 1986:69-86), la solidaridad de la comunidad en 
su trascendencia "en Cristo" (cf. 1:16). Más que mera personificación, el 
término parece ver a la iglesia realmente como un "tú" personal en su vida 
común como cuerpo de Cristo. Los contenidos de cada carta resultarían casi 
siempre claros y coherentes si el reiterativo "tú" se entendiera como "tú, 
congregación" (de Efeso, Esmirna, etc.), pero se volverían mucho más 
dramáticos si se interpreta "tú, ángel" como vitalidad personal de la 
solidaridad-corporativa-en-Cristo de cada comunidad, más allá de todas sus 
realidades empíricas. 

En ese caso no estaríamos ante una referencia teológica sobre los ángeles 
ni los obispos, sino frente a una técnica literaria que permite al Señor dirigirse 
al "corazón" más íntimo de cada comunidad, algo así como su "super-ego 
espiritual" en Cristo Jesús.45 Quizá esta alusión se habría formulado también 
en contraposición al culto pagano dirigido al "genio" del emperador, la mística 
de su persona como fuerza histórica. Aquí, en contraste, el Rey de reyes habla 
con autoridad y omnisciencia al "genio" de cada congregación. 

De todos modos, Cristo se dirige a la comunidad como un "tú", no sólo 
como un conglomerado de individuos ni como una entidad abstracta. Tampoco 
cada congregación queda aislada, desmembrada del cuerpo universal de Cristo. 
Al dirigirse a cada iglesia local, el Espíritu habla a "las iglesias", el pueblo del 
Señor en todo tiempo y lugar. Coherentemente, nosotros debemos buscar a 
Cristo precisamente "en medio de los candeleras", en la interioridad más 
profunda de la comunidad de fe. Eso podría revelarnos algo del significado de 
"los ángeles de las siete iglesias" como referente de cada "tú" que aparece en 
estas cartas pastorales. Sería una de las ideas más atrevidas del autor, 

45 La eficacia de esta técnica literaria se corrobora con la fuerza que adquiere cada mensaje cuando 
se lee com o dirigido al "tú" corporativo (el ángel) y no meramente a "ustedes" o a "ella" (la 
congregación). 



' 1 APOCALIPSIS 

produciendo expresiones chocantes para despertar a los destinatarios de cada 
carta. 

Curiosamente, el "tú" (pronombre singular) en estas cartas se refiere a la 
comunidad (sustantivo colectivo), que para nosotros hubiera sido plural. Para 
los herejes y disidentes dentro de la comunidad, que nosotros hubiéramos visto 
como cosa "individual", las cartas emplean el plural ("ustedes"). Esta 
transposición de singular y plural destaca fuertemente la solidaridad 
corporativa de la comunidad de fe y el cisma como ruptura de esa unidad. 

La primera carta se dirige a la iglesia madre en Efeso, la ciudad mayor de 
Asia. Probablemente habría sido la residencia de Juan mismo para su labor 
pastoral entre las ciudades de la provincia. Efeso aparece como una 
congregación con mucho éxito pero poco amor (2:1-7). 

a. Cristo habla a la congregación de Efeso: 
Una iglesia activista, sin amor (2:1-7) 

1 "Escribe al ángel de la iglesia de Efeso: 

Esto dice el que tiene las siete estrellas en su mano derecha y 
se pasea en medio de los siete candelabros de oro:2Conozco tus 
obras, tu duro trabajo y tu perseverancia. Sé que no puedes 
soportar a los malvados, y que has puesto a prueba a ios que 
dicen ser apóstoles pero no lo son; y has descubierto que son 
falsos. 'Mas perseverado y sufrido por mi nombre, sin desanimarte. 

"Sin embargo, tengo en tu contra que has abandonado tu 
primer amor. 5¡Recuerda de dónde has caído! Arrepiéntete y vuelve 
a practicar las obras que hacías al principio. Si no te arrepientes, 
iré y quitaré de su lugar tu candelabro.fiPero tienes a tu favor que 
aborreces las prácticas de los nicolaítas, las cuales yo también 
aborrezco. 

7El que tenga oídos, que oiga lo que el Espíritu dice a las 
iglesias. Al que salga vencedor le daré derecho a comer del árbol 
de la vida, que está en el paraíso de Dios. 

Cristo se había presentado a Juan con dos propósitos especiales: 
comisionarlo para una tarea profética (1:17-19) y dirigir personalmente un 
mensaje a cada congregación por nombre. A partir de la visión de sí mismo que 
ha dado al profeta y las palabras que le ha dirigido, el Hijo de hombre le asigna 
a Juan su primera misión: "Escribe al ángel de la iglesia de Efeso". Esta frase 
va a repetirse siete veces, con el nombre de cada congregación; ninguna 
comunidad de fe quedará sin una palabra de su Señor. La fórmula "esto dice" 
0tade legei) aparece unas 330 veces en la LXX como introducción de solemnes 



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS ( 2 : 1 - 3 : 2 2 ) 87 

declaraciones proféticas (Peake; Lilje). Según Lilje, en los tiempos del Nuevo 
Testamento también se usaba en proclamaciones reales.46 

Efeso era la ciudad más rica e importante de la región. Con Antioquía y 
Alejandría compartía el liderazgo en todo el oriente del Imperio. Favorecida 
con el puerto principal de Asia Menor y con un dominio de las rutas más 
estratégicas de comercio hacia Mesopotamia, Efeso podría llamarse el Buenos 
Aires o la Nueva York de Asia. Además del templo a Artemisa (o Diana: Hch 
19:24), una de las siete maravillas del mundo antiguo, las espectaculares ruinas 
de. Efeso incluyen un teatro (Hch 19:29, 31), un gimnasio, una biblioteca de 
dos pisos, baños y mucho más. Una lujosa calle de unos dos metros de ancho, 
pavimentada con mármol y flanqueada por bellas columnas, corría desde el 
centro de la ciudad hasta el puerto. 

Como ciudad libre, Efeso tenía su propio gobierno. Según Lilje, se 
inauguraban las sesiones del parlamento (.boidé) con rituales de culto al 
emperador. Aunque competía con Pérgamo por el liderazgo político de Asia 
Menor, Efeso funcionaba en efecto como capital de la provincia (Foulkes). El 
derecho de kalaplons ("puerto de primera llegada") de que gozaba Efeso 
significaba que los gobernadores senatoriales asignados a Asia tenían que 
desembarcar ahí para entrar a sus funciones en la provincia (Caird). El mismo 
Augusto visitó Efeso por lo menos cuatro veces (Lilje), entrando por la gran 
calzada de mármol con las pomposas ceremonias de unaparusía real. 

Además, como sede del gran templo de Diana, Efeso era un lugar de 
peregrinajes multitudinarios que le brindaban mucho prestigio religioso y 
abundantes ganancias económicas. Desde el año 29 a.C. había sido también 
pionera del culto al emperador en Asia. Para los tiempos de Juan ya se había 
realizado una fusión entre el culto a Artemisa (Diana) y el culto al emperador 
(Foulkes; Lilje). Junto con Pérgamo, eran los lugares de mayor práctica del 
culto imperial en toda Asia Menor. 

La congregación de Efeso era la "iglesia madre" para la provincia asiática. 
Había sido una congregación privilegiada en todo sentido. Fue la única de las 
siete iglesias en que Pablo había ministrado personalmente, pasando unos tres 
años con sus miembros (Hch .20:31). Después de un poderoso avivamiento 
espiritual (Hch 19:17-20) siguió un violento alboroto (19:23-41; cf. ICo 
15:32). Desde Efeso el evangelio se extendió a toda la provincia de Asia (Hch 
19:10). Gozaron de una sucesión pastoral que sería la envidia de cualquier 
congregación: ¡Pablo, Timoteo y Juan! También había sido un notable centro 
de literatura cristiana. Pablo les dirigió su epístola teológicamente más 
profunda, y todo indica que desde Efeso se escribieron las epístolas pastorales, 
el cuarto Evangelio, las epístolas juaninas y el Apocalipsis. Veinte años 

46 Aune (1997:119,126-129,141 s.) clasifícalas carias bajo el género de "edicto imperial", conforme 
a modelos persas y romanos. 



' 1 APOCALIPSIS 

después Ignacio de Antioquía les envió una importante carta en la que les 
brindaba muy buenos elogios. 

Los méritos de la congregación de Efeso parecían augurarle un saldo 
altamente positivo ante los ojos del Señor, resultado correspondiente al gran 
prestigio de que gozaba. "Conozco —le dice Jesús— tus obras, tu duro trabajo 
y tu perseverancia." ¡Dichoso el pastor de Efeso! De pocas congregaciones se 
podría decir hoy que se esfuerzan hasta la fatiga y el agotamiento (,hopos: 
golpeado por la dura faena). González Ruiz interpreta la hupomoné como 
"resistencia a toda integración en el intento de 'compromiso histórico' con la 
idolatría, sobre todo con el culto imperial" (González Ruiz 1987:90), que de 
hecho florecía en Efeso. El odio de los efesios hacia los nicolaítas (2:6; ver 
2:14-15) expresa esa terca firmeza en oponerse a toda componenda con la 
ideología imperial idolátrica. Por eso habían sufrido por su fe, pero sin flaquear 
en ningún momento: "¡Tenacidad, sí tienes! Has aguantado mucho por mi 
nombre sin darte por vencido". Cristo Ies reconoce plenamente estos méritos 
(2:2, 3, 6). 

Doctrinalmente, la iglesia de Efeso era sumamente rigurosa ("no puedes 
soportar a los malvados") y estaba dotada de suficiente discernimiento 
teológico como para desenmascarar a los pseudoapóstoles ("has puesto a 
prueba a los dicen ser apóstoles pero no lo son; y has descubierto que son 
falsos"). Evidentemente se refiere a maestros itinerantes, probablemente 
nicolaítas, que presumían alguna especie de autoridad apostólica (cf. 2 Co 
11:5, 13; 12:11; Did 11:3-8, 16). Ante los "lobos" que Pablo había profetizado 
para Efeso (Hch 20:29), los efesios respondían con una firmeza que llegaba a 
la intolerancia, un ferviente afán de ortodoxia y una capacidad crítica para 
examinar a los impostores y desenmascararlos. En fin, Efeso era una iglesia 
trabajadora, activa, estricta y ortodoxa. ¡Una congregación ejemplar! 

¡Pero! Frente a tantos méritos, y a pesar de todo el prestigio de Efeso como 
iglesia madre, el Señor los confronta con la falta fatal que efectivamente 
restaba valor a todas sus virtudes: "has abandonado tu primer amor". Esta 
comunidad, que había sido un modelo de amor cristiano (Hch 19:10-20,30-31; 
20:17-38; Ef 1:15, "del amor que demuestran por todos los santos"), ahora se 
había enfriado y endurecido. Sin el amor, sus arduos trabajos no eran más que 
activismo sin sentido. Sin el amor, ni el éxito ni el prestigio tenía el menor 
valor (cf. 1 Co 13:1-3). 

¿A qué amor se refiere el Señor aquí? ¿Los efesios habían dejado de amar 
al Señor Jesucristo con el fervor de antes? ¿Entonces cómo podemos entender 
su excelente perfil congregacional? Seguramente ellos creían que realizaban 
sus incansables trabajos por amor del Señor. Seguramente piadosos 
sentimientos de devoción a Dios motivaban, en gran parte, las energías de su 
activismo eclesiástico y su estricta rigurosidad doctrinal. ¿De qué otro modo 
podrían entenderse todas sus virtudes y logros como congregación? 



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS ( 2 : 1 - 3 : 2 2 ) 

A pesar de la primera impresión de que habían perdido el amor al Señor, 
el contexto indica que más bien habían perdido el amor al prójimo. El 
problema no era tanto que habían descuidado su vida espiritual, sino que 
habían dejado a un lado sus relaciones de afecto y respeto a los demás. Del 
legítimo mérito de no poder aguantar a la maldad (cf. 2:2) y de aborrecer las 
obras de los nicolaítas (2:6), como Cristo mismo las aborrece, aparentemente 
habían pasado a aborrecer a los herejes mismos. De odiar al pecado a odiar a 
la persona del pecador hay sólo un paso sutil y fácil. Y de hecho, al perder esa 
caridad fraterna, los efesios estaban faltando en su amor al Señor mismo (Mt 
22:37-38; 1 Jn 2:9-11; 3:10, 14s.; 4:17s.; 4:20s.; 5:1). Dejar de amar al 
prójimo, aun cuando esté en errores graves, es ya en sí dejar de amar a Cristo. 

Tres verbos imperativos constituyen la exhortación a los efesios: 
"¡Recuerda de dónde has caído! ¡Arrepiéntete y vuelve a practicar las obras 
que hacías al principio". En vez de seguir gloriándose en sus laureles, la iglesia 
debe reconocer que ha caído y volver a la práctica de amor que antes le era 
típica. Más que un cambio emocional para volver a sus primeros sentimientos, 
el Señor le exige cambiar su conducta y realizar de nuevo las obras de antes. 
Si no lo hace, no tiene ningún futuro: "Si no te arrepientes iré y quitaré de su 
lugar tu candelabro".47 

Ramsay ha señalado el carácter contextual de esta advertencia, ya que el 
cambio era una constante en la vida de Efeso. La fuerte sedimentación del río 
Caistro hacía que la ciudad cambiara periódicamente de ubicación: "La ciudad 
seguía al mar y cambió de lugar en lugar para mantener su importancia como 
único puerto del valle" (Ramsay I904:245s.). La ciudad iónica original fue 
trasladada después por Creso (c 550 a.C.) y nuevamente por Lisímaco (c 287 
a.C.). Por otra parte, la figura de remover un candelabro tenía resonancias 
históricas. Los bellísimos candelabros del templo de Salomón fueron llevados 
a Babilonia, y los del templo de Herodes, a Roma. ¿Se arrepintió la iglesia de 
Efeso? Ignacio, dos décadas después, la llama "la bendecida en grandeza de 
Dios con plenitud ... para gloria duradera e inconmovible" (Ignacio, Ef, intr.) 
y elogia sin reserva alguna "vuestro nombre amabilísimo, que con justo título 
lleváis conforme a la fe y caridad en Cristo Jesús" (1:1); "ninguna cosa amáis 
sino a solo Dios" (9:2). Onésimo, el obispo de Efeso, es "varón de caridad 
inenarrable" (1:3) y su colegio de ancianos "está armoniosamente concertado 
con su obispo como las cuerdas con la lira" (4:1). Los efesios mantienen su 
celo doctrinal: "entre vosotros no anida herejía alguna... Puesto que Jesucristo 
os habla en verdad, a nadie más tenéis interés en escuchar" (6:2; cf. 8:1; 9:1; 
11:2). En un salto de entusiasmo, Ignacio los saluda con "¡oh efesios! Iglesia 
celebrada por los siglos" (8:1). Evidentemente la congregación de Efeso supo 
responder al llamado de su Señor. 

47 La "venida" de Cristo aquí, como en otros pasajes de Apocalipsis, no se refiere a laparusía 
escatológica sino a visitas históricas enjuicio o bendición. Cf. Caird (1966:32). 



' 1 APOCALIPSIS 

I .a ciudad de Efeso, a pesar del problema de la sedimentación del río, tuvo 
varios siglos más de gloria y fue sede de un obispado. Un importante concilio 
cristológico, que condenó al nestorianismo, se realizó en Efeso en 431 d.C. 
Poco después la ciudad comenzó a declinar, y en el siglo 14 los turcos 
deportaron a sus últimos habitantes. 

"El que tenga oído, que oiga lo que el Espíritu dice a las iglesias" (2:7). 
Estas palabras son una ampliación de la frase más repetida en labios de Jesús 
según los Evangelios (Mr 4:9 y siete pasajes más). El haber recibido la Palabra 
profética trae, para todas las iglesias, una muy solemne responsabilidad. Sólo 
los sordos espirituales no entenderían su palabra. Es Dios quien nos ha dado 
la facultad del oído y nos ha hablado su palabra. Al hablar Jesús, y al escribirlo 
Juan, el mismo Espírtu habla a la Iglesia universal. Ahora a cada uno nos toca 
escuchar y obedecer la palabra profética. 

Los rabinos daban gran importancia al oído humano. R. Jehoshua ben 
Qarcha, al iniciar una exposición bíblica, ora para "que el oído del oyente se 
rompa" (se abra). Otro maestro exhorta a su oyente diciéndole "haz tu oído 
como un embudo", para que no pierda nada de la enseñanza. El cuerpo humano 
tiene 248 miembros, correspondiendo a los 248 mandamientos de la torá (junto 
con 365 prohibiciones, una para cada día del año). De los 248 miembros, tres 
son los que Dios mismo no puede controlar: el ojo, la nariz y el oído, el de más 
seria responsabilidad. Por eso, en el Gehena el oído será el primer miembro del 
cuerpo en quemarse.48 

Los que oyen la palabra profética y la cumplen serán vencedores.49 A 
menudo la Iglesia primitiva veía la vida cristiana como militancia y al creyente 
fiel como un luchador valiente por la fe y la verdad. Pero mucho más en 
tiempos de amenaza de persecución, el vencedor es el testigo fiel, que no 
claudica hasta la muerte (12:11). A diferencia de todo concepto mundano de 
combate y triunfo, esta victoria se consigue en su máximo término 
precisamente al morir. Desde la óptica humana, estos creyentes lucían débiles 
y hasta fracasados, pero su resistencia aparentemente impotente ante el masivo 
poder romano de hecho era la victoria conquistada. Su "desobediencia civil" 
en el nombre del Señor y su resistencia no violenta constituía su victoria. 

Caird (1966:32) señala que en Apocalipsis el término "vencedor" porta una 
fuerza "misteriosa, casi numinosa". Es el ideal y la esperanza que debe inspirar 
al cristiano en su lucha. El primer vencedor, por excelencia, es el Cordero que 
ha vencido para abrir el libro y desatar sus siete sellos (5:5). Ahora el vencedor 
es el discípulo que lucha fielmente en Cristo y con Cristo para compartir la 
victoria de su Señor (2:26-27; 3:21). Así "ellos lo han vencido por medio de 
la sangre del Cordero y por el mensaje del cual dieron testimonio; no valoraron 
su vida como para evitar la muerte" (12:11). De la victoria de él podemos 

48 Kittel (1:551; cf. 1:559), con la correspondiente documentación rabínica según StrB 
49 Cf. 1:3; 2:26; 1 Jn 2:13; 4:4; 5:4-5; Jn 16:33; 2 Esd 7.57s. 



EL HIJO DE HOMBRE MAMDA MENSAJES A LAS IGLESIAS ( 2 : 1 - 3 : 2 2 ) 9 1 

aprender lo que es verdadera victoria: ¡morir para vencer! La meta más 
profunda del Apocalipsis es llamar a todo cristiano a ser fiel a la manera del 
Cordero. 

La promesa de Cristo al vencedor es que "le daré derecho a comer del árbol 
de la vida, que está en el paraíso de Dios" (2:7). Esta promesa quizá puede ser 
una alusión indirecta al primitivo recinto sagrado en Efeso, alrededor de un 
árbol de dátiles, consagrado a Artemisa.50 Este árbol sagrado, en el sitio donde 
después se edificaría el famoso templo de Diana, figura en las monedas de la 
ciudad. Jenofonte se refiere a este santuario como unparadeisos. Dentro de sus 
muros había un refugio para los acusados y "un sitio de salvación para todo 
suplicante" (Hogarth 1908, citado en Court 1979:25). Evidencias históricas 
indican que Marco Antonio y después Domiciano ampliaron los límites del 
santuario de Artemisa, creando así serios problemas de criminalidad (cf. 
Charlesworth 1954:39). 

Esta posible referencia a la cultura local de Efeso no disminuye el 
significado decisivo del relato bíblico del paraíso y el árbol de la vida.5' Cristo, 
el segundo Adán, ha restablecido el orden primigenio de la creación y, si 
somos fieles, nos invita a comer del árbol de la vida, antes prohibido. 
Viviremos en un paraíso que no será refugio de criminales sino santuario de los 
redimidos, y nunca seremos removidos. El sustantivo xnlon (lit.: "el madero de 
la vida") hace pensar también en una comparación con la cruz: nuestro sufrir 
y hasta morir con Cristo convertirá "el madero [xulon] de la cruz" en árbol de 
vida. Otros, desde una perspectiva sacramental, sugieren que el "árbol de la 
vida" puede señalar en última instancia a Cristo mismo, de quien "comemos" 
para participar en la vida eterna (cf. Jn 6:32-58). Participar en él es vida 
verdadera y vida eterna. 

Esta es la primera promesa que se da y la última que se cumple (22:2). El 
mensaje de Cristo plantea a los efesios una opción radical: seguir como están 
y perder su candelabro, o arrepentirse, ser fieles hasta la muerte y ganar el 
árbol de la vida en el paraíso. 

NO BASTAN EL ACTIVISMO Y EL ÉXITO 

Esta comunidad, cuyo activismo, seriedad y "éxito" la asemejan a muchas 
congregaciones muy admiradas tanto en América como en otras partes del 
mundo, se hubiera tomado en cualquier lugar como modelo de lo que debe 
ser y hacer una iglesia. Es más: todo hace sospechar que ellos mismos, sin 
ciarse cuenta de su falta fatal, se creían una congregación realmente 
ejemplar. El diagnóstico penetrante de Jesús debe haberles producido una 

50 Cf. Tácito, Ann 5.3.6ss.; Court (1979:25). 
512 En 8.1-8 (Charlesw 1:114ss.; en DíezM 4:163ss. es 5:1-9) describe ampliamente el paraíso, en 
el tercer cielo, y el árbol de vida. Sobre el árbol como centro cósmico ver Aune 1997:152. 



I)'J 
APOCALIPSIS 

• •norme sorpresa. ¡Qué diferentes son los criterios de Cristo en comparación 
con los nuestros! 

La radiografía de Efeso nos deja muy claro que no bastan, ante los ojos 
del Señor, el activismo, el éxito y ni siquiera la perseverancia bajo el 
sufrimiento (cf. 1 Co 13:1-3). Más allá de los programas, proyectos y comités, 
Cristo busca la motivación más íntima del corazón. En todo el hormiguero 
de su ardua labor, los efesios no podían decir con Pablo que el amor de 
Cristo los constreñía (2 Co 5:14). La maquinaria eclesiástica seguía 
caminando, pero ya no se movía por el impulso supremo del amor a Cristo 
y al prójimo. Los programas y actividades se habían convertido en fines en 
sí mismos. Se había perdido la visión de Cristo en medio de ellos y ya habían 
olvidado a aquel a quien amamos sin haberlo visto (1 P 1:8). 

González Ruiz sugiere que los efesios perdieron el primer amor como 
resultado de un proceso de institucionalización y burocratización. Lo que 
antes se hacía por la pasión del amor, ahora se ejecuta por mera tradición y 
rutina. Las ruedas oficiales siguen dando vueltas y la maquinaria eclesial se 
ha convertido en su propia finalidad. Sutilmente, el amor a Cristo y al 
prójimo había quedado reemplazado por el amor al éxito, al poder y a la 
congregación como institución (algo así como el denominacionalismo 
moderno). 

TAMPOCO BASTA LA ORTODOXIA 
La carta a los efesios presenta una extraña correlación entre amor (2:4) 

y odio (2:6), que nos plantea el problema de la intolerancia. La ejemplar 
ortodoxia formal de los cristianos de Efeso incluía un odio a "las prácticas de 
los nicolaítas, las cuales yo también aborrezco" (2:6). La tensión entre amor 
y odio se destaca por el paralelismo con que se formula: 

2:4 Sin embargo, tengo en tu contra que has abandonado tu primer amor. 
2:6 Pero tienes a tu favor que aborreces ... las cuales yo también 
aborrezco. 

Lejos de condenar el celo doctrinal de ellos, Cristo lo reconoce como 
cierta virtud ("tienes a tu favor") y hasta lo hace suyo ("las cuales yo también 
aborrezco"). Pero a los efesios, en su afán por la pureza teológica, se les 
había escapado lo más importante: el amor hacia Cristo y el prójimo 
(inclusive el pecador y el hereje). Su "odio" habría sido sano si fuera como 
la sombra de un amor mayor; pero con el "desamor" en que habían caído, 
ni su celo contra el error podría ser sano. 



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS ( 2 : 1 - 3 : 2 2 ) 1 1 7 

En siglos pasados la fe se definía como "pensar con Dios" (o con la 
Iglesia). Aquí se nos habla de algo parecido: "odiar con Cristo" lo que él 
también odia. Caben aquí tres observaciones: 

a) Para ser fiel cristiano, efectivamente hay que saber odiar. Dios ama la 
justicia y odia la maldad (Sal 45:7; Pr 8:13). "Los que amáis a Jehová, 
aborreced el mal" (Sal 97:10 RVR). "Aborreced lo malo, seguid lo bueno" (Ro 
12:9). 

b) Para odiar bien, hay que "odiar con Dios": odiar lo que Dios odia, 
como él lo odia y por sus mismas razones. Al mirar atrás a las recientes 
décadas (1970-90) y mirar adelante hacia el siglo 21, cabe preguntarnos: 
¿Qué cosas odia Dios en este panorama? ¿Por qué las odia? ¿Cómo podemos 
también odiarlas en Cristo, con Cristo y como Cristo? 

c) Sólo podemos "odiar con Dios" cuando, aún más, "amamos con Dios". 
Cuando el odio, incluso el más santo, crece, pero el amor disminuye, no 
podemos ni odiar bien ni amar bien. 

Esto es un mensaje especialmente pertinente para la iglesia evangélica de 
América Latina que, desde que nació, se ha alimentado de polémicas muy 
amargas. Durante la mayor parte de su historia ha sido una "iglesia anti": 
anticatólica, antimundo, antiecuménica, anticomunista y antiintelectual. A 
veces (quizá las más de las veces), en el torrente de sus pasiones 
polemizantes y creyendo que está "odiando con Cristo", no se da cuenta de 
que ha perdido su primer amor. Ha dejado de "amar con Cristo" y está 
viviendo de sus propios antagonismos "antitodo". Sería parecido a lo que 
pasó con los efesios al dejar que sus muchos odios sofocaran el gran amor 
con que habían comenzado. 

G. Campbell Morgan hace un comentario sobre esta frase que todos los 
evangélicos haríamos bien en meditar: 

C u a n d o o igo a pe r sonas d e n u n c i a r en l e n g u a j e a m a r g o lo q u e c o n s i d e r a n 
falsa doc l r ina , me p r e o c u p o m á s por los a c u s a d o r e s q u e por los a c u s a d o s . 
H a y tal ¡ra c o n t r a la i m p u r e z a q u e e l la m i s m a es i m p u r a . Hay tal c e l o po r 
la o r t o d o x i a q u e é l m i s m o es n o - o r t o d o x o ... Si h a n p e r d i d o su p r imer 
a m o r , h a r án m á s d a ñ o q u e b i e n c o n s u d e f e n s a d e l a te . De t rás d e t o d o 
" c o n t e n d e r por la fe" t i e n e q u e estar la t e rnu ra del p r imer a m o r ; de t r á s de 
t o d o c e l o por l a v e r d a d t i e n e q u e estar l a a p e r t u r a g e n e r o s a del p r imer 

52 a m o r . 

El evangelio es un mensaje fundamentalmente afirmativo. ¿Cómo podría 
un evangelio negativo ser buenas nuevas? Jesucristo es el sí y el amén de 
Dios (2 Co 1:19-20), pero a veces hemos perdido las grandes afirmaciones 

52 Morgan (1902:46-47); traducción levemente adaptada del original inglés. 



' 1 APOCALIPSIS 

de la fe y nuestro "evangelio" ha sido reducido a un "no" y un "anatema". 
Precisamente cuando nuestras convicciones afirmativas son suficientemente 
firmes y profundas, sabremos decir el "no" sin dejar de ser "la gente del sí de 
Dios" y sin convertirnos en tristes figuras amargas y antipáticas. Amando con 
Dios, sabremos aborrecer con él las obras falsas e injustas. 

Es muy importante precisar qué era lo que odiaban los efesios y odiaba 
también Cristo. No se trataba meramente de aborrecer una serie de 
conceptos supuestamente errados sino de odiar "las prácticas de los 
nicolaítas" (2:6, 15). Como veremos más adelante esa doctrina consistía en 
la asimilación conformista a la cultura pagana y al Imperio Romano: comer 
carne sacrificada, fornicar (con tal idolatría) y terminar rindiendo culto al 
emperador. Cuando la Iglesia debía ser una contracultura de resistencia hasta 
la muerte, terminó siendo la religión oficial de la cultura estatal e 
imperialista. Eso era también lo que Balaam y Jezabel habían enseñado a 
Israel en tiempos antiguos: la lenta y a veces inconsciente "baalízación del 
yahvismo". La Iglesia debe examinarse. Es posible que se haya llenado de 
odios que no son los de Cristo, y que no haya sabido lo que Cristo odia (2:6): 
el acomodamiento fácil y cobarde a una sociedad piadosamente pagana. 

El resultado de vivir a partir de sus "odios" (aun los que pudieran tener 
cierta justificación) y no a partir del amor, fue desconectarse de su realidad 
y de su contexto. Terminaron odiando ¡deas abstractas, sin amar a las 
personas concretas en sus situaciones reales. A la luz de esto es lógico que 
el castigo para Efeso sea el fracaso de su misión ante el mundo: "Quitaré de 
su lugar tu candelabro". La iglesia que deja de amar a los de su lugar termina 
siendo una iglesia sin lugar. Por no vivir desde el amor, pierde toda la razón 
de su existencia como comunidad de fe y fracasa en su misión histórica. 
Mejor, pues, que su candelabro sea quitado como se tira una lámpara 
quemada (Barclay 1957:26). 

b. Cristo habla a la congregac ión de Esmirma: 
Una ig les ia pobre, ¡pero rica!. (2:8-11) 

""Escribe al ángel de la iglesia de Esmirna: 

Esto dice el Primero y el Ultimo, el que murió y volvió a vivir: 
9Conozco tus sufrimientos y tu pobreza. ¡Sin embargo, eres rico! 
Sé cómo te calumnian los que dicen ser judíos pero que, en 
realidad, no son más que una sinagoga de Satanás.'°rio tengas 
miedo de lo que estás por sufrir. Te advierto que,a algunos de 
ustedes el diablo los meterá en la cárcel para ponerlos a prueba, 
y sufrirán persecución durante diez días. Sé fiel hasta la muerte, y 
yo te daré la corona de la vida. 



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS ( 2 : 1 - 3 : 2 2 ) 1 1 7 

11 El que tenga oídos, que oiga lo que el Espíritu dice a las 
iglesias. El que salga vencedor no sufrirá daño alguno de la 
segunda muerte. 

Esmirna fue históricamente dos ciudades. La primera, al extremo nordeste 
del golfo del mismo nombre, fue destruida por los lidios en el siglo 6 a.C. Los 
habitantes huyeron a otras aldeas dejando su ciudad en ruinas durante casi tres 
siglos. Pero la ciudad resucitó en el siglo 4 a.C. cuando Alejandro Magno y 
Lisímaco volvieron a fundarla alrededor del monte Pagcr, al extremo sudeste 
del mismo golfo.53 Muy pronto alcanzó gran prosperidad y belleza y rivalizaba 
con Efeso y Pérgamo por el codiciado título de próté Asías ("Primero de 
Asia"). Por eso, la descripción de Cristo como "el que había quedado cadáver 
{nekros 1:18; 2:8) y volvió a vivir", podría tener un significado especial para 
los cristianos de Esmirna (Ramsay 1994:196). 

En tiempos de Juan, Esmirna era una ciudad antigua, próspera y muy 
volcada a Roma. Sus pobladores eran los primeros en hacer alianza formal con 
Roma cuando ésta comenzaba a surgir como superpotencia (Foulkes 1989:32). 
En el año 195 a.C. Esmirna construyó un templo a Dea Roma, el primero en 
todo el mundo, y en 26 d.C. fue escogida entre once ciudades para ser local de 
un templo al entonces emperador Tiberio, junto con Liviay el Senado. Esmirna 
era un antiguo aliado de Roma y una ciudad devota del culto al emperador. 

Al ángel de Esmirna Cristo se le presenta como "el Primero y el Ultimo" 
(1:17 ho prótos kai ho esjatos) y como "el que murió y volvió a vivir" (2:8). 
El primer título alude claramente a Isaías 44:6: 

El Señor, el rey y redentor de Israel, el Señor todopoderoso dice: "Yo 
soy el primero y el último; fuera de mí no hay otro dios" (cf. 41:4; 
48:12; VP).54 

Según F. Delitzsch, este título encierra "todo el sentido del nombre Jehovah 
... el Yo absoluto, libre, que cala toda la historia pero la trasciende" (en Young 
1972 3:76). Desde el principio Dios es el sujeto soberano, el primero porque 
antecede toda la historia y el último porque la trasciende. Es el origen y la 
conclusión de todo. Obviamente tales afirmaciones sólo pueden hacerse de 
Dios mismo; en el Apocalipsis se atribuyen también a Cristo (1:17; 2:8; 22:13). 

El segundo título anticipa la temática central de esta carta: muerte y vida. 
Recoge el tema de la conclusión del mensaje a Efeso al prometer el "árbol de 

53 El rey lido Alyattes destruyó la ciudad c. 585 a.C., pero fue reconstruida bajo Alejandro Magno 
c. 290 a.C. Aune (1997:159) señala que, de hecho, Esmirna fue fundada tres veces. Según Aelius 
Arfstides, poeta esmirniota, la ciudad se levantó del olvido como el ave fénix; Court (1979:30); cf. 
Aune (1997:160, 167). 
54 En 41:4 la fórmula contesta la pregunta: "¿Quién ha realizado esta obra?" (la venida de Ciro). 
Como es típico en este autor, el "Yo" (Yahvé) es enfático. Cf. Young (1972 3:76s.). 



' 1 APOCALIPSIS 

la vida" al vencedor (2:7). Después Cristo se presenta como "el que murió y 
volvió a vivir" (2:8). Llama a los creyentes a ser fíeles hasta la muerte (2:10). 
Los vencedores recibirán la corona de vida (2:10) y la segunda muerte no les 
hará daño (2:11). Estos nexos literarios entre cartas y dentro de cada una son 
típicos de este bloque textual. 

Cristo reconoce que la situación no era nada fácil para la comunidad 
creyente de Esmirna. Es como si dijera: "Me doy cuenta de tus duras pruebas 
[cf. Ex 3:7] y tu pobreza.55 ¡Sin embargo, eres rico! Sé cómo te calumnian los 
que se dicen judíos sin serlo". Esta congregación se perfila como pobre, 
perseguida y calumniada. Pero desde la perspectiva del Señor, las cosas no son 
como parecen ser. A los ojos de Jesús esta iglesia, de gente pobre en una 
ciudad próspera, era de hecho bien rica. Los valores del Reino suelen ir a la 
inversa de los valores del mundo (Mt 5:3-12). Esta congregación, pobre y 
despreciada por sus vecinos judíos, recibe sólo elogios de la boca de su Señor. 

Extrañamente, Cristo alaba incondicionalmente a los esmirnianos sin 
mencionar sus virtudes, como había hecho con los de Efeso (trabajo, 
perseverancia, ortodoxia). Tampoco menciona el amor de ellos, en contraste 
con la falta de amor en Efeso. Cristo no hace un inventario de los méritos 
espirituales de ellos ni tampoco halla nada que criticar en su condición de 
pobres, perseguidos y calumniados. 

Esmirna tenía una numéYosa y poderosa comunidad judía, muchos de cuyos 
miembros habían llegado después de huir de la caída de Jerusalén en 70 d.C.56 

Ellos gozaban de privilegios especiales ante el Imperio Romano que los eximía 
de toda obligación de culto al emperador, por lo que posiblemente podrían 
temer que el rechazo de los cristianos al culto imperial pondría en peligro las 
exenciones de que ellos gozaban. Por otra parte, denunciando a los cristianos 
podrían ganar favor ante las autoridades romanas. De todas maneras, 
cualesquiera hubieran sido los móviles, las evidencias históricas posteriores 
indican que los judíos de Esmirna denunciaban a los cristianos ante las 
autoridades políticas (Ladd 1978:40). 

A la comunidad cristiana de Esmirna le tocó la difícil tarea de ser una 
comunidad pobre en una ciudad rica, sin duda de una clase social más baja que 
sus enemigos judíos.57 Y en una ciudad orgullosamente patriótica y a favor de 
Roma, les tocó ser una contracultura disidente. ¡No sería la última vez que ser 
fiel al Señor Jesucristo sería interpretado como traición a la patria! 

55 ptójeia: pobreza extrema, miseria, condición de mendigo. 
56 Sobre los judíos en Asia Menor ver Ramsay (1994:102-113) y Aune (1997:168-172). 
57 González Ruiz (1987:92) sostiene que los judíos de Esmirna eran mayormente de la clase patronal 
y los cristianos de la clase humilde. Otros cristianos, convertidos de la misma sinagoga, podrían 
haber perdido sus bienes por saqueo, confiscación u hostigamiento económico (Caird 1966:35; Ladd 
1978:40). 



EL HIJO DE HOMBRE MANDA M E N S A J E S A LAS IGLESIAS ( 2 : 1 - 3 : 2 2 ) 1 1 7 

Pero en vez de felicitarlos por su fidelidad bajo los fuegos de oposición, 
Cristo les promete más pruebas: "A algunos de ustedes el diablo los meterá en 
la cárcel, para ponerlos a prueba" (2:10). Lejos de esperanzar a los cristianos 
con ilusiones de escaparse de la tribulación, el mensaje los prepara para peores 
azotes pero les asegura que será breve. Los diez días podrían ser una referencia 
a la prueba de los amigos de Daniel (Dn 1:12-14) o la petición de la familia de 
Rebeca (Gn 24:55). En el Apocalipsis la duración de la prueba es siempre 
breve e incompleta (p. ej., tres años y medio: apenas la mitad de una semana), 
en contraste con cifras elevadísimas para el cumplimiento y la victoria de los 
fieles (ciento cuarenta y cuatro mil, mil años, etc.). 

Parece claro que Juan está anunciando a los esmirnianos que por las 
denuncias judías vendrán cárcel y otras pruebas para los cristianos. Este 
sentido probable del texto parece confirmarse por el relato del martirio de 
Policarpo de Esmirna (12:2-13:1): 

T o d a la turba de gentiles, y con ellos los j u d í o s q u e hab i t aban en Esmirna , 
con rabia incontenible y a g randes gr i tos se pus ie ron a voc i fe rar : — E s e es 
el m a e s t r o del Asia , e l pad re de los cr is t ianos, e l des t ruc tor de nues t ros 
dioses , el que ha induc ido a m u c h o s a no sacrificarles ni adorarlos. La cosa, 
pues , se cumpl ió en m e n o s t i empo que el que cuesta contarlo, pues al pun to 
se l anzó el p o p u l a c h o a r ecoge r de tal leres y b a ñ o s m a d e r a y lefia seca, 
dándose , sobre todo, los judíos m a n o s a la labor con el s ingular f e rvor que 
en es to t i enen de costumbre. 5 * 

Juan claramente ve las denuncias de los judíos contra los cristianos como 
inspiradas por Satanás, el mismo dragón que se ha adueñado del Imperio 
Romano. Aquí las cartas anticipan las imágenes de las bestias del capítulo 13. 
Satanás tiene su trono en Pérgamo (primera bestia, poder político) y su 
sinagoga en Esmirna y Filadelfia (segunda bestia, poder religioso al servicio 
del Imperio). 

Con una vehemencia sorprendente y algo del mismo odio con que aborrecía 
a los nicolaítas (2:6), Jesús (por la boca de Juan) denuncia a los que se dicen 
judíos, sin serlo, como "sinagoga de Satanás" (2:9; 3:9; cf. Jn 8:33~44).59 Como 
revela el nombre griego que Juan introduce en seguida, la especialidad propia 
y predilecta del "diablo" (díabolos) es la falsa acusación, y los judíos de 
Esmirna y Filadelfia con sus denuncias y calumnias se unieron con Satanás en 

58 Ruiz Bueno (1967:680s.). Después, según MartPol 17, los judíos trataron de impedir que los 
cristianos retiraran los huesos de Policarpo de la pira de su martirio (p. 684). Cf. Eusebio HistEcl 
4.15. 
59 Aune (1997:165) señala frases parecidas en Qumrán como "congregación de Belial" (1QH2.22; 
cf. 1QM 4.9); "congregación de los perversos" (1QS 5.1s.); "congregación de iniquidad" (1QM 
15.9; cf. Bern 5.13 y 6.6), "la junta de los malvados" (ponéreomenón sunagógé de Sal 22:16, 
"banda de malvados"). 



' 1 APOCALIPSIS 

c.su tarea. Juan termina este argumento con uno de sus típicos juegos de 
palabras: porque los judíos, como su maestro el diabolos, han lanzado sus 
acusaciones, ahora el diablo lanzará (ballein) a los fíeles a la cárcel. 

En estos dos pasajes (2:9; 3:9) Juan lleva a su extremo la teología paulina 
de la Iglesia como el nuevo Israel de Dios. En primer término, a los de la 
sinagoga les niega su derecho al título étnico de "judíos"; se llaman judíos, 
pero no son sino embusteros.60 En segundo lugar, y peor aún, los acusa de 
haberse convertido en instrumentos del poder satánico, aliados así del poder 
político romano. Así han convertido la "congregación de Yahvé" (Nm 16:3 
passim) en una sinagoga del diablo, mientras que la Iglesia, calumniada y 
perseguida por ellos, es el verdadero pueblo de Señor, la nueva Jerusalén 
(21:2; 11:8) y el templo espiritual de Dios. 

Ante estas amenazas el profeta llama a los cristianos de Esmirna a no 
claudicar: "No tengas miedo por lo que vas a sufrir... Manténte fiel hasta la 
muerte, y yo te daré la corona de la vida como premio." La primera 
exhortación (no temer) es central al mensaje de Apocalipsis: los cobardes son 
los primeros entre los que nunca entrarán al Reino (Ap 21:8). Con valentía 
evangélica los creyentes han de tomar la cruz y seguir al Cordero en su vía 
crucis, fieles hasta la muerte (Mt 16:24; Fil 2:8). Como ciudad, la patriótica e 
imperialista Esmirna se conocía como "la muy leal";61 esa terca fidelidad, digna 
de mejor causa, ahora los cristianos han de aplicarla al nombre sobre todo 
nombre. Con razón este texto aparece destacado frecuentemente en las paredes 
de las catacumbas. 

El premio de la corona de la vida (,stefanon, con ecos del primer mártir 
cristiano, Esteban), mencionado también en Santiago 1:12 (cf. 1 Co 9:25), 
tendría especial significado para los esmirnianos, pues era el emblema de su 
ciudad. Eran codiciadas las guirnaldas de los vencedores en los juegos pan-
jónicos de Esmirna; parece que también había una costumbre local de honrar 
a visitantes distinguidos, y hasta a los muertos, otorgándoles una corona.62 En 
las monedas de Esmirna aparece la diosa local, Cibeles, con su característica 
corona. Además, la acrópolis sobre el Monte Pago, con sus hermosos edificios 
coronando las bellas construcciones que iban ascendiendo desde la costa, era 

60 La descripción de los judíos de Esmirna en 2:9 es casi idéntica a la de los seudoapóstoles de 2:2, 
que no son auténticos sino mentirosos. Con la carta a Pérgamo se deja el tema de la falsedad 
(aunque reaparece en 3:9) para vincular la "sinagoga de Satanás" en Esmirna (2:9) con su 
correlativo, el "trono de Satanás" en Pérgamo (2:13). 
61 Cicerón, Fil 11.5,25, "la más fiel de nuestros aliados"; Livio 35.42.2 y 38.39; citados por 
González Ruiz (1987:92s), Court (1979:30) y García Cordero (1962:46); cf. Ford (1975:395) y 
Salguero (1965:344, 346). 
62 González Ruiz (1987:92); Court (1979:30s.). Sobre guirnaldas y coronas ver Aune (1997 172-
175). 



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS ( 2 : 1 - 3 : 2 2 ) 9 9 

conocida como "la corona de Esmirna".63 Apolonio de Tiana describe el Monte 
Pago como "una corona de pórticos y pinturas y oro más allá de las medidas 
de la humanidad" (Ford 1975:395) y exhorta a los esmirníotas 

a actuar de tal m a n e r a q u e sean e l los h o n r a d o s m á s que su c iudad, p u es s i 
t ienen la c iudad m á s h e r m o s a b a j o e l sol, es m á s agradable para la c iudad 
poseer una "corona" de h o m b r e s vir tuosos y sabios, m e j o r que de pór t icos , 
p in tu r a s e inc luso o ro ( G o n z á l e z R u iz 1987:92) . 

Esta carta, como las demás, se construye alrededor de ciertas palabras 
griegas clave. En la carta a los efesios, éstas eran: amor/odio, tenacidad 
0hupomoné, 2:2s.) y el verbo "soportar" (bastazó, 2:2s.). En esta carta, el 
binomio decisivo es muerte/vida. Jesucristo es el que llegó a ser muerto 
(egeneío nekros) pero volvió a vivir (ezésen, aoristo incoativo). A los cristianos 
se les exige ser fieles hasta la muerte para recibir la corona de la vida (2:10) y 
quedar inmunes al poder de la segunda muerte (2:11). La corona tan gloriosa 
sólo será conocida por aquellos que dan su vida entera, aun hasta morir por 
Cristo. 

El tema muerte/vida culmina con la promesa de que el vencedor no tendrá 
nada que temer de la muerte segunda (2:11). Es la única promesa final que se 
formula negativamente, porque su contraparte positiva ya se presentó con la 
corona de vida (2:10). Aquí se invierte el orden del binomio vida/muerte. Para 
Cristo, la muerte tuvo que anteceder a la resurrección (2:8). Con su victoria, 
Cristo puso en primer lugar a la vida frente a la muerte; por su triunfo, nosotros 
ahora confrontamos la muerte en el poder de su resurrección (Fil 3:10). 

La segunda muerte significa en el Apocalipsis la condenación eterna en el 
lago de fuego preparado para el dragón, las dos bestias, la muerte y el hades 
(Ap 19:20; 20:6, 10, 14; 21:8; cf. Mt 10:28).64 Precisamente por haber resistido 
a todos esos poderes, cuya morada final será el lago de fuego, el creyente fiel 
no estará expuesto al destino de ellos y sus aliados. Para los cristianos que 
confrontaban la amenaza del martirio, esta promesa de escaparse de una muerte 
infinitamente peor si eran fíeles hasta una muerte (física), que no podría tener 
la última palabra, sería un aliciente muy poderoso a la fidelidad hasta las 
últimas consecuencias. 

63 Court (1979:30) cita a Apolonio de Tiana (contemporáneo del Apocalipsis) y Aelius Arístides 
(siglo 2 d.C.). Algunos autores niegan esta referencia a la acrópolis de Esmirna en 2:10. 
64 Ford (1975:393s.) cita cinco targúmenes con la enseñaza rabínica sobre la segunda muerte (Dt 
33:6; Jer 51:39, 57; Is 22:14; 65:6, 15). 



' 1 

A P O C A L I P S I S 

LA IGLESIA NO ES UNA MERITOCRACIA 

(MUCHO MENOS UNA PLUTOCRACIA) 
La iglesia de Efeso parecía ejemplar (¡todo un éxito!), pero Cristo le 

encontraba una falta fatal y la censuró severamente. Lo contrario pasó con 
Esmirna. Esta congregación lucía pobre y era fuertemente criticada por la 
sinagoga local. Tenía mala fama en la ciudad y andaba mal con las 
autoridades cívicas: algunos de sus líderes pronto caerían en la cárcel. No 
parecía exactamente una congregación modelo. Pero en contra de las 
apariencias, Cristo la declaró espiritualmente rica (2:9) y no encontró nada 
contra ella (cf. 2:4, 14, 20). El renglón de "censura", que era parte de la 
formulación de las cartas, se declaró "vacante" en ésta (y en la de Filadelfia). 
Cristo no les encontró ninguna falta que mereciera mencionarse en la 
epístola. 

¿Por qué luce tan paradójicamente favorable esta congregación? 
Sorprendentemente, en contraste con Efeso, no se dice nada aquí del "trabajo 
arduo" ni del rigor doctrinal, ni siquiera que tuvieran el "primer amor" que 
había perdido Efeso. Aun cuando los creyentes de Esmirna hayan tenido 
estas y otras virtudes, la aprobación que recibe no descansa en nada de 
aquello. La congregación-de Esmirna no era "mejor" por tener más miembros, 
mayor presupuesto o mejores métodos y programas. Era una iglesia pobre en 
lo externo, pero rica en valores morales y espirituales. Era una iglesia débil 
pero de convicciones fuertes. En su debilidad era poderosa con la fuerza del 
Resucitado (2:8; cf. Ef 1:19-23). 

Cristo felicita a la congregación de Esmirna, sin censurar nada, por su 
inclaudicable fidelidad aun hasta la cárcel y la muerte. Quizá hoy en 
América Latina, una iglesia tan pobre y débil como Esmirna sería fuertemente 
censurada por el establishment religioso. Pero también a nosotros nos dice 
el Señor: "mis ideas no son como las de ustedes" (Is 55:9). 

Estas siete cartas nos sorprenden a cada paso: las cosas suelen ser lo 
contrario de lo que parecen ser y de lo que creemos que son. Podemos 
suponer que cuando los cristianos de Efeso escuchaban el inicio de su carta 
esperaban los más altos elogios del Señor por su mucho trabajo y sus grandes 
logros. En contraste, los de Esmirna pensarían: "Si Cristo censura y amonesta 
a Efeso, ¿qué podemos esperar nosotros, que a la par de Efeso somos un 
fracaso al cuadrado?" Pero al escuchar lo que Cristo les dice a ellos ... ¡nada 
de censura, sino el aval pleno del Señor de la Iglesia! La misma sorpresa 
grata le correspondería a la débil pero también fiel iglesia de Filadelfia en la 
penúltima carta (3:8). 

En cambio, la iglesia de Sardis tenía fama de estar viva, pero ante los ojos 
de Cristo estaba muerta (3:1). La de Laodicea era rica, pero Cristo 
desenmascara su pobreza y desnudez (3:17s., lo contrario de Esmirna 2:9). 



E L H I J O D E H O M B R E M A N D A M E N S A J E S A LAS IGLESIAS ( 2 : 1 - 3 : 2 2 ) 1 0 1 

Para los criterios que prevalecen en el mundo, y lamentablemente también 
en muchos sectores de la iglesia hoy, Efeso, Sardis y Laodicea gozaban de 
la "bendición" del Señor y podían esperar que Cristo estuviera muy 
impresionado con ellos, como también lo estaban otros. Pero a Cristo no le 
impresionan esos éxitos. En cambio las iglesias de Esmirna y Filadelfia 
parecían llevar todas las marcas del fracaso, pero Cristo estaba contento con 
ellas. 

Es fuerte hoy la tentación de predicar un evangelio fácil, para que los 
pastores puedan saborear el éxito de tener iglesias llenas. ¿Pero llenas de 
qué? ¿De gente que dice "Señor, Señor", canta y palmea, pero no hace la 
voluntad del Padre? (Mt 7:21-23). En nuestra época de culto al éxito, nos 
haría bien escuchar la voz profética de Sóren Kierkegaard. 

Ante el luteranismo triunfalista y tranquilamente conformista de la 
Dinamarca de su época, Kierkegaard dedicó toda su vida a hacer que fuera 
difícil ser cristiano.65 En su Ataque al cristianismo afirma una relación inversa 
entre los números y la fe: 

El Estado exis te en r e l ac ió n d i rec ta c o n los n ú m e r o s ; el c r i s t i an i smo ex is le 
en p r o p o r c i ó n inversa c o n los n ú m e r o s ; p o r q u e e l c o n c e p t o "cris t iano" es 
un c o n c e p t o p o l é m i c o , s ó l o se p u e d e ser c r i s t i ano en c o n f r o n t a c i ó n ... El 
cr is t iano q u e a m a a Dios en cont ras te y opos ic ión a t odos los d e m á s t e n d r á 
q u e sufrir e l o d i o y la p e r s e c u c i ó n de e l los . En c u a n t o se e l i m i na esa 
o p o s i c i ó n , e l l l amarse c r i s t i ano es pura cha r l a t ane r í a (1944 :127) . . . 

La i lusión de u n a n a c i ó n cr is t iana se d e b e sin d u d a a l p o d e r q u e los 
n ú m e r o s e j e r ce n sob re la i m a g i n a c i ó n ... Se c u e n t a u n a a n é c d o t a a b s u r d a 
de un can t i ne ro q u e vend ía su c e r v e z a por un c e n t a v o m e n o s de lo q u e l e 
hab í a cos t ado . C u a n d o a lgu i en l e p r e g u n t ó c ó m o p o d í a g a n a r a l g o d e e sa 
m a n e r a , c o n t e s t ó : "Mi a m i g o , son los n ú m e r o s q u e lo logran". ¡ N ú m e r o s 
g r a n d e s ! Eso es t a m b i é n en n u e s t r o t i e m p o la f u e r z a t o d o p o d e r o s a . . . 

D e b e m o s a p r e n d e r l a l ecc ión q u e nos adv ie r t e con t r a e l p o d e r q u e 
e j e r c e n los n ú m e r o s s o b r e la i m a g i n a c i ó n ... El n ú m e r o g r a n d e es t imula la 
imag inac ión , se e s c a p a de la lógica y nos e n c a n d i l a ... Así son los c á l c u l o s 
q u e d a n c o m o r e s u l t a d o u n a n a c i ó n cr i s t iana p o r s u m a r u n i d a d e s q u e n o 
s o n r e a l m e n t e cr is t ianas , c o n f i a n d o e n q u e e l n ú m e r o g r a n d e p u e d e 
lograrlo. Para ve rdade ros cr is t ianos esta es la ilusión m á s pel igrosa de t o d a s 
(1944:30s.) . r , f ' 

63 "La totalidad de mi trabajo como escritor se relaciona con el problema de 'llegar a ser cristiano', 
con una polémica directa o indirecta contra la monstruosa ilusión que llamamos cristiandad, o contra 
la ilusión de que en un país como el nuestro todos somos cristianos" (Kierkegaard 1959:32). 
66 Traducción levementa adaptada. Obviamente, el problema de la "nación cristiana" es aplicable 
hoy a fenómenos como ciertas sectas y megaiglesias. 



' 1 

A P O C A L I P S I S 

Definitivamente, la "numerolatría" no tiene cabida en los valores del 
Reino. La Iglesia no es una "meritocracia" y ¡mucho menos una "exitocracia"! 
Tampoco una plutocracia. 

DE LOS POBRES ES EL REINO DE DIOS 

Esta carta demuestra a nivel eclesiológico y congregacional la verdad 
paradójica de la primera bienaventuranza de Jesús: "Dichosos ustedes los 
pobres, porque el Reino de Dios les pertenece" (Le 6:20). De hecho, el 
conjunto de las siete cartas puede considerarse cómo una versión pastoral 
de ese famoso pasaje dei sermón del monte. Las bienaventuranzas, como 
estas cartas, parecen poner todas las cosas al revés, todo a la inversa del 
sentido común. Podríamos llamarlo, con el permiso de Nietzche, la inversión 
evangélica de todos los valores (cf. 2 Co 5:16-17). 

En medio del afluente emporio de Esmirna la pobreza de esta comunidad 
era sólo aparente. Según los valores que busca el Señor en la iglesia, esta 
congregación poseía abundante riqueza. Para esta comunidad "pobre" Cristo 
no tiene más que elogios. 

En contraste, la congregación de Laodicea daba toda la apariencia de 
gozar de gran riqueza. Se sentía rica, suficiente, poderosa y orgullosa. Es de 
suponer que otros también la consideraban una iglesia poderosa e influyente. 
Pero Cristo la confronta con la realidad de su condición: "Dices: "Soy rico; 
me he enriquecido y no me hace falta nada'; pero no te das cuenta de que 
el infeliz y miserable, el pobre, ciego y desnudo eres tú" (3:17). ¿De cuántas 
congregaciones tendrá que decir Cristo también hoy: "Ay de vosotras las 
iglesias ricas"? 

CUANDO SER CRISTIANO HUELE A ANTIPATRIÓTICO 

Parece que Esmirna era una ciudad tan identificada con Roma, que el ser 
en ella antirromano —como Juan de Patmos y evidentemente muchos 
cristianos de Esmirna— se veía como un grave acto de traición a la patria. 
Para los cristianos en esa ciudad ardientemente patriotera, al lado de una 
sinagoga entregada también a los intereses imperiales, seguir a Jesús hasta 
las últimas consecuencias era fórmula segura para caer en muchos 
problemas. Los llevaría a muy serios conflictos no sólo con las autoridades 
civiles sino con todo lo que la mayoría consideraba "civilización" (hoy 

67 Yarbro Collins (1984:172) comenta esta "inversión de papeles": "Los que ahora son impotentes 
y amenazados serán poderosos en el nuevo orden, mientras que los que reinan ahora serán 
impotentes entonces". 



E L H I J O D E H O M B R E M A N D A M E N S A J E S A L A S IGLESIAS ( 2 : 1 - 3 : 2 2 ) 1 0 3 

hablaríamos de "cultural occidental"). Lo más probable era que pastores y 
líderes más temprano que tarde terminarían en la cárcel. 

En América Latina una multitud de discípulos de Jesús ha llegado hasta 
la cárcel y la muerte por sus convicciones cristianas. Sin embargo, muchos 
han mirado eso mismo como sospechoso, en contraste frontal con la manera 
en que Jesús valorizaba la calumniada y hostigada congregación de Esmirna. 
A menudo cuando los creyentes terminan en las cárceles se ha escuchado 
la expresión: "Si cayeron presos, algo habrán hecho". Nuestra confianza 
ingenua en las autoridades civiles nos sirve de amortiguador contra las 
exigencias del discipulado y la vocación profética de la Iglesia. Cuando 
Martin Luther King estaba preso en Birmingham un amigo lo visitó y le 
preguntó con asombro: "Reverendo King, ¿qué hace usted en la cárcel?" King 
le respondió: "Y usted, mi amigo, ¿qué hace fuera de la cárcel?" Hay tiempos 
en que estar detrás de las rejas puede ser un alto honor en el nombre de 
quien fue arrestado, torturado y ejecutado por nosotros. 

En la sinagoga de Esmirna la religión establecida se hizo instrumento de 
la bestia y aliada de las fuerzas de la muerte, para denunciar como 
"subversivos" a los cristianos que servían al Señor de la vida y la libertad. 
Ciertos casos contemporáneos, como el de los "cristianos alemanes" bajo 
Hitler y algunas iglesias en América (inclusive la católica en algunos países 
y más de una denominación protestante), se han convertido en "sinagoga de 
Satanás" por apoyar a regímenes represivos y, con dolorosa frecuencia, 
delatar a sus hermanas y hermanos en la fe para someterlos a la cárcel, la 
tortura y la muerte. 

Unas décadas después del Apocalipsis, según el relato del martirio de 
Policarpo, los mismos judíos de Esmirna revelaron, probablemente sin darse 
cuenta, el grado de su contubernio con el Imperio. Gritaban contra 
Policarpo: "Ese es el maestro del Asia, el padre de los cristianos, el destructor 
de nuestros dioses, el que ha inducido a muchos a no sacrificarles ni 
adorarlos" (MartPol 12:2). Hicieron causa común con la cultura imperialista 
hasta el grado de hablar de "nuestros dioses" y sentirse amenazados por los 
seguidores de su propio Mesías. Así como Herodes y Pilato se reconciliaron 
temporalmente para crucificar a Jesucristo, también en Esmirna pactaron la 
sinagoga y el palacio para perseguir a los cristianos. En el fondo ambos 
servían al mismo "dios", los mismos valores y opciones históricas, dentro del 
sistema que los favorecía. 

La carta a la iglesia de Esmirna nos plantea una pregunta bastante 
incómoda: ¿Podríamos nosotros también estarían aliados con el sistema que 
inconscientemente hayamos caído en sus idolatrías? A veces Cristo nos llama 
a ser una contracultura rebelde y valiente, un aguijón en la carne del 
sistema. Debe preocuparnos que en muchos círculos es tan fácil llamarse 
"cristiano", sin el menor peligro sino más bien cosechando toda clase de 



' 1 A P O C A L I P S I S 

beneficios y seguridades dentro del sistema. ¿Podría ser que estemos tan 
drogados por el opio de la religión establecida instalada dentro del sistema, 
que ya ni nos demos cuenta de que hemos pasado a ser la "sinagoga de 
Satanás"? 

Los siete mensajes del Señor, si los tomamos con una seriedad total y 
radical, nos llaman a un profundo examen de conciencia y posiblemente al 
arrepentimiento. 

JESUCRISTO\ Y SÓLO ÉL, ES EL PRIMERO Y EL ULTIMO 

Quien se casa con cualquier sistema pronto se quedará viudo. La 
sinagoga buscó su seguridad y prosperidad aliándose con el Imperio. Pero 
ese Imperio era pasajero: no era ni el principio ni el fin. Imperios surgen e 
imperios caen, potencias económicas toman el dominio y luego son 
superadas. Sin embargo, Jesucristo permanece: es el Señor de la historia. El 
Hijo de hombre tiene pies de bronce y su Reino no caerá nunca. El es el 
Primero y el Último. 

En estas décadas que vivimos, al final del siglo 20, hemos visto cambios 
muy dramáticos en el escenario histórico. La que fue una de las dos 
superpotencias del mundo se redujo en unos pocos meses a la ex Unión 
Soviética. La guerra fría terminó y algunos ideólogos del capitalismo 
anunciaron con rebosante triunfalismo "el final de la historia". Parecen 
haberse olvidado que sólo Cristo es el fin, como sólo él es el principio. 

Bastaron pocos meses para refutar el adefesio de los ideólogos del triunfo 
capitalista. El fin de la guerra fría fue el inicio de muchas guerras "calientes". 
Los drásticos cambios en la economía del mercado, inaugurados con 
optimismo mesiánico, pronto se atascaron en un pantano de problemas 
económicos y sociales. Queda por verse si los Estados Unidos realmente 
ganaron la guerra fría, o si la ganaron Alemania y Japón, o si todos perdieron. 
La iglesia o el cristiano que se compromete acrítica e incondicionalmente 
con cualquiera de esos sistemas pasajeros cae en idolatría y comete la peor 
traición de todas: traición a Cristo y a su Reino. En cambio, las iglesias y los 
cristianos que son fieles al Señor hasta la muerte, como los de Esmirna, 
recibirán la corona de la vida. 

Un himno medieval expresa hermosamente esta gloria incomparable, 
nunca compartida con nadie, de Jesucristo como el primero y el último, el 
principio y el fin: 

Fruto del amor divino, 
Génesis de la creación: 
El es Alfa y Omega, 
Es principio y conclusión; 



E L H I J O D E H O M B R E M A N D A M E N S A J E S A L A S IGLESIAS ( 2 : 1 - 3 : 2 2 ) 1 0 5 

De lo que es, de lo que ha sido, 
De lo nuevo en formación: 
Y por siempre asi será. 

Es el mismo que el profeta 
Vislumbrara en su visión, 
Y encendiera en el salmista 
La más alta inspiración; 
Ahora brilla y es corona 
De la antigua expectación: 
Y por siempre así será. 

Las legiones celestiales 
Ahora canten su loor: 
Los dominios hoy le adoren 
Como Rey y Redentor: 
Y los pueblos de la tierra 
Le proclamen su Señor. 
Por la eternidad. Amén. 

Canto llano del siglo 12 
trad. F. J. Pagura 

Cristo habla a la congregac ión de Pérgamo: 
Una ig les ia fiel , pero infiltrada (2:12-17) 

12"Escribe al ángel de la iglesia de Pérgamo: 

Esto dice el que tiene la aguda espada de dos filos:l5Sé dónde 
vives: allí donde Satanás tiene su trono. Sin embargo, sigues fiel 
a mi nombre. No renegaste de tu fe en mí, ni siquiera en los días 
en que Antipas, mi testigo fiel, sufrió la muerte, en esa ciudad 
donde vive Satanás. 
' 'No obstante, tengo unas cuantas cosas en tu contra: que toleras 
ahí a los que se aferran a la doctrina de Balaam, el que enseñó a 
Balac a poner tropiezos a los israelitas, incitándolos a comer 
alimentos sacrificados a los ídolos y a cometer inmoralidades 
sexuales. l5Toleras así mismo a los que sostienen la doctrina de 
los nicolaítas. 16Por lo tanto, ¡arrepiéntete! De otra manera, iré 
pronto a ti para pelear contra ellos con la espada que sale de mi 
boca. 

17E1 que tenga oídos, que oiga lo que el Espíritu dice a las 
iglesias. Al que salga vencedor le daré del maná escondido, y le 



' 1 A P O C A L I P S I S 

daré también una piedrecita blanca en la que está escrito un 
nombre nuevo que sólo conoce el que lo recibe. 

Pérgamo era menos importante comercialmente que Efeso y Esmirna, pero 
era más importante desde el punto de vista religioso. Ninguna ciudad de Asia 
se destacaba tanto por la majestuosidad y belleza de sus numerosos templos. 
El enorme altar a Zeus, encumbrado en las dramáticas alturas de la acrópolis, 
era una de las siete maravillas del mundo antiguo. El promontorio, que se 
erguía a más de trescientos metros, estaba adornado de los más espléndidos 
edificios. Una gran biblioteca tenía unos doscientos mil volúmenes hasta que 
Marco Antonio regaló la mayor parte a Cleopatra para la biblioteca de 
Alejandría.68 De sus cinco teatros, el de Esculapio tenía capacidad para muchos 
miles de espectadores.69 Había también un gimnasio y cinco palacios en la 
acrópolis. Pero lo más importantes eran los templos y altares. Además del que 
honraba a Zeus, había otros dedicados a Dionisio, Atena Nicéforo, Esculapio, 
Demetrio, y al dios desconocido. Un autor del siglo 2 tildó a Pérgamo de "la 
ciudad más idólatra de toda el Asia" (Areta, citado por Beasley-Murray 
1977:953). 

El templo a Esculapio (el Asklepiorí), sumamente famoso, se dedicaba a la 
curación. Parece haber sido la sede mundial de este culto (junto con Epidauro 
y Cos), por lo que atraía miles de peregrinos en busca de salud. R. H. Charles 
(1920 1:60) lo bautizó "el Lourdes de Asia Menor". Estos "hospitales" ofrecían 
masajes, aguas medicinales y bañeras de mármol que hasta hoy día se usan. 
Grandes médicos como Galeno se prepararon en Pérgamo, y algunos 
emperadores concurrían a este templo buscando sanarse. El santuario se 
mantenía lleno de culebras, símbolo de la medicina y la curación, debido a la 
leyenda de que resucitaban cada año. Pero para judíos y cristianos la serpiente 
era precisamente la expresión de lo satánico (Gn 3; Ap 12:9; 20:2). 

Pérgamo se distinguía especialmente como promotora del culto al 
emperador. Agradecidos por la paz y la prosperidad que el Imperio les había 
traído en 29 a.C., sus habitantes consiguieron la autorización de Roma para 
construir su templo "al divino Augusto y a la diosa Roma", el primero a un 
emperador aún vivo en toda el Asia y erigido mucho antes que en Roma. Según 
Lilje (1957:63), Pérgamo representó el primer intento de colocar el culto al 
emperador por encima de todos los demás. Una inscripción de Mileto muestra 

68 Se decía que cuando Ptolomeo prohibió la exportación de papiro a Pérgamo, los habitantes de esta 
ciudad inventaron un nuevo material para los escritos que se conoce como "pergamino". Sin 
embargo, Wiseman señala que se sabe de la existencia de pergamino en Egipto desde 1288 a.C. 
(Mounce 1977:95). 
69 González Ruiz (1987:94) habla de 60.000 plazas; Pfeiffer (1966:439) señala 15.000. Tenía 80 
fdas de asientos. 



E L H I J O D E H O M B R E M A N D A M E N S A J E S A LAS IGLESIAS ( 2 : 1 - 3 : 2 2 ) 1 1 7 

que este templo era la sede central del culto al emperador en toda la provincia 
del Asia. (Charles 1920, 1:61; cf. Swete 1906:61). 

Parece, pues, que Pérgamo era la sede provincial y uno de los centros 
mundiales de dos de las religiones más importantes de la época: el culto a 
Esculapio y al emperador. Los muchos sacerdotes de estos templos ejercían 
gran poder político en la ciudad, y el masivo flujo de peregrinos traía 
abundantes riquezas a Pérgamo. Pero el Señor identifica esto por lo que es: ¡el 
trono de Satanás! Era un lugar nada fácil para los cristianos que anhelaban 
seguir fieles al Maestro. 

Cristo se presenta a la comunidad de Pérgamo como el que tiene la espada 
aguda de dos filos (ver 1:16). La palabra romfaia en 1:16 y 2:12 es la misma 
que se usa respecto a la espada puesta junto a los querubines que guardaban la 
entrada del Edén (Gn 3:24), a la espada de Goliat (1 S 17:45) y a la del ángel 
que interceptó a Balaam (Nm 22:23; cf. Ap 2:14). Por otro lado, al muy 
poderoso procónsul romano en el Asia el Senado le extendía la jus gladii y el 
símbolo de su imperium era una espada (Caird 1966:37). Pero Juan aclara que 
ese poder de vida y muerte no le atañe al emperador ni al procónsul sino a 
Cristo, quien tiene las llaves de la muerte y del hades (1:18). 

A la congregación de Pérgamo Cristo se le presenta armado de esta gran 
espada, y antes del final de la carta amenaza con blandiría contra el grupo infiel 
dentro de la iglesia. El Cristo de la espada aguda exige una entrega total, sin 
ninguna ambigüedad. Las nuevas circunstancias históricas requerían un claro 
discernimiento evangélico para ser fiel al Señor, y algunos se dejaban 
confundir. Jesús no tolera componendas con el sistema (cf. Ro 12:2). La misma 
espada de su victoria sobre el dragón y el mundo es a la vez el bisturí para 
extirpar el cáncer nicolaíta del cuerpo de Cristo en Pérgamo. 

Desde un principio Cristo reconoce que la situación de los creyentes de 
Pérgamo es sumamente difícil: "Sé dónde vives: allí donde Satanás tiene su 
trono." Esta expresión, que va en correlación temática con "la sinagoga de 
Satanás" en 2:9 y 3:9, es un nexo entre la segunda carta y la tercera. El título 
bien puede referirse primordialmente al protagonismo de Pérgamo en el culto 
al emperador, que Juan asocia con el poder diabólico. Como en Occidente la 
ciudad de Roma encarnaba el poder satánico del dragón (13:2; 16:10), 
Pérgamo, como una especie de "Roma oriental", había llegado a ser la morada 
y el trono de Satanás en Asia Menor. Eso no descarta una referencia secundaria 
al templo de Esculapio, sobre todo por la centralidad de la serpiente en ese 
culto (cf. 12:9; 20:2). Otros han relacionado el título con la vista de Pérgamo 
cuando uno viene llegando desde Efeso, como sería el caso del mensajero de 
este libro. Desde el sur la acrópolis, con sus muchos edificios, tenía el aspecto 
de un inmenso sillón, al que podría describirse también como "el trono de 
Satanás", sentado en las alturas de la ciudad para ejercer su nefasto poder. 



I OH A P O C A L I P S I S 

Cristo felicita a la comunidad de Pérgamo por haber sido fiel en un medio 
ambiente tan hostil:70 "Sigues fiel a mi nombre. No renegaste de tu fe en mí, ni 
siquiera en los días en que Antipas, mi testigo fiel, sufrió la muerte en esa 
ciudad donde vive Satanás" (2:13). Aun cuando uno de ellos fue muerto por su 
fe,71 los creyentes mantuvieron firme su fidelidad a Cristo como Señor.72 El 
tiempo aoristo de érnésó (de arneomai, negar) sugiere una ocasión específica 
en que fueron incitados a negar la fe, pero no renegaron de Cristo sino se 
negaron a llamar kurios al César. Plinio el Menor, en su carta al emperador 
Trajano menos de veinte años después del Apocalipsis, aclara que los tribunales 
solían permitir a los acusados exculparse maldiciendo el nombre de Jesús, pero 
añade que a los verdaderos cristianos no había manera de hacerlos renegar de 
Cristo y adorar la estatua del emperador (Ep 10.96; cf. MartPol 9.2, 3). 

A pesar de esa loable fidelidad, está apareciendo en Pérgamo la levadura 
del conformismo al mundo: "toleras ahí a los que se aferran a la doctrina de 
Balaam, el que enseñó a Balac a poner tropiezos a los israelitas, incitándolos 
a comer alimentos sacrificados a los ídolos, y a cometer inmoralidades 
sexuales." La comunidad cristiana de Pérgamo se aferraba al Nombre (2:13) 
pero a la vez toleraba-a los que se aferraban a doctrinas peligrosas (2:14: 
kratéó ambas veces). Aunque se mantenía fiel al Señor, y uno de sus miembros 
había entregado su vida por el evangelio, estaba tolerando nuevas corrientes de 
contemporización ante la idolatría, que al fin conducirían a la infidelidad. 

Así las cosas, el pecado de Pérgamo era el lado inverso del de los efesios: 
si en Efeso pecaban por intolerancia, en Pérgamo estaban cayendo en una 
tolerancia errada y peligrosa.73 Tres tendencias se confrontaban en Pérgamo: 
la actitud acomodaticia de los nicolaítas, la actitud tolerante de la congregación 
y la fidelidad radical que Jesús exigía, llevada a sus máximas consecuencias en 
la muerte de Antipas. 

Es probable que las doctrinas de Balaam (2:15), de los nicolaítas (2:6, 15) 
y de Jezabel (2:20) fueran todas la misma herejía, que evidentemente consistía 
en una nueva teología de asimilación de la cultura helenística e imperialista. 
Balaam, una de las figuras más desdeñables en la tradición hebrea, pecó no 
sólo por vender sus servicios proféticos a Balac (cf. Jud 11; 2 P 2:15-16; 1 Co 
10:8) sino también por tramar la estrategia con la que Balac atrapó a los 

70 Ap 2:13 acentúa el peligro y la dificultad especial de vivir en Pérgamo con la repetición enfática 
del verbo katoikeó al principio y al fin del versículo: "sé dónde vives", en la misma ciudad "donde 
vive Satanás". 
71 Antipas no era necesariamente nativo de Pérgamo, ya que éste era un centro judicial (conventus 
juridicus) y a los acusados de otras ciudades se los traía allí para juzgarlos y-ejecutarlos (Aune 
1977:180,182s.). Eso haría aún más amenazante la vida cristiana en Pérgamo "donde vive Satanás". 
72 Juan usa frecuentemente la forma retórica de antítesis de positivo y negativo: "sigues fiel (krateis) 
a mi nombre. No renegaste (oukérnésó) de tu fe" (cf. 3:8; confesar/negar; Mt 10:32s.; Jn 1:20 etc.). 
73 Aparentemente los líderes y la congregación de Pérgamo no se animaban a expulsar a los 
nicolaítas, como había hecho la congregación de Efeso (2:2). 



E L H I J O D E H O M B R E M A N D A M E N S A J E S A LAS IGLESIAS ( 2 : 1 - 3 : 2 2 ) 1 1 7 

israelitas en idolatría y fornicación (Nm 25:1-2; 31:16). La tradición rabínica 
lo veía como autor intelectual del pecado de Baal-peor. Según esa versión 
Balaam, después del fracaso de su misión profética, propuso a Balac levantar, 
afuera, tiendas con una mujer vieja que invitaba a los isrealitas a entrar a 
comprar lino. Adentro una jovencita bonita les ofrecía vino amonita y, luego 
de embriagarlos, los seducía sexualmente para que adoraran ídolos y renegaran 
de Moisés.74 

Esta nueva "teología realista", tolerante y pluralista, que tenía sus raíces en 
Pérgamo y Tiatira, recomendaba a los cristianos hacer pequeñas concesiones 
al sistema imperial, a pesar del culto al emperador en que se basaba. 
Específicamente proponía abrogar la prohibición de participar en fiestas 
paganas dedicadas a ídolos. Posiblemente estos líderes apelaban a la enseñanza 
de Pablo acerca de que el ídolo no era nada, encubriendo el hecho más 
importante de que el apóstol prohibía enérgicamente la participación en "la 
mesa de los demonios" ( I Co 10:20-21). 

Además de celebraciones privadas con comida sacrificada a los ídolos, o 
festejos en los gremios y las asociaciones sociales, muchas fiestas se realizaban 
dentro de los templos paganos. Aun fuera de ellos, se creía que la deidad se 
hacía presente para cenar con los participantes.75 Las fiestas terminaban a veces 
en orgías sexuales y algunas religiones incluían la prostitución sagrada en su 
ritual. La rigurosa ética sexual del cristianismo, con su exigencia de castidad, 
era completamente novedosa en el mundo antiguo, casi incomprensible para los 
paganos de la época. Los cristianos, con su condena radical de la fornicación, 
iban contra la corriente de la sociedad y estarían fuertemente tentados a 
conformarse a las normas prevalentes en su medio ambiente social. Sin 
embargo, "fornicación" (RVR) parece simbolizar más bien la idolatría como 
infidelidad a Dios, como sucede en muchos otros pasajes de las Escrituras (ver 
notas, 2:19-22). 

El contexto sugiere que las fiestas paganas y la fornicación (fuera sexual o 
religiosa) estaban estrechamente relacionadas. Dos de los requisitos en que 
insistió el concilio de Jerusalén eran abstenerse de fornicación y de cosas 
sacrificadas (Hch 15:20,29). Especialmente a la luz de la situación en Tiatira 
(Ap 2:20-23), y del énfasis puesto en Pérgamo como trono de-Satanás, parece 
que la esencia de la tentación consistía en una política de "coexistencia 

74 Sanh 106"; StrB (1965 111:793); cf. Foulkes (1989:35). Era una técnica polémica asociar al 
contrincante con los personajes más ignominiosos del pasado (Aune 1977:185). Algunos autores 
antiguos (Hipólito, Epifanio) veían en esta herejía una tendencia gnóstica; otros atribuían su origen 
al Nicolás de Hch 6:5 o jugaban con supuestas etimologías de Balaam (heb. "ha consumido el 
pueblo") y Nicolás (gr. "vence al pueblo"). 
75 Estatuillas y monedas muestran a la deidad presente en la mesa con los celebrantes. Han aparecido 
unas trece invitaciones a tales cenas (kliné, reclinatorio). La más conocida reza: "Te invito a cenar 
conmigo en el templo de nuestro Sefior Sarapis" (Barclay 1975:125; Aune 1997:192). En Pérgamo 
se ha excavado un importante cenáculo cúltico, con altar, para tales celebraciones (Aune 1997:192). 



' 1 A P O C A L I P S I S 

pacífica" con la religión oficial del Imperio. Significaría servir a Dios y a 
Mamón, a Cristo y a César. En el contexto del exilio de Juan y el martirio de 
Antipas, Juan percibía que la posición de los nicolaítas significaba una grave 
amenaza a la fidelidad cristiana, que a la larga podría hasta terminar ccn el 
cristianismo. 

Aunque en general la congregación de Pérgamo había sido ejemplarmente 
fiel (2:13) y sólo un grupo se había desviado de la verdad (2:14), sin embargo, 
todos compartían la culpa y estaban llamados (en la persona de su ángel) a 
volver a Dios: "Por lo tanto, ¡arrepiéntete! De otra manera, iré pronto a ti para 
pelear contra ellos con la espada que sale de mi boca" (2:16). Dos veces Cristo 
habla a la congregación en segunda persona del singular (arrepiéntete; iré ... a 
ti), pero después cambia a la tercera persona del plural (contra ellos). Tanto la 
herejía de algunos como la tolerancia de otros serán juzgados por la aguda 
espada de la palabra del Sefíor. 

La promesa final a los fíeles de Pérgamo va más allá de las que se dieron 
a Efeso y Esmirna. En primer lugar, "al que salga vencedor le daré del maná 
escondido" (2:17). Una hermosa expectativa de la restauración del don del 
maná celestial era común en la esperanza mesiánica. Según 2 Baruc 29.8, por 
ejemplo, el maná volvería a caer en los días del Mesías como parte de una 
renovación divina de toda la agricultura: 

La tierra dará su f ru to d iez mi l veces más , sobre cada vid h a b r á mil r amas 
y c a d a r a m a p roduc i r á mil r ac imos , y c a da rac imo p roduc i rá mil uvas, y 
c a d a u v a p r o d u c i r á un coro de v ino . Y los que habían pasado hambre se 
goza rán , y verán marav i l las t o d o s los días. V ien tos sa ldrán de delante de 
mí a l levar c a d a m a ñ a n a f r a g a n c i a de f ru tas a romát icas , y al f inal del día 
n u b e s des t i larán el roc ío de sa lud. Y pasará que en ese m i s m o t i empo los 
tesoros del m a n á vo lverán a d e s c e n d e r de lo alto, y comerán de él en esos 
años , p o r q u e son los que han l l egado a la c o n s u m a c i ó n del tiempo.™ 

Se le llama "maná escondido" principalmente por estar reservado 
secretamente en el cielo hasta los días finales.77 Una tradición judía dice que 
cuando el templo fue destruido (586 a.C.), Jeremías (2 Mac 2.4ss.), o según 

76 C. K. Barrett (1956:246s.). Diez Macho (1984 1:284) fecha 2 Baruc (Baruc siríaco) entre la 
destrucción de Jerusalén en 70 d.C. y el reinado de Adriano. Un coro equivalía a 220 litros. Cf. 
OrSib 7.149 "comerán con blancos dientes el maná cubierto de rocío"; OrSib 3.622s., 5.283ss. y 
8.203ss. tienen descripciones parecidas e insisten también en que "la tierra será de todos por igual, 
sin estar dividida por muros ni cercados" (8.209; 2.319) porque "compartirán los recursos sin dividir 
la riqueza, pues allí ya no habrá ricos ni pobres..." (2.2.321s.). 
77 StrB (1965 111:793-4); Charles (19201:65); Aune (1997:189). 



EL H I J O DE H O M B R E M A N D A M E N S A J E S A LAS IGLESIAS ( 2 : 1 - 3 : 2 2 ) 1 1 7 

otras fuentes un ángel (2 Bar 6.5-10), escondió el maná del arca en una cueva 
del monte Pisga, donde Dios está conservándolo hasta los días del Mesías.78 

Israel comía el maná en el desierto en los mismos tiempos del incidente de 
Balaam (2:14). La promesa se relaciona también con el tema del comer: 
quienes no se sientan en los banquetes del Imperio a comer viandas idolátricas 
(eidólothuta) comerán del maná celestial en el Reino del Señor. Para Ladd 
(1978:46), comer del maná significa admisión a la cena de bodas del Cordero. 

La segunda promesa es más difícil de interpretar: "y le daré también una 
piedrecita blanca en la que está escrito un nombre nuevo que sólo conoce el 
que lo recibe". La piedra blanca era tan usada en el mundo antiguo que resulta 
casi imposible saber qué significado tiene aquí. Lia habido más de una docena 
de explicaciones de la piedrecita blanca: veredicto absolutorio en un juicio,79 

billete de admisión a festividades públicas, bono que daba a los pobres de 
Roma derecho a alimentos gratis, ficha de reconocimiento a gladiadores y 
atletas, etc. Otros la relacionan con las doce piedras del pectoral del sumo 
sacerdote, o con joyas que según el Talmud caían juntamente con el maná. Lo 
más probable es que representara una contraseña de admisión al banquete 
mesiánico (Ladd 1978:46). 

Posiblemente la piedrecita blanca, pura, hermosa y duradera, no sea más 
que un objeto apropiado para grabar el Nombre, el mismo que el mártir no ha 
negado bajo prueba (2:13) y cuya bendición ahora lo ha de acompañar para 
siempre. A la luz de la promesa paralela en la carta a Filadelfia (3:12; cf. Ascls 
8.7s.; 9:5), podemos entender que el Nombre aquí es el de Cristo. 

¿HAY "CRISTIANOS" IDÓLATRAS Y POLITEÍSTAS HOY? 

"Queridos hijos, apártense ele los ídolos" (1 Jn 5:21) resume bien el 
desafío del Apocalipsis a las iglesias de nuestra América. Hoy día los 
cristianos, y sobre todo los protestantes, estamos seguros de haber dejado 
atrás para siempre la idolatría y el politeísmo. Pero los nicolaítas de Pérgamo 
también hubieran dicho lo mismo. No se daban cuenta de la idolatría que 
había dentro de ellos. 

Una exhortación de Jesús pone el dedo en la llaga del culto idolátrico 
más extendido entre los "cristianos" de América: "Nadie puede servir a dos 
señores; porque aborrecerá a uno y amará al otro; o bien se entregará a uno 

78 2 Mac 2:5: "el monte donde Moisés había subido para contemplar la heredad de Dios" lo 
escalaron también Balaam y Balac para maldecir a Israel, ofreciendo sacrificios sobre siete altares 
(Nm 23:13-25). La referencia a la espada (2:12) puede ser otra alusión al episodio de Balaam (Nm 
2:23). 
™Esta piedra, aunque era blanca, no llevaba un nombre grabado y no se le daba al acusado. Para las 
demás explicaciones hay problemas parecidos: ninguna de ellas se impone por la fuerza de sus 
evidencias. 



' 1 APOCALIPSIS 

y despreciará al Qtro. No podéis servir a Dios y al Dinero" (Mt 6:24 BJ). Es 
difícil negar que un amplio sector de nuestra comunidad supuestamente 
cristiana ha caído, a menudo sin darse cuenta, en la idolatría del 
materialismo consumista. La cuenta bancaria, los bonos y las acciones, las 
propiedades, las casas, los automóviles, los barcos y otros objetos se 
convierten realmente en la finalidad última de su existencia, rivalizando con 
Dios como señor de su vida.80 

Un ejemplo de esta seducción idolátrica actual es el fetichismo del 
automóvil. En la moderna sociedad capitalista este bien ha llegado a ser 
mucho más que un vehículo de transporte. Se ha hecho para muchos el 
portador del sentido y valor de la existencia. Una persona vale lo que cuesta 
el automóvil que maneja. En los Estados Unidos, más que cualquier otra 
cosa, el automóvil lujoso simboliza la plena realización del famoso sueño 
norteamericano. Por el amor con que el estadounidense típico celebra el 
culto del auto, Marshall McLuhan lo tildó como "la novia mecánica".81 Juan 
de Patmos diría: "el dios de cromo", incluso para muchos cristianos. 

Otra manifestación pocas veces sospechada de esta idolatría es la 
identificación, explícita o implícita, de determinado sistema político o 
económico con el cristianismo. Mientras el "pecado" del comunismo es 
declaradamente el ateísmo, el "pecado" del "capitalismo democrático" suele 
ser la idolatría. Es muy común, especialmente en los Estados Unidos, pensar 
que cualquier sistema o movimiento que se opone al sistema 
norteamericano, está por definición también en contra de la fe cristiana. El 
"capitalismo democrático" (el "American way of life") es el mejor sistema 
posible y la voluntad de Dios para toda la humanidad, en efecto equivalente 
al Reino de Dios.82 Por eso mismo se justifica matar a los que amenazan "los 
valores occidentales" de la cristiandad, pues la defensa de ese sistema es una 
guerra santa. 

Hoy, como en los días de Jezabel y en los de Juan de Patmos, la 
seducción de la idolatría es muy sutil. Llega disfrazada de un falso 
"pluralismo" (Dios + Baal, Dios + mi patria, Dios + Mamón, etc.), en aras de 
intereses nacionales y beneficios económicos, tal como ocurría en Israel bajo 
Jezabel. Nos invita a hacer pequeñas concesiones al sistema, teológicamente 

80 Cf. P. Richard (1993 1:206-13; cf. 1:359). Según Tillich, "el principio protestante" significa que 
sólo Dios es absoluto; la idolatría siempre absolutiza alguna realidad creada. 
81 Citado por Dennis P McCann, Christian Century, 26 de febrero de 1?92, p. 212. 
82 Es reveladora la declaración del diputado tack Kemp del Congreso de los Estados Unidos que 
"Dios es el autor de la Constitución" de ese país (citado en Christian Century, 3 de junio de 1987, 
p. 523). Hoy los sociólogos llamarían al nicolaitismo "la religión civil", que sacraliza determinada 
nación o cultura. 



E L H I J O D E H O M B R E M A N D A M E N S A J E S A L A S I G L E S I AS ( 2 : 1 - 3 : 2 2 ) 1 1 7 

defendibles y aparentemente inocuas, parecidas al comer cosas sacrificadas 
a los ídolos en tiempos de Juan. 

Caird (1966:44) enfatiza que Jezabel no era "monoteísta" (Baal como 
único dios) sino pluralista: podemos adorar (y con muchas ventajas 
comerciales) a Yahvé y también a Baal. Sólo contra un fanático como Elias 
y los demás profetas antipluralistas Jezabel dirigía toda su furia fenicia. 
"Sirvamos a Baal sin dejar de servir a Yahvé" era su consigna politeísta.83 

Ante esa tentación sutil, Elias, Juan de Patmos y Antipas de Pérgamo se 
negaron a renunciar al único y exclusivo Nombre. 

Seguramente si el profeta Elias o el vidente Juan aparecieran hoy entre 
nosotros, predicarían el mismo mensaje exigente y drástico que proclamó 
Elias en el Monte Carmelo o Jesús (por medio de Juan) a los nicolaítas de 
Pérgamo. ¡O Dios o el Dinero! ¡O Cristo o el culto al consumismo! Y los 
buenos cristianos, cultos y moderados, los tildarían de extremistas y 
fanáticos. 

CUANDO SURGE UN BALAAMI, NO ESTÁ LEJOS UN BALAC 

La relación entre la sinagoga y el Imperio presente en la carta de Esmirna 
ya nos planteó el problema del contubernio del poder religioso con el poder 
político. En las cartas a Pérgamo y a Tiatira, este problema toma la forma de 
una alianza entre el falso profeta y el rey. Más adelante, en el capítulo 13, 
encontraremos a la bestia (poder político) y al falso profeta (poder religioso 
al servicio del Imperio). "Los cristianos debemos recordar siempre —nos 
señala Ricardo Foulkes (1989:36)— que cuando surge un Balaam (falso 
profeta) no está lejos un Balac (rey de la tierra, emperador) dispuesto a 
instrumentar su enseñanza." 

El mensaje de Balaam y Jezabel es siempre el mismo: la tentación de una 
pacífica coexistencia entre Dios y Mamón, entre la adoración de Cristo y el 
culto a César. Siempre nos invitan a "conformarnos a este siglo". Pero detrás 
de Balaam estaba Balac, al lado de Jezabel estaba Acab. Detrás del sumo 
sacerdote del emperador en Efeso estaba Domiciano en Roma. Consciente 
o inconscientemente, la falsa profecía de la religión civil está al servicio del 
poder imperialista, para legitimarlo y hasta sacralizarlo. 

Esto nos coloca ante el gravísimo problema del papel ideológico de la 
Iglesia en América, tanto al norte como al sur del Río Grande. En América 
Latina, los conquistadores españoles llegaron con toda una teología para 
sacralizar su proyecto expansionista y genocida (ver, p. ej., J. Stam 1992: 
267-272) y a lo largo de los siglos la Iglesia ha seguido cumpliendo ese papel 

83 Los teólogos del Antiguo Testamento suelen llamar a este proceso "la baalización del yahvismo". 



' 1 APOCALIPSIS 

legitimador para el régimen de turno. En recientes décadas, cuando 
diferentes pueblos latinoamericanos han estado subyugados por sangrientas 
dictaduras, ¿ha sido la Iglesia una verdadera voz profética, de la verdad y la 
justicia, o se ha puesto al servicio de la tiranía? 

En este contexto merece estudiarse cuidadosamente la influencia del 
concepto expansionista de "destino manifiesto" en los inicios del movimiento 
protestante en América Latina (cf. Lores 1979: 207-228), como también el 
papel ideológico de las iglesias evangélicas en la vida política de nuestros 
países. En Estados Unidos, ¿ha sido auténticamente profética la presencia de 
la Iglesia, o tendría que arrepentirse por haber .desempeñado el papel 
legitimador de falso profeta? 

Bastante revelador al respecto sería un análisis profético-ideológico de la 
predicación de los evangélicos estadounidenses en correlación con las 
sucesivas crisis nacionales (Vietnam, Watergate, Centroamérica, etc.) y 
específicamente de los sermones patrióticos que suelen predicarse cada año 
para el 4 de julio. Por ejemplo, el 7 de julio de 1991, a pocos meses de la 
guerra del Golfo, un famoso telepredicador evangélico inició su sermón del 
día con la siguiente declaración: 

A c a b a m o s de c e l e b r a r e l 4 de ju l io , y q u i e r o d e c i r a todos e s o s v e t e r a n o s 
de Deser l S lorm: A l a b a m o s a Dios por us tedes ; los b e n d e c i m o s , o r a m o s por 
u s t edes ... y po r l o d o s u s t edes q u e s o n po l ic ías , q u e e s t á n en e l c a m i n ó , d e 
pe l ig ro , d a m o s g r a c i a s a D i o s p o r u s t e d e s . 

Esta bendición a la policía respondía obviamente al escándalo por la 
brutal paliza contra Rodney King, filmada por casualidad y transmitida por 
todos los medios de comunicación. 

En años de elección presidencial, desde hace décadas, muchas iglesias 
protestantes se dejan convertir en otros núcleos de campaña política. Por 
ejemplo, en 1992 muchos sermones patrióticos, especialmente en las fechas 
de significación política como el 4 de julio o el "Memorial Day", eran 
básicamente versiones bautizadas de la plataforma republicana (o, 
muchísimo menos frecuentemente, demócrata). El orden de culto también 
se inscribió muchas veces en el mismo proyecto, anunciando como "himnos" 
una serie de canciones patrióticas más apropiadas para mítines políticos. 
¿Qué decir de un culto que se inicia con un "llamado coral a la adoración" 
por medio de la canción patriótica "This is my Country" (Esta patria es la 
mía), que tiene como "himno de adoración" a "America The Beautiful" 
(América la bella) y como "himno final", "From Sea to Shining Sea" (De mar 
a cristalina mar)?84 Si el lenguaje humano todavía tiene significado, las 



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS ( 2 : 1 - 3 : 2 2 ) 1 1 7 

palabras y la sintaxis de esta liturgia patriótica nos avisan (sin quererlo ni 
darse cuenta) que está adorándose a la patria. 

Es urgente en los Estados Unidos, y en ciertos sectores del cristianismo en 
otros países del continente, preguntarse si no estamos frente a un 
"nicolaitismo" muy extendido dentro de la Iglesia. ¿En qué punto o qué 
momento el patriotismo se convierte en idolatría? ¿En qué punto la 
comunidad de fe se convierte en "iglesia vendida" a los intereses del sistema? 
¿Cómo distinguir cuándo la Iglesia es valientemente fiel a su tarea profética 
y ética (como los profetas y Juan de Patmos) o cuándo está prestándose para 
la legitimación religiosa de causas y proyectos que contradicen al "Reino de 
Dios y su justicia"? 

¿Qué nos diría Juan de Patmos hoy en nuestras tierras americanas? ¿Qué 
nos diría el que tiene la espada de dos filos y los ojos de fuego? 

DONDE SE JUNTAN BALAAM Y BALAC 

POR DETRÁS ESTÁ SATANÁS 

Juan de Patmos estaba profundamente consciente de la realidad y la 
presencia del diablo, pero lo veía donde hoy día poco se percibe la 
influencia satánica: en íntima relación con el poder político y el poder 
religioso. En los capítulos 12 y 13 expondrá el esquema básico de su 
demonología: el dragón, que busca por todos los medios destruir al Cordero 
y frustrar el Reino, se encarna en una primera bestia del mar, de carácter 
político, y en una segunda bestia, un profeta falso de enorme poder religioso. 

Las siete cartas hacen cuatro referencias a Satanás. En los mensajes a 
Esmirna y Filadelfia, la sinagoga que se había aliado con las fuerzas 
idolátricas del Imperio es denominada "sinagoga de Satanás" (2:9; 3:9). En 
Pérgamo todo el tinglado político-religioso del imperialismo idolátrico, con 
el que los nicolaítas querían fornicar, se desenmascara como "trono de 
Satanás" (2:13). Y las doctrinas de Jezabel se clasifican (quizá en las mismas 
palabras de ella) como "las profundidades de Satanás", la racionalización 
teológico-ideológica de su componenda con el imperialismo blasfemo. 

84 Para citar el boletín de una muy respetada congregación, para el domingo 7 de julio de 1992: 
Choral Cali to Worship: This is My Country 
Hymn 687: God of our Fathers 
Vocal Solo: God Bless America 
Hymn 688: The Star Spangled Banner 
Praise Chorus: America the Beautiful 
Closing Hymn: From Sea to Shining Sea. 

El sermón del culto fue una relectura del decálogo como versión inspirada de la plataforma 
republicana del año. El siguiente domingo, en la misma congregación, uno de los himnos fue 
"Patria mía, dulce tierra de libertad, de ti canto" y nuevamente el himno final fue "De mar a mar". 



' 1 APOCALIPSIS 

Obviamente Juan ve todo el sistema imperial pleno de la presencia 
diabólica. 

La carta a Pérgamo comienza dramáticamente cuando el Señor asegura 
al ángel (!): "Sé dónde vives: allí donde Satanás tiene su trono". ¿Habrán 
reconocido los nicolaítas, seguidores de la enseñanza de Balaam, que vivían 
en las entrañas de un sistema satánico? ¿Nos daríamos cuenta nosotros si 
viviéramos "donde vive Satanás"? O como los nicolaítas, ¿lograríamos 
arreglárnoslas para coexistir como buenos vecinos de tal señor? 

Corresponde a cada uno preguntarse: ¿Tiene Satanás su residencia 
establecida en mi ciudad? ¿Ha levantado el dragón su trono en mi patria? Es 
muy fácil ver lo demoníaco en los sistemas políticos antagónicos al nuestro, 
pero muy difícil reconocerlo bajo nuestras propias narices. Según todo el 
libro del Apocalipsis, Satanás mora donde se sacraliza el sistema 
sociopolítico, donde se legitiman religiosamente proyectos de prepotencia 
internacional (cf. Babel, Gn 1 I) y de imperialismo expansionista; donde se 
rinde culto a los "frutos codiciados" del sistema comercial consumista 
(18:14). Definitivamente, es posible estar viviendo "en las entrañas de la 
bestia", como decía José Martí, sin siquiera darse cuenta. Es posible morar 
"donde vive Satanás", ¡llevándose muy bien con tan distinguido vecino! 

d. Cristo habla a la congregac ión de Tiatira: 
Una ig les ia engañada por fa l sas profecías (2:18-29) 

'""Escribe al ángel de la iglesia de Tiatira: 

Esto dice el Hijo de Dios, el que tiene ojos que resplandecen 
como llamas de fuego y pies que parecen bronce al rojo vivo: 
19Conozco tus obras, tu amor y tu fe, tu servicio y tu perseverancia, 
y sé que tus últimas obras son más abundantes que las primeras. 

20Sin embargo, tengo en tu contra que toleras a Jezabel, esa 
mujer que dice ser profetisa. Con su enseñanza engaña a mis 
siervos, pues los induce a cometer inmoralidades sexuales y a 
comer alimentos sacrificados a los ídolos.2)Le he dado tiempo 
para que se arrepienta de su inmoralidad, pero no quiere hacerlo. 
22Por e so la voy a postrar en un lecho de dolor, y a los que 
cometen adulterio con ella los haré sufrir terriblemente, a menos 
que se arrepientan de lo que aprendieron de ella.23A los hijos de 
esa mujer los heriré de muerte. Así sabrán todas las iglesias que 
yo soy el que escudriña la mente y el corazón; y a cada uno de 
ustedes lo trataré de acuerdo con sus obras.24Ahora, al resto de 
los que están en Tiatira, es decir, a ustedes que no siguen esa 
enseñanza ni han aprendido los mal llamados 'profundos secretos 
de Satanás' les digo que ya no les impondré ninguna otra carga. 



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS ( 2 : 1 - 3 : 2 2 ) 1 1 7 

25Eso SÍ, retengan con firmeza lo que ya tienen, hasta que yo 
venga. 

26A1 que salga vencedor y cumpla mi voluntad hasta el fin, le 
daré autoridad sobre las naciones27 —así como yo la he recibido 
de mi Padre— y 

'él las gobernará con puño de hierro; 
las hará pedazos como a vasijas de barro'. 

2nTambién le daré la estrella de la mañana.29El que tenga oídos, 
que oiga lo que el Espíritu dice a las iglesias. 

Tiatira, la ciudad más pequeña y menos famosa de las siete a las que Juan 
escribe, se distinguía por una característica decisiva para entender este pasaje. 
Inscripciones y monedas demuestran que en esta ciudad había un número 
extraordinario de "gremios" de comerciantes y artesanos, más que en otras 
ciudades mucho más grandes. Era una ciudad "gremializada". R. H. Charles 
llega a afirmar que prácticamente todos los ciudadanos pertenecían a algún 
gremio, cosa casi necesaria para sobrevivir en esta ciudad comercial.85 Y muy 
desafortunadamente para los cristianos de Tiatira las actividades gremiales, 
desde la libación con que solían comenzar, estaban impregnadas con diversos 
aspectos del culto pagano. 

Tiatira confrontaba los mismos peligros espirituales que Pérgamo, pero con 
dos agravantes muy serios. En primer lugar, la vida comercial de la ciudad y 
la red poderosa de gremios hicieron del culto al emperador un problema de 
sobrevivencia económica. Aunque en Tiatira la religión imperial era mucho 
menos organizada y agresiva (no tenía templo al emperador), y la sinagoga no 
hostigaba a los cristianos, esa cara más inocua del culto imperial se unía con 
la conveniencia económica y hacía más sutil y peligrosa la tentación de 
acomodarse a la idolatría. 

En Tiatira el simple acto de comer algo sacrificado a ídolos, de participar 
en los banquetes del gremio o de quemar un poco de incienso al emperador 
podría parecer una concesión de poca gravedad espiritual. Los ídolos no son 
nada, y sabemos que el emperador no es más que otro ser hümano. Además, 
Dios será glorificado por el éxito comercial de sus hijos. En contraste, el 
fracaso de los negocios cristianos o la penuria de los creyentes por no haber 
participado en los gremios podrían resultar un mal testimonio y debilitar la 
fuerza del cristianismo en la ciudad. 

Caird (1966:39-41), haciéndose "abogado del diablo", demuestra la 
plausibilidad atractiva de la posición nicolaíta, lo cual explica "el lenguaje 

85 Charles (19201:69). Muy probablemente Lidia, la comerciante prosélita convertida en Filipos 
(Hch 16:14-15, 40), perteneciera al gremio textil de Tiatira, su ciudad natal. 



' 1 APOCALIPSIS 

violento y abusivo con que Juan la refuta". Yarbro Collins (1976 passim) 
analiza psicológicamente este aparente extremismo y alarmismo de Juan. Los 
espíritus más tranquilos y "centrados" en Tiatira dirían que Juan exageraba 
mucho y que veía peligros que existían sólo en su propia fantasía apocalíptica. 
Pero la razón profética estaba del lado del vidente inspirado. 

En segundo lugar y aún más serio, en Tiatira había una dinámica mujer, 
ampliamente reconocida como profetisa y que evidentemente gozaba de mucho 
respeto en la congregación, que difundía el laxismo nicolaíta. ¿No sería una 
grave falta de fe dudar de los mensajes inspirados de tan reconocida vocera del 
Señor? Cuando lo profético coincide con lo razonable, sólo un fanático se 
atrevería a resistirlo.86 

A esta iglesia Cristo se le presenta como "el Hijo de Dios, el que tiene ojos 
que resplandecen como llamas de fuego y pies que parecen bronce al rojo 
vivo" (2:18). Esta es la única vez que el Apocalipsis se refiere a Cristo como 
"Hijo de Dios", aunque otros pasajes señalan a Dios como su Padre (1:6; 2:27; 
3:5,21; 14:1). El título en este contexto bien puede deberse a la referencia al 
Salmo 2 que subyace al pasaje, pero además podría relacionarse con el culto 
a Apolo Tirimneo como deidad tutelaría de Tiatira. Apolo era hijo de Zeus, y 
el emperador se consideraba encarnación de Apolo y por ende también hijo de 
Zeus. En monedas de Tiatira, Apolo aparece tomado de la mano con el 
emperador.87 Nuevamente" Juan desenmascara las pretensiones divinas del 
emperador: el único y verdadero Hijo de Dios se llama Jesús. 

El culto a Apolo Tirimneo podría explicar también la descripción de los 
ojos "como llama de fuego" (cf. 1:14) como segundo atributo del Señor. Apolo 
era el dios del sol, en pie de igualdad con Helios, pero también con el 
emperador (Court 1979:34). Además, la frase parece relacionarse con el poder 
de Cristo de escudriñar "la mente y el corazón" (2:23), que en el pensamiento 
hebreo era propio de Dios mismo (Jer 11:20; 17:10; 20:12; etc.). Con esto se 
refuerza lo ya dicho: Jesucristo es Dios, y no el emperador. Parecería que 
muchos miembros de la congregación no se daban cuenta de los engaños de la 
profetisa, pero los fogosos ojos del Señor penetran siempre toda falsedad. 

Los cristianos de Tiatira podrían entender bien la alusión a los "pies que 
parecen bronce al rojo vivo" (cf 1:15), ya que una de las industrias principales 
de la ciudad era la fundición de dicho metal. Tiatira exportaba armaduras de 
bronce, y sus monedas mostraban a Hefesto, el herrero divino, martillando 
cascos en un yunque. Es probable que el término inusual que se traduce aquí 

86 La referencia a Balaam (2:14), otro falso profeta, podría señalar que el nicolaitismo estaba 
infiltrándose en Pérgamo también bajo pretensiones proféticas. Filón (SpecLeg 1.315-17) advierte 
contra los falsos profetas que llevan al pueblo a adorar a los ídolos y exige que sean castigados 
severamente. Un siglo después Tiatira sería un centro del montañismo, otro movimiento que daba 
gran importancia a las profecías. 
87 Mounce (1977:102); Caird (1966:43). Algunos emperadores se llamaban "hijo de dios" porque 
sus padres ya habían sido deificados (Aune 1997:201s.). 



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS ( 2 : 1 - 3 : 2 2 ) 1 1 7 

y en 1:15 como "bronce" (jalkolibanori) se refiera a una aleación de bronce con 
cobre y zinc, muy propia de Tiatira, empleada especialmente para armamentos 
militares (Ford 1975:405). 

Cristo reconoce los extraordinarios méritos de la congregación de Tiatira: 
"Conozco tus obras, tu amor y tu fe, tu servicio y tu perseverancia, y sé que tus 
últimas obras son más abundantes que las primeras" (2:19). En términos de 
virtudes específicas, ninguna otra congregación recibe un reconocimiento más 
elogioso que Tiatira. Dos de las tres virtudes teologales, el amor y la fe (1 Co 
13:13) llevaron abundantes frutos de servicio (<diakonia, nacida del amor) y de 
tenaz fidelidad (hupomoné, nacida de la fe y nutrida por la esperanza).88 

Superaban a la iglesia de Efeso en dos puntos muy importantes: abundaban en 
amor, que fue precisamente lo que faltaba entre los efesios, e iban creciendo 
en su vida cristiana, superando sus primeras obras, mientras que los efesios ya 
habían dejado atrás su primer amor y sus primeras obras (2:4-5).S9 Por todos 
los criterios externos, Tiatira era una congregación más que ejemplar, sin rival 
en Asia Menor. 

Aquí vemos otra vez lo profundamente pastoral de estas cartas. Todo este 
reconocimiento generosísimo de los valores espirituales de Tiatira la prepara 
para una de las reprensiones más fuertes de todas las cartas: "Pero tengo en tu 
contra que toleras a Jezabel, esa mujer que dice ser profetisa. Con su enseñanza 
engaña a mis siervos, pues los induce a cometer inmoralidades sexuales y a 
comer alimentos sacrificados a los ídolos" (2:20)."° Como ella se niega a 
arrepentirse, caerá en lecho de enfermedad; a sus amantes adúlteros, Dios les 
enviará gran tribulación; a los "hijos" de ella, Dios los matará con plagas 
(2:21s.). 

Este es otro de los "sin embargo" tan dramáticos de estas cartas (cf. 2:4, 
14). Del otro lado del "sin embargo" la radiografía del Señor revela que esta 
congregación, que parecía gozar de una salud envidiable, de hecho sufría un 
avanzado cáncer espiritual. Una de sus líderes, una profetisa a la que Juan 
condena con el apodo odioso de "Jezabel", está logrando dar un aval 
seudoprofético a la herej ía nicolaíta.91 Jezabel, esposa de Acab (1 R 16-19; 21), 

88 Bien señala Aune (1997:202) que estas virtudes resumen todo lo que es una vida cristiana. Los 
de Tiatira eran de hecho cristianos muy completos. 
89 Alexander Maclaren (ad loe) comenta sobre este contraste entre Efeso y Tiatira. Si hoy no 
estamos mejor espiritualmente, estamos peor. Si no hemos crecido, hemos decaído en nuestra vida 
cristiana. 
90 Es probable que "fornicación" (RVR) en 2:14, 20 no se refiera a actos sexuales sino al 
contubernio con la religión paganay la ideología imperialista. Si Pérgamo y Tiatira hubieran estado 
tolerando inmoralidad sexual, "el que escudriña los corazones" jamás habría expresado los altos 
elogios de 2:13,19 (González Ruiz 1987:95). Si fuera adulterio literal, tampoco se habría exhortado 
a los amantes de "Jezabel" a arrepentirse de "las obras de ella" (2:22 RVR; Aune 1997:205). El 
lenguaje de 2:22-23 es obviamente simbólico, típico de los vuelos alegóricos de Juan. 
91 "Jezabel" era un personaje aún más oprobioso que Balaam. Este apodo sirve para vincular a la 
profetisa con la ramera del capítulo 17. 



' 1 APOCALIPSIS 

habla introducido el baalismo en Israel e intentaba desviar al pueblo de su 
fidelidad exclusiva a Yahvé. Ahora esta nueva "Jezabel" está engañando a los 
creyentes de Tiatira, y los líderes de la congregación la toleran en vez de 
rechazar la doctrina nicolaíta como habían hecho los efesios (2:6). 

Ricardo Foulkes ha demostrado muy acertadamente la dimensión 
económica del sincretismo paganizante tanto de la Jezabel de Israel como de 
la de Tiatira. Como hija del rey Etbaal de Tiro, Jezabel logró extender mucho 
el comercio internacional, de modo que Israel 

p r o s p e r ó n o t a b l e m e n t e en su c o m e r c i o g rac ia s a las n a v e s c o m e r c i a l e s de 
los f en ic ios y a l s i s t ema m e r c a n t e con t ro lado por ellos, q u e abas tec ía d e s d e 
T i r o y S i d ó n en la cos ta , h a s t a t o d a s las t i endas y n e g o c i o s de Israel. . . 

. . .el " c o n c u r s o " en t r e B a a l y Y a h v é l l evado a c a b o s o b r e e l m o n t e 
C a r m e l o t u v o u n f u e r t e c o m p o n e n t e e c o n ó m i c o . C u a n d o El ias gr i tó : 
" ¿Has t a c u á n d o v a n a c o n t i n u a r u s t e d e s c o n es te d o b l e j u e g o ? S i e l Seño r 
es D i o s s ígan lo a el", los invi tó, en efec to , a escoger la p o b r e z a ... y m á s de 
u n v e n d e d o r — p o r e j e m p l o , d e a l f o m b r a s — s e d io c u e n t a d e q u e y a n o 
h a b r í a p a r a él_ m á s c a r g a m e n t o s de h e r m o s a m e r c a d e r í a : s e e s t aba 
c o n d e n a n d o a la penu r i a . 

T a m b i é n , la J ezabe l de T ia t i ra , s e g ú n nues t r a car ta , a c o n s e j a a los 
c r i s t i a n o s n o e m p o b r e c e r s e i n n e c e s a r i a m e n t e . E l l a s a b e q u e las 
a s o c i a c i o n e s de a r t e s a n o s p r o v e e n a c c e s o a ma t e r i a l e s y t écn icas 
i n v a l o r a b l e s , y a u n q u e t a m b i é n f u n c i o n a n b a j o la " p r o t e c c i ó n " of ic ia l de 
a l g ú n d i o s e n c u y o n o m b r e s e c e l e b r a n c ie r tos r i tos — c o m i d a s sagradas , 
l ibac iones y cosa s po r e l e s t i l o—, ¿ q u é i m p o r t a ? "Y, ¿ p o r q u é — d i c e ella, 
e n e f e c t o — los c r i s t i anos t e n e m o s q u e s e p a r a r n o s d e n u e s t r o s g r e m i o s 
p r o f e s i o n a l e s p o r u n r i d í cu lo e s c r ú p u l o d e c o n c i e n c i a ? E s u n su ic id io 
e c o n ó m i c o y vocac iona l . ¿ N o ser ía m á s realista r econocer con P a b l o (1 Co 
5 : 1 0 ) q u e p a r a log ra r a p a r t a r n o s p o r c o m p l e t o d e los pecado re s , los 
cr is t ianos ' t endr í amos q u e s a l i m o s del m u n d o ' ? ¿ P o r q u é n o a c o m o d a r n o s 
un p o c o a las c o n d i c i d o n e s i m p u e s t a s po r n u e s t r a c u l t u r a ?" ( F o u l k e s 
1 9 8 9 : 4 1 ) 

Es evidente que la herejía conformista y proimperialista había crecido más 
en Tiatira que en las congregaciones antes mencionadas, en parte gracias a la 
autoridad "carismática" de esta falsa profetisa. Esa situación ya llevaba tiempo. 
Aparentemente Juan mismo había pronunciado un juicio profético contra 
"Jezabel" pero ella no mostró disposición alguna de arrepentirse. Ahora la 
congregación está dividida entre los seguidores de Jezabel (sus amantes e 
hijos) y "el resto de los que están en Tiatira, es decir, a ustedes que no siguen 
esa enseñanza ni han aprendido los mal llamados 'profundos secretos de 
Satanás"' (2:24). A este remanente fiel el Señor sólo les ordena: "retengan con 
firmeza lo que ya tienen", absteniéndose de toda práctica idolátrica, cueste lo 
que cueste, "hasta que yo venga" (2:25). 

La gravedad de esta amenaza teológico-ética e ideológica en Tiatira puede 
medirse por la severísima advertencia que Cristo dirige a Jezabel y su gente: 



O' 

EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS ( 2 : 1 - 3 : 2 2 ) 1 1 7 

"La voy a postrar en un lecho de dolor, y a los que cometen adulterio con ella 
los haré sufrir terriblemente, a menos que se arrepientan de lo que aprendieron 
de ella. A los hijos de esa mujer los heriré de muerte." A Jezabel, que había 
echado a sus amantes en la cama con ella92, ahora Dios va a echarla {bailó) en 
cama de enfermedad.93 A los amantes de Jezabel el Señor los arrojará a una 
gran tribulación, aunque les dará la oportunidad de arrepentirse de los pecados 
de Jezabel. A los hijos de ella, en cambio, Dios les dará una muerte trágica, 
probablemente por pestilencia (quizá una alusión a la muerte de los 
primogénitos de los egipcios). Si de hecho el pasaje pretende distinguir entre 
los dos grupos, los amantes aquí serían los que no habían pasado de un "affair" 
con esta herejía (lo que llamaríamos "simpatizantes" de su doctrina) y que 
participaban en las prácticas paganas que convenían para sus intereses. Los 
hijos podrían entenderse como los que eran "carne y hueso" con ella, discípulos 
hasta las últimas consecuencias, que se dedicaban a promover sus nefastas 
enseñanzas dentro de la congregación.94 

En este castigo a Jezabel y su gente todas las iglesias verán que Cristo es 
"el que escudriña la mente y el corazón", y que tratará a cada uno "de acuerdo 
con sus obras". Como hemos señalado arriba, éstas son dos prerrogativas de 
Dios mismo que aquí se le atribuyen a Cristo. Aparentemente la influencia de 
"Jezabel" se había extendido mucho más allá de Tiatira, ya que su castigo será 
una lección para todas las iglesias. 

La frase "profundos secretos de Satanás" podría ser una variante irónica de 
un reclamo nicolaíta de conocer "las profundidades {ta bathea) de Dios". Más 
adelante la pretensión de manejar "las profundidades" {ta bathé, supuestamente 
de Dios; cf. 1 Co 2:10) caracterizará a los movimientos gnósticos. Juan insiste, 
en cambio, que esos secretos esotéricos no son de Dios sino de Satanás. Por 
otra parte, la frase parece ser la cita exacta de la enseñaza de Jezabel: "lo que 
ellos llaman las profundidades de Satanás" (RVR). En ese caso el grupo se 
jactaba de conocer secretos satánicos y animaba a los iluminados a ir hasta el 
fondo del mal para desafiar al diablo y probar la plenitud de la gracia y la 
revelación divina en ellos. Concretamente, podrían participar plenamente en 

Ramsay (1904:352) y otros ven aquí un contraste con el sofá de banquetes (kliné) y no con la 
cama de adulterio. Una inscripción de Tiatira indica que se veía incorrecto que una mujer se sentara 
a comer públicamente con los hombres (Blaiklock, Zond V:744). Es más probable que el contraste 
sea con la fornicación espiritual de Jezabel y sus amantes. Si el grupo hubiera cometido actos 
sexuales inmorales, en sentido literal, es casi imposible que Jezabel habría alcanzado tanta 
aceptación entre las iglesias o que Cristo habría elogiado tanto a esta congregación (2:19). Ver 
arriba, n. 6. 
53 "Arrojar en cama" (RVR) es un hebraísmo que significa postrar en cama de enfermedad (Charles 
1920:71s.). Aune (1997:205) cita un amuleto de la Geniza de Cairo en el mismo sentido. 
94 La referencia a "hijos" parece ser una alusión a "los hijos de los profetas" del Antiguo Testamento. 
Jezabel mataba a los hijos de los profetas (1 R 18:4, 13), pero ahora los "hijos" de ella morirían 
como ocurrió con los profetas de Baal en manos de Elias (1 R 18:40). 



' 1 APOCALIPSIS 

I¡I sociedad pagana aun siendo ésta satánica, ya que su bautismo los 
protegería.95 

A los vencedores el Señor se les extiende una doble promesa. En primer 
lugar, "al que salga vencedor y cumpla mi voluntad hasta el fin le daré 
autoridad sobre las naciones —así como yo la he recibido de mi Padre—". 
Juan entiende, al igual que Pablo, que Cristo ha vencido y ya reina sobre el 
mundo (1 Co 15:25). Además, Cristo promete compartir con los fieles esa 
autoridad sobre las naciones. En los Evangelios Jesús había hecho una promesa 
similar a sus apóstoles, porque habían permanecido con él en sus pruebas: "en 
la renovación de todas las cosas, cuando el Hijo del hombre se siente en su 
trono glorioso, ustedes que me han seguido se sentarán también en doce tronos 
para gobernar a las doce tribus de Israel" (Mt 19:28)."" Lucas 22:29 amplía esta 
promesa con las palabras: "Yo mismo les concedo un reino, así como mi Padre 
me lo concedió a mí". Pablo, hablando precisamente de litigios ante las 
autoridades judiciales del Imperio Romano, pregunta a los corintios: "Acaso 
no saben que los creyentes juzgarán al mundo?" (1 Co 6:2). 

Juan amplía aquí la enseñanza de su prólogo: Jesucristo es ya el soberano 
de los reyes de la tierra (1:5) y comparte ese poder real con nosotros (1:6; 
5:10). En 12:5 y 19:15 el Apocalipsis reitera este poder real de Cristo, con la 
misma alusión al Salmo 2:9. La conclusión de la séptima carta (a Laodicea) 
afirma en palabras similares la participación de los fíeles en el Reino de Cristo 
(3:21), y el capítulo 20 anuncia que los mártires reinarán y juzgarán con el 
Señor por mil años (20:2, 6). Dentro del contexto del libro, es inconcebible que 
todas estas expresiones no se tomaran como una desautorización del poder 
político del Imperio Romano y la postulación del Reino de Dios como sistema 
alternativo. Los que resisten valientemente a la idolatría imperial, negándose 
aun a pertenecer a los gremios, compartirán con Cristo todo poder en el futuro. 

El agregado "las gobernará con puño de hierro; las hará pedazos como a 
vasijas de barro" viene obviamente con la alusión al Salmo 2:8-9.97 En su 
contexto el salmo se refería a la entronización del rey y su triunfo decisivo 
sobre todos los rivales y enemigos que solían presentarse al inicio de un 
reinado. Es obviamente lenguaje simbólico con algo de hipérbole oriental. No 
debe malentenderse en el sentido de un futuro reino dictatorial de Jesús. Bien 
interpretada, la frase no describe el estilo de gobierno de Cristo sino su segura 
y aplastante victoria sobre las fuerzas del mal, estableciendo así para siempre 
su reinado. 

55 Caird (1966:45). Esto parece ser una enseñanza pregnóstica. Un siglo después los ofitas 
(adoradores de la serpiente, símbolo de sabiduría) promulgarían una doctrina similar. 

En el pensamiento hebreo, tanto "juzgar" como "pastorear" pueden ser sinónimos de "gobernar"; 
cf. los "jueces y liberadores" que gobernaban a Israel antes de la monarquía (Jue 2:16). 
" Según la vocalización que se le ponga, el verbo del Sal 2:9 puede significar tanto "romper" como 
"pastorear" (Aune 1997:210). 



EL HIJO DE HOMBRE MAMDA MENSAJES A LAS IGLESIAS ( 2 : 1 - 3 : 2 2 ) 1 2 3 

La LXX hace otra lectura del verbo "quebrantarás" en Salmo 8:9 y lo 
traduce como "pastorearás" (poinmaneí), lo cual aparece también aquí (2:27a 
gr). De hecho, ese verbo griego muchas veces significaba "gobernar, regir", y 
R. H. Charles (1920 1:75) sostuvo que para Juan tenía también el sentido de 
"devastar, destrozar". El contexto de nuestro pasaje muestra que el autor está 
pensando en la destrucción final del sistema inicuo encarnado en el Imperio 
Romano. La frase expresa el juicio divino sobre la bestia y sus aliados. En ese 
juicio participarán también los fieles. 

Para los creyentes de Tiatira, seducidos por la voz de Jezabel y tentados a 
participar al menos en los gremios, el mensaje sería claro. Tanto Jezabel como 
el Imperio son mentirosos y están al servicio de Satanás. El sistema que tanto 
les atrae está destinado a una destrucción total. Los que son fieles a Cristo y no 
contemporizan con César juzgarán y reinarán con su Señor. 

Al vencedor Cristo le extiende una segunda promesa: "También le daré la 
estrella de la mañana" (2:28). Es difícil precisar el sentido de esta frase como 
también explicar la razón de su presencia en la carta. Farrer brinda una 
explicación bastante convincente (1964:76), seguida también por Ford 
(1975:407), Mounce (1977:107) y otros. Explica la combinación de las dos 
promesas por una característica importante de estas cartas: la de avanzar por 
asociación mental de palabras e ideas. En este caso la mente del autor habría 
pasado de la "vara" del Salmo 2:9 a una expresión parecida en la profecía de 
Balaam en Números 24:17: "Una estrella saldrá de Jacob; un rey surgirá en 
Israel". Además del concepto común de "cetro", este pasaje vendría a colación 
tanto por ser otra de las más importantes promesas de la dinastía davídica, igual 
que el Salmo 2, como también por la asociación con Balaam (central a la carta 
a Pérgamo).98 

Por otra parte, en 22:16 Juan identifica a Jesús como "la raíz y la 
descendencia de David, la brillante estrella de la mañana" (cf. 2 P 1:19; Le 
1:78s. BJ). Como estrella matutina, en medio de la noche oscura, Cristo es 
señal del "amanecer de la claridad eterna", según la expresión de J. A. Bengel 
en su comentario del Apocalpisis (1740). "Donde su luz brilla, es siempre 
mañana." 

A partir de esta carta la exhortación a escuchar ("El que tenga oídos, que 
oiga lo que el Espíritu dice a las iglesias") pasa a ocupar la posición final en la 
carta, después de la promesa al vencedor. Farrer (1964:78) ha señalado que 
esta transposición logra una simetría de quiasmo* entre el final de la carta a 
Tiatira y el inicio de la epístola siguiente. Una termina con la estrella, el 

98 Según Lilje (1957:87), Venus, como también el sol naciente, eran símbolos de dominio mundial. 
Tales conceptos parecen subyacer el relato de los magos (Mt 2:2). En Babilonia, Ishtar como estrella 
vespertina representaba la muerte, y como estrella matutina, la resurrección; cf. Dn 12:3; 1 En 
104.2; 2 Bar 51.10; 4 Esd 7.97 (Rist 1957 XII:390). Cf. Aune (1997:212s.). 



I :>A APOCALIPSIS 

Espíritu y las iglesias (2:28-29), mientras que la siguiente comienza con la 
iglesia, el espíritu y las estrellas (3:1). 

Más importante parece ser el cambio de énfasis pastoral que introduce esta 
transposición. Mientras las tres primeras cartas terminaron con la nota 
esperanzadora de las promesas, las cuatro finales (y especialmente la última de 
todas, a Laodicea) terminarán con la advertencia solemne de no dar oídos 
sordos a la voz del Señor. 

CUANDO "BUSINESS IS BUSINESS"SIGNIFICA IDOLATRÍA 

La congregación de Tiatira se encontraba ante un poderoso dúo 
amenazante: el interés económico secundado por la falsa profecía. Quizá 
nada descubre más ¡ncriminadoramente las idolatrías veladas del corazón 
que las actitudes económicas de los cristianos y las instituciones religiosas. 
Todos llevamos la billetera y la cuenta bancaria muy cerca del corazón. El 
pecado más extendido y menos reconocido en la Iglesia hoy es la "avaricia, 
la cual es idolatría" (Col 3:5). 

William Barclay (1957:71 s.) ha comentado que "la situación en Tiatira es 
curiosamente moderna". La tentación idolátrica de los gremios industriales 
y comerciales de Tiatira, por ejemplo, puede verse hoy en las cámaras de 
comercio que han engendrado los escuadrones de la muerte en varios países, 
o en sindicatos corruptos y violentos en otros casos. Lo "normal" es poner el 
interés económico por encima de la voluntad del Señor, "el Reino de Dios 
y su justicia". 

Hay muchas maneras de "fornicar" con el sistema idolátrico, sacrificando 
la fidelidad al Señor sobre el altar del beneficio material. En muchos países, 
la única manera de sobrevivir es sobornar a las autoridades corruptas, 
muchas veces los mismos militares que masacran al pueblo. En El Salvador, 
bajo el gobierno "democristiano" de Napoleón Duarte, un evangélico que no 
estaba dispuesto a ser partícipe de tal juego se deshizo de su negocio en vez 
de negar al Nombre. Como cristiano, no estaba dispuesto a "fornicar" con el 
sistema corrupto e injusto. 

Otras veces el "sacrificio" que pide el sistema económico es sexual, en 
sentido literal. Es conocido que muchas de las más grandes empresas ofrecen 
"servicios sexuales" en diferentes formas para sus grandes clientes. En 
muchas industrias y oficinas, el mismo sistema prevalece en escala menor. 
Más de una creyente fiel ha sacrificado posibilidades de promociones y 
mejores sueldos porque se ha negado a ofrecer "favores sexuales" al gerente 
o a su superior inmediato. Otras hacen pequeñas concesiones (como era 
comer cosas sacrificadas), dejándose manosear o tolerando el acoso sexual 
sin mostrar su protesta. Igualmente en muchas universidades y colegios, las 



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS ( 2 : 1 - 3 : 2 2 ) 1 1 7 

alumnas (y hasta alumnos) son seducidas por sus profesores. Si no ceden, 
saben que podrían perder el curso. 

El mismo sistema de "cosas ofrecidas a ídolos" y "fornicación" (tanto 
sexual como ideológica) predomina hoy en muchos de nuestros países, y 
obliga a los creyentes a hacer opciones muy difíciles. Algunos "nicolaítas" se 
arreglan de una u otra manera con tal de no perjudicar sus intereses 
económicos. Otros, dispuestos a perder todo si es necesario, rechazan tal 
idolatría y como Antipas confiesan el Nombre hasta las últimas 
consecuencias. 

¡CUIDADO CON LAS FALSAS PROFECÍAS! 

El conflicto en Tiatira era una confrontación de profetas: Juan de Patmos, 
que escribe directamente en nombre del Señor (¡cosa atrevida!), y Jezabel, 
que también pretende hablar una palabra de autoridad divina. En la carta a 
Pérgamo la alusión a Balaam (2:14) se ubica también en el terreno del 

99 profetismo antiguo. 
En nuestra época hemos presenciado un renacer de los dones 

carismáticos, muy especialmente en América Latina. Gracias a Dios por eso, 
pero velemos para que el Espíritu nos oriente también hacia el buen uso de 
estos dones con el propósito de la sana edificación del cuerpo de Cristo. 
Específicamente, han florecido profecías, aunque no siempre se conforman 
a las Escrituras y a veces caen en flagrante contradicción con la Palabra. 

¿Qué pensar, por ejemplo, cuando un pastor costarricense cae en 
adulterio pero asegura que fue por órdenes proféticas del Espíritu Santo, y 
funda una nueva denominación sobre la base del amor libre carismático? 
¿Podría el Espíritu Santo de las Escrituras estar inspirando tales "revelaciones" 
de libertinaje sexual? ¿O qué pensar cuando otra denominación, por cierto 
muy numerosa y pujante, recibe profecías de que sólo ellos son "la esposa 
del Cordero" y los demás evangélicos sólo son simples "acompañantes de la 
novia"? La misma denominación recibió otra profecía de que al morir Jesús, 
su deidad lo abandonó (antigua herejía gnóstica) y su cuerpo se puso negro 
(mezcla de racismo y versión protestante de los muchos cristos negros 
católicos). Podrían multiplicarse los casos de profecías dudosas en las 
iglesias evangélicas latinoamericanas. 

Pablo reconoce el valor del don de la profecía pero da instrucciones para 
su buen uso (1 Co 14:29ss.): el que está profetizando ceda la palabra a otro 
que reciba una revelación, y que hablen dos o tres "y que los demás 

99 Sobre el profetismo ver Alonso Schókel (19801:2-89); NIDOTT1V: 1067-1078; Coenen 111:413-
420; Floristán 1983:830-840; von Rad 1973II. Sobre falsa profecía, NIDOTTW: 1076-1078; Alonso 
Schókel 1:49-56; Floristán 836. Sobre "La profecía hoy", Floristán 839s. 



' 1 APOCALIPSIS 

examinen con cuidado lo dicho". A diferencia de la palabra profética 
inspirada, la profecía congregacional es falible y debe ser evaluada 
críticamente por toda la comunidad. En nuestros días abundan por todos 
lados las pretendidas profecías, pero muchas veces brilla por su ausencia el 
don de discernimiento entre profecías falsas y profecías que vienen de Dios. 

Prácticamente desde sus inicios el profetismo bíblico se confrontó con su 
contraparte de la profecía falsa.100 Y ésta muchas veces convencía más y con 
mayor facilidad a Israel. El profeta verdadero solía ir contra la corriente y 
contra el consenso de la opinión pública. Cuestionaba lo que los demás 
daban por sentado y estaba en medio del pueblo como su conciencia 
intranquila, un "examinador" de su vida (von Rad 1973:103). Por eso los 
profetas vivían en luchas continuas, rechazados por el pueblo, y a menudo 
morían violentamente (Mt 23:31, 35, 37). 

En cambio, el falso profeta decía al pueblo lo que ellos querían escuchar 
y no lo que Dios le mandaba decir. La falsa profecía se acomoda, 
tranquiliza. En las palabras elocuentes de Luis Alonso Schókel: "El falso 
profeta no proclama Ja voluntad del Señor en términos apropiados al 
momento histórico. Anuncia los consabidos dogmas, a menudo falsificados, 
de un dios bonachón ... propenso a fáciles misericordias" (1980:55). 

González Ruiz describe el "dios" de la falsa profecía hoy como "un Dios 
vergonzante, que mendiga su inserción en la modernidad y para ello tiene 
que demostrar su 'utilidad'". En cambio, el verdadero Dios es "un Dios 
gratuito y prejudicial, un Dios que puede presentarse como 'escándalo' y 
como 'estulticia' a la vez (1 Co 1:23)" (en Floristán 1983:839). 

El profeta verdadero y el profeta falso afirman con igual confianza que 
proclaman !a Palabra del Señor. Oudenrijn señala acertadamente que no 
puede haber "pruebas" externas para discernir al profeta verdadero (citado 
por Alonso Schókel 1980:55). Ellas no valen nada si la doctrina del profeta 
es falsa (Dt 13:1-3). La mayor parte de los cumplimientos venían después de 
la muerte del profeta y sus oyentes. A corto plazo, si la profecía no se 
cumplía, el profeta era falso, pero el cumplimiento no garantizaba 
necesariamente que era un profeta verdadero (13:2). El criterio definitivo es 
más bien la analogía fidei que examina al profeta por su fidelidad a la 
Palabra de Dios ya conocida.101 

En unos párrafos muy hermosos González Ruiz dice que el profeta 
verdadero tiene que ser "un hombre de Dios" y de oración, pero también 
debe escudriñar las señales del tiempo (Floristán 1983:839). El verdadero 

,0" Dt 13:lss.; 18:15ss.; Jer 14:14; 27:15; 9:9, 21; Is 28:10-15. 
101 Es, en efecto, lo mismo que ordena Pablo en 1 Co 14, y lo que expusieron los reformadores bajo 
el tema "el Espíritu y la Palabra". 



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS ( 2 : 1 - 3 : 2 2 ) 1 1 7 

profeta se caracteriza por su comportamiento a favor de "aquellos ciegos, 
cojos, mudos y pobres a los que va siempre dirigido el auténtico oráculo 
profético". El verdadero profeta profetiza en función del Reino de Dios y su 
justicia, no de otros intereses. En contraste, algunos dicen: "Señor, señor. . . 
hemos profetizado en tu nombre", pero él los despedirá con un severo 
"¡aléjense de mí, hacedores de maldad!" (Mt 7:21 -23). 

Hoy, dentro del seno de la Iglesia, "profetizan" más de un Balaam y una 
Jezabel. Sus profecías agradan a todos y no hieren a nadie. Como Jezabel 
decía: "Yahvé sí, pero Baal también", éstos dicen: "Cristo sí, pero Mamón 
también". Frente a Jezabel, un Elias decía: "Yahvé o Baal, uno o el otro 
porque no se puede servir a ambos". Hoy la voz de Elias nos llama desde el 
monte Carmelo a definir sin ambages nuestros compromisos y no seguir a las 
voces seductoras de la falsa profecía. 

e. Cristo habla a la congregación de Sardis: 
Una iglesia famosa, pero muerta (3:1-6) 

'"Escribe al ángel de la iglesia de Sardis: 

Esto dice ei que tiene los siete espíritus de Dios y las siete 
estrellas: Conozco tus obras; tienes fama de estar vivo, pero en 
realidad estás muerto. ^Despierta! Reaviva lo que aún es 
rescatable, pues no he encontrado que tus obras sean perfectas 
delante de mi Dios. '5Así que recuerda lo que has recibido y oído; 
obedécelo y arrepiéntete. Si no te mantienes despierto, cuando 
menos lo esperes caeré sobre ti como un ladrón. 

''sin embargo, tienes en Sardis a unos cuantos que no se han 
manchado la ropa. Ellos, por ser dignos, andarán conmigo vestidos 
de blanco. SE1 que salga vencedor se vestirá de blanco. Jamás 
borraré su nombre del libro de la vida, sino que reconoceré su 
nombre delante de mi Padre y delante de sus ángeles.'"El que 
tenga oídos, que oiga lo que el Espíritu dice a las iglesias. 

Sardis era una ciudad muy antigua, fundada unos mil doscientos años antes 
de Cristo. Homero cantó sus antiguas glorias. Su situación estratégica en el 
cruce de cinco rutas comerciales y como terminal occidental del Gran Camino 
Real que llegaba desde Susa le proporcionaba grandes ventajas económicas. 
Por otra parte, en la época de la formación de las ciudades griegas de Asia era 
tal el poderío económico de Sardis, que otras ciudades se fundaron sobre los 
ríos que posibilitaban una fácil comunicación fluvial y terrestre con esa 
megápolis de la época (cf. Eva Matthews Sanford, 1938:125). 

Sardis fue la capital del reino lidio y alcanzó su apogeo en tiempos de 
Creso (560 a.C.), cuyo nombre era sinónimo de riqueza. Excavaciones 



' 1 
125 APOCALIPSIS 

arqueológicas han descubierto muchas joyas muy lujosas que dan un índice de 
su opulencia. En la época persa fue la ciudad más grande de la región, famosa 
por su comercio en textiles de lana. Después pasó tres siglos en casi total 
insignificancia, y el surgimiento de Pérgamo le quitó su liderazgo regional. 
Bajo Roma recuperó su holgada posición económica pero nunca su preeminencia 
política ni sus antiguas glorias. Sin embargo, añoraba su grandeza perdida como 
"la primera metrópolis de Asia", según rezaban sus monedas. 

Otro distintivo geográfico de Sardis era sy escarpada acrópolis que se 
alzaba casi perpendicularmente hasta unos cuatrocientos metros por encima de 
la sabana aluvial del río Hermo. En aspectos de seguridad, podríamos 
compararla con la Machu Picchu de los incas peruanos. Pero las dos ventajas 
geográficas de Sardis eran también su constante tentación. Parece que la 
riqueza fácil y la ilusión de invencibilidad militar producían en ellos una falsa 
confianza y un cierto letargo. Su gente tenía fama de liviana y lujuriosa. 

Como en las demás cartas, Jesús se presenta aquí con atributos derivados 
del primer capítulo (1:4, 16, 20). En primer lugar, es "el que tiene los siete 
espíritus de Dios" (3:1). Cristo se dirige a la congregación de Sardis como 
portador de la plenitud de poder del espíritu vivificante, única esperanza para 
una comunidad muerta, por mucho que ella ostente la etiqueta de estar viva. 
Los siete espíritus que según 1:4 están ante el trono de Dios Padre están a la 
vez en la mano derecha del Hijo (3:1, por analogía con las estrellas), y son 
como los ojos de su cabeza (5:6). Este es otro ejemplo de la manera en que el 
Apocalipsis asimila la figura de Cristo a la de Dios Padre (Rist 1957 XI1:391). 
En el judaismo tardío las dos funciones más importantes del Espíritu eran la de 
inspirar mensajes proféticos (cf. 3:6) y la de avivar a los muertos (cf. 3:1; 
Beasley-Murray 1974:94-95). 

En segundo lugar, Cristo se presenta como "el que tiene ... las siete 
estrellas" (3:1), las mismas congregaciones en la trascendencia de su posición 
en Cristo (cf. 1:16). El es Señor de las iglesias: tiene las estrellas en su mano 
y anda en medio de los candeleros (2:1). 

Jesús inicia su mensaje con un rapidísimo reconocimiento de la fama de 
esta iglesia: "Conozco tus obras: tienes fama de estar vivo, pero en realidad 
estás muerto" (3:1). Algunos conjeturan que esta frase hace un juego de 
palabras con el nombre de su supuesto obispo, Zósimo ("el que vive") (Bartina 
1967:659; Salguero (1960:356). Más que tales especulaciones, debemos ver 
una referencia a la "buena prensa" y gran popularidad de esta congregación. 
Stott infiere del adjetivo que la congregación de Sardis era grande, respetable 
y de moda, bien llevada y sin polémicas, admirada por su aparente vitalidad 
(Stott 1952:84). 

Pero el Señor no permite que la "opinión pública" desvirtúe su penetrante 
diagnóstico crítico de la realidad. Por primera vez en estas cartas, Cristo 
procede directamente, sin preámbulos, a una severa censura de la 



El HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS ( 2 : 1 - 3 : 2 2 ) 1 1 7 

congregación. El griego de esta introducción se estructura en tres frases 
sencillas y directas: 

C o n o z c o tu s obras : 
n o m b r e t i enes d e q u e v ives , 
!y m u e r t o estás! 

El efecto "staccato" agudiza la severidad de la condena. Este contraste entre 
nombre y realidad, junto con el tema muerte/vida, marcará la pauta en toda esta 
carta. 

La condición de esta iglesia se diagnostica bajo tres síntomas mortales. En 
primer lugar, está dormida y no vigila, sin duda por confiar en su buena fama 
de "iglesia viva". Pero a pesar de la buena imagen que ellos tenían, Cristo tiene 
que llamarlos a despertarse y a rescatar lo que estaba moribundo entre ellos, ya 
que ni siquiera se llegaban a dar cuenta de su estado agónico (3:2).102 En 
segundo lugar, los caracteriza una banal mediocridad espiritual. Es como si 
Cristo dijera: "tú no llevas a feliz término ante mi Dios nada de lo que haces" 
(3:2). Dejan todo a medio hacer; no llevan nada hasta las últimas 
consecuencias. En tercer término, la mayoría de ellos han manchado sus ropas 
(3:4), probablemente en componendas con el culto al emperador (que florecía 
en Sardis) o a Cibele. 

La mediocridad blandengue de ellos y su cobarde indefinición ante la 
idolatría explican que en esta carta no aparece el menor indicio de oposición, 
ni por parte de la sinagoga ni por parte del Imperio. La congregación de Sardis 
era, en frase de G. B. Caird, "el modelo perfecto de cristianismo inofensivo... 
demasiado inocua para que se la persiguiera".103 Beasley-Murray (1974:95) la 
califica como "la encarnación de la mediocridad". ¿Cuántas congregaciones 
hoy, aunque aparentemente muy vivas, tendrían que verse retratadas en este 
espejo de la realidad que les pone su Señor? 

Cristo llama al ángel de la iglesia de Sardis a despertarse: "¡Despierta! ... 
Si no te mantienes despierto, cuando menos lo esperes caeré sobre ti como un 
ladrón" (3:2s.). Este llamado a "ponerse vigilante" (ginou grégoróri) tendría 
que impactar fuertemente a los cristianos de Sardis, pues la historia de su 
ciudad testimoniaba que dos veces su poderosa citadela, aparentemente 
invencible, fue tomada precisamente por la irresponsable falta de vigilancia de 
sus defensores. 

Sardis parecía ser una ciudad inexpugnable, clavada encima de una 
escarpada casi perpendicular, defendida también por un triple muro que aún 

102 Algunos traducen "los que están por morir", tomando el neutro plural de personas (Aune 
1997:216,219). 
103 Caird (1966:48). La cita entera parece captar bien la condición de Sardis: "Ni la controversia ni 
la persecución había perturbado la prosperidad superficial de esta congregación. Conformándose 
con su propia mediocridad, carente tanto del entusiasmo suficiente para abrigar una herejía como 
de la profundidad de convicción como para provocar intolerancia, era demasiado inocua para que 
se la persiguiera." 



127 
APOCALIPSIS 

existe (Pfeiffer 1966:497). Pero precisamente por confiar en esas defensas tan 
seguras, dos veces cayó por sorpresa, sin siquiera luchar por repeler a los 
invasores. Cuando Ciro tomó Sardis de noche (549 a.C.), sus soldados 
encontraron al rey Creso tranquilo en su palacio, lleno de confianza porque en 
el pasado muchos otros atacantes habían fracasado siempre en sus intentos de 
tomar las supuestamente impenetrables defensas. Tres siglos después, Antíoco 
el Grande comisionó a Lagoras con quince soldados más a subir el peñón 
secretamente y abrir desde adentro las puertas de la citadela para tomarla del 
confiado Aqueo (216 a.C.). 

Herodoto relata que el sabio griego Solón había visitado Sardis y advirtió 
a Creso del peligro de su excesiva confianza, ya que nadie debe considerarse 
feliz hasta que llegue el fin de su vida (Hist 1.32). Muy preocupado, Creso 
consultó al oráculo délfico que le vaticinó "que si movía sus tropas contra los 
persas acabaría con un gran imperio" (1.53). Creso jamás imaginó que 
destruiría al suyo propio. Al darse cuenta cuando los hechos le salieron 
totalmente adversos se refugió en su fortaleza en Sardis, siempre confiado de 
estar totalmente seguro en esa cindadela que jamás había caído ante ningún 
atacante. Nada pudo penetrar las fortificaciones psicológicas de la presumida 
confianza de Creso y la ilusoria tranquilidad de Sardis. 

Herodoto prosigue a contar la sensacional toma de Sardis por las tropas de 
Ciro: 

A los catorce días de sitio Ciro mandó publicar en todo el ejército ... que 
el que escalase las murallas sería largamente premiado ... Solamente un 
soldado de Mardis, llamado Hieroeades, se animó a subir por cierta parle 
de la cindadela, que se hallaba sin guardia en atención a que, siendo muy 
escaparado aquel sitio, se consideraba como inexpugnable ... Durante el 
asedio, viendo Hieroeades que un soldado lidio bajaba por aquel paraje a 
recoger un morrión que se le había caído y volvía a subir, reflexionó sobre 
este hecho, y se atrevió al día siguiente a comenzar por allí el asalto, siendo 
el primero que subió a la muralla (1.84). 

Este soldado que sí estaba despabilado condujo a un fuerte contingente de 
atacantes a subir sigilosamente por ese mismo risco que la erosión había 
producido en la formación rocosa, proceso de debilitamiento de la acrópolis al 
que Creso no había dado importancia. Llegando a la cumbre los soldados 
persas sorprendieron a los dormidos lidios y tomaron rápidamente la plaza. 
Creso cayó preso y la ciudad fue saqueada, todo por no ser vigilantes.104 

104 Esta versión de Herodoto no encuentra confirmación en otros autores antiguos, que relatan la 
conquista de otra manera. Pero el elemento común en las distintas versiones es el exceso de 
confianza y la falta de vigilancia. 



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS ( 2 : 1 - 3 : 2 2 ) 1 3 1 

Con el recuerdo de que los somnolientos defensores de Sardis fueron 
sorpendidos de noche una y otra vez, Cristo advierte a la congregación (o más 
estrictamente, al "ángel") que "si no te mantienes despierto, cuando menos lo 
esperes caeré sobre ti como un ladrón" (3:3). La analogía del ladrón suele 
usarse en el Nuevo Testamento para expresar dramáticamente lo sorpresivo del 
retorno de Cristo (la parusía).105 Sin embargo aquí la venida es condicional, 
como también en las amonestaciones a Efeso (2:5) y a Pérgamo (2:16), pues 
su cumplimiento depende de la respuesta de los amonestados. El retorno 
definitivo de Cristo en gloria y poder no dependerá de si los de Efeso o 
Pérgamo o Sardis se arrepienten o no. Aquí el Señor les "advierte más bien de 
una visita histórica de Jesús a estas congregaciones en un futuro próximo para 
ejercer sobre ellos el juicio divino. Y para tales visitas el Juez no manda 
preaviso.106 

Aunque la apostasía de Sardis era generalizada, existía una minoría fiel: 
"Sin embargo, tienes en Sardis a unos cuantos que no se han manchado la ropa" 
(3:4). Aquí vemos el deterioro progresivo que hemos observado desde Efeso 
(que expulsó enérgicamente el nicolaitismo), pasando por Pérgamo y Tiatira 
(donde la herejía era minoritaria, especialmente en Pérgamo), hasta Sardis 
(donde son "unos cuantos" los que siguen fieles, 3:4). El verbo mohíno se 
usaba especialmente para referirse a la impureza sexual o, en sentido extendido 
para el Apocalipsis, la idolatría (cf. 14:4; I Co 8:7; 2 Co 7:1).107 

Sin duda los cristianos de Sardis entendían lo que Juan quería decir con 
"manchar la ropa", como probablemente también las demás congregaciones al 
escuchar en su propia asamblea la lectura de esta carta. Aunque el texto no lo 
especifica, podemos suponer sin mucho riesgo de equivocarnos que se refiere 
a la misma herejía de los nicolaítas. Los cristianos se manchaban al 
acomodarse al ambiente socio-ideológico que los rodeaba, y específicamente 
al culto imperial.108 La mayoría había optado por la linea de menor resistencia 
ante el paganismo del mundo circundante. El conformismo y el entreguismo 
habían contaminado su vida y su testimonio. 

105 Mt 24:43-44; Le 12:39-40; 1 Ts 5:2-4; 2 P 3:10. 
106 Caird (1966:49). A la vez Juan, como Jesús también (Me 13), ve en los juicios intrahistóricos 
una manifestación y un anticipo del juicio final. En el Nuevo Testamento, lo último y lo penúltimo 
son inseparables. 
107 Cf. Beasley-Murray en NCB, ad loe, molúnó ver Kittel, lV:736-7: molusmós en 2 Co 7:1 
significa "la contaminación moral que trae el estar compartiendo estilos paganos de vida"; Coenen 
etal (1971/1980) 11:447-453 ("limpio"). Ver también Zac 3:3-5. 
108González Ruiz (1987:159) relaciona esta frase con los amómoi de 14:5 como referencia a los 
cristianos que se han negado a pactar con la idolatría, especialmente el culto imperial. El tiempo 
aoristo del verbo emolunan en 3:4 podría referirse a una ocasión específica en que otros 
contemporizaron con el culto imperial. 



129 APOCALIPSIS 

Entre los paganos se consideraba un grave sacrilegio presentarse al culto 
divino con ropas sucias.109 En Zacarías 3:3-5, un ángel manda quitarle las 
vestiduras viles al sumo sacerdote Josué y ponerle "ropas de gala" y "mitra 
limpia" para que sea digno de ministrar ante Dios. Nosotros también somos 
reyes y sacerdotes, y debemos vestir ropa limpia para la liturgia de nuestra vida 
ante la presencia de Dios. 

La referencia aquí a vestiduras manchadas podría relacionarse con la fama 
de Sardis por su industria textil y por la inmoralidad y la lujuria, especialmente 
en las orgías callejeras del culto a Cibele. Por otra parte los judíos comparaban 
frecuentemente el carácter moral con las vestiduras limpias. Una bella parábola 
de R. Jicchaq (c. 300) ilustra el tema: 

La s eño ra de un m e n s a j e r o real s e a d o r n a b a c u i d a d o s a m e n t e c a d a día. Sus 
vec inas l e dec ían : "Tu h o m b r e no es tá aquí , ¿ p a r a qu ién es tás a d o r n á n d o t e 
t a n t o ? " P e r o e l la les c o n t e s t ó : " M i e s p o s o es m a r i n e r o , y en cua lqu ie r 
m o m e n t o q u e e l v i e n t o le f a v o r e z c a , é l a p a r e c e r á de r e p e n t e y es ta rá an te 
m í ; ¿ n o e s m e j o r q u e me e n c u e n t r e be l l a y no f ea?" As í t e n g a n sus ropas 
b l a n c a s en t o d o t i e m p o (Ec 9 :8 ) , i.e. p u r a s de p e c a d o , y no fa l te acei te 
s o b r e tu c a b e z a ( F x 9 :8) , o sea , c u m p l i m i e n t o de la ley y b u e n a s ob ra s 
( S t r B 111:794). 

Una parábola de Sabaf 152b cuenta que un rey repartió trajes reales entre 
sus servidores. Los prudentes guardaron esos vestidos limpios en un cofre; los 
insensatos fueron al trabajo con los trajes reales. Cuando el rey pidió sus 
vestidos, dijo de los prudentes: "Que mis vestidos se pongan en el tesoro [R. 
Rasi comenta: bajo el trono de gloria] y que éstos se vayan en paz a sus casas". 
De los insensatos dijo el rey: "Que manden a los lavanderas mis vestidos y que 
ésos sean arrojados en la cárcel" (R. Rasi comenta: la lavandería es la gehena, 
la cárcel son las tinieblas de afuera).110 

A este remanente fiel que no había manchado su vida con el conformismo 
y el entreguismo de los demás el Señor le hace una promesa especial: "Ellos, 
por ser dignos, andarán vestidos de blanco" (3:4). Este es el único caso en que 
el Señor pone la promesa antes de la fórmula del vencedor; después de la 
fórmula repite una promesa casi idéntica. Probablemente ambas son 
escatológicas*, pero el hecho de anteponerse al premio a los mártires 
("vencedores") aclara que la promesa de victoria eterna no es sólo para los que 

109 Bartina (1967:659); Ford (1975:409). Aune (1997:222) cita a 1 ApStg 28.16s.: "caminabas en 
lodo y tus vestidos no se mancharon". Cf. Mt 22:11: se expulsa al hombre que se presentó a la boda 
sin estar vestido apropiadamente. 
110 de la Maisonnueve 1985: 26-27. R Jochanan (m. 279) decía: "Cuando me muera, vístanme con 
una ropa que no sea ni blanca ni negra; si me levanto entre los justos, no tendré que avergonzarme 
(porque mi ropa no es negra) y si me levanto entre los malhechores, no tendré que avergonzarme 
(porque mi ropa no es blanca)", StrB 111:795. Shabat, cf. Ford 409: Shabbath 152-153. 



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS ( 2 : 1 - 3 : 2 2 ) 1 3 3 

entregan su vida por Cristo. Todos los fíeles, igual que los mártires, "son 
dignos". Cada creyente que se viste aquí y ahora con las vestiduras blancas del 
carácter cristiano y la fidelidad constante a su Señor, sea o no mártir, se pondrá 
las ropas luminosas de gloria en el día de su venida. Los que andan fielmente 
con el Señor ahora, andarán con él vestidos de blanco y el Cordero los guiará 
a fuente de aguas de vida (7:9, 17). 

Blanco era el color del día de la victoria, el color designado para las 
procesiones triunfales de los emperadores. De la misma manera los fíeles 
formarán el séquito de Jesucristo en su marcha triunfal. En el Apocalipsis el 
color blanco se atribuye a Cristo (1:14: su cabello), los ángeles (15:6) y los 
elegidos (19:14). A la semejanza de su Señor (1:16), los justos resplandecerán 
como el sol en la resurrección (Mt 13:43; Sal 104:2; Fil 3:21). En la 
transfiguración de Cristo, "su ropa se volvió de un blanco resplandeciente 
como nadie en el mundo podría blanquearla" (Me 9:3). '" En una ciudad de 
tintoreros, la figura de una perfecta blancura expresaría con gran fuerza y 
belleza el privilegio de los fíeles de compartir eternamente, como por reflejo, 
la gloria de su Señor y Salvador. 

La carta termina extendiendo una triple promesa a quien es fiel hasta la 
muerte: "El que salga vencedor se vestirá de blanco. Jamás borraré su nombre 
del libro de la vida, sino que reconoceré su nombre delante de mi Padre y 
delante de sus ángeles" (3:5). La promesa recoge, en orden invertido, la 
vestidura blanca de 3:4b y el "nombre" de 3:4a (griego). Va en contraste 
también con las ropas manchadas de 3:4 y el "nombre" ficticio de 3:1. Así en 
esta carta las asociaciones verbales giran en torno a los términos clave de 
"nombre", "vestidura", y el binomio muerte/vida (3:1,2, 5). Las tres promesas 
significan básicamente lo mismo: la vida eterna. 

El término "libro de la vida" era muy común entre los hebreos para señalar 
el registro de los pobladores de una ciudad (Is 4:3; cf. Sal 139:16). Según la ley 
del levirato, un cuñado debe tener hijos con la viuda de su hermano muerto 
"para que el nombre de éste no sea borrado de Israel" (Dt 25:5). El nombre de 
una persona se borraba del registro de ciudadanos cuando moría (Ex 32:32-33) 
o perdía la ciudadanía por castigo (Ez 13:9) (Mounce 1977:113; Aune 
1997:223). Después el "libro de la vida" llegó a referirse a los redimidos como 
pueblo escatológico* de Dios (Dn 12:1; Le 10:20; Fil 4:3; Heb 12:23; Ap 
21:27; 1 En 47.3). Aunque algunas fuentes pseudoepigráficas hablan de dos 
libros, uno de los escogidos y otro de los rechazados, las Escrituras sólo se 

111 También en la teología de Qumrán, el premio para los fieles será "gozo eterno en vida perpetua, 
corona gloriosa, vestidura de honor en luz eterna" (1QS 4.7s.; citado en Ford 1975;413). 



131 APOCALIPSIS 

relien."! al libro de la vida.112 Con un enfático doble negativo, nuestro pasaje 
afirma que Dios no borrará nunca el nombre del creyente fiel. 

Finalmente, Cristo promete que él mismo confesará el nombre del discípulo 
fiel delante de Dios su Padre y delante de sus ángeles. Esta frase, como 
también el anuncio de venir como ladrón (3:3), es un claro eco de los 
sinópticos (Mt 10:32; Le 12:8). Cristo confesará ante Dios y los ángeles los 
nombres de los que han confesado a Cristo ante los jueces y gobernadores del 
Imperio Romano. La idea esencial de la triple promesa es que el martirio 
garantiza la vida eterna, sin pasar por el juicio final. 

LA "IMAGEN" TAMBIÉN PUEDE SER ÍDOLO 

En nuestro tiempo moderno, camino a la posmodernidad, la palabra 
(¡ogos) va perdiendo valor y peso, devaluándose igual que muchas monedas 
latinoamericanas. El vacío que deja es reemplazado por la "imagen". Lo más 
importante para un político hoy no es su carácter, ni sus proyectos o 
convicciones; lo importante es su "imagen". En función de eso existen 
especialistas, bien preparados para crear buenas imágenes, ya sean de 
políticos, artistas, jabón o pasta dental. Hoy hay toda una industria de 
imágenes para el consumo público. 

La iglesia de Sardis gozaba de "buena imagen": tenía fama de ser una 
iglesia muy viva. Ni ellos ni los demás se ciaban cuenta de que en realidad 
estaba muerta. Hoy también, contagiados por el mundo que nos rodea, 
solemos guiarnos por las apariencias y la fama de una u otra iglesia o de 
diferentes pastores o predicadores. Muchos evangélicos van de una 
congregación a otra como si fuesen cafeterías, tras la última atracción 
eclesial. Y si nosotros (¡gran predicador!) o nuestra iglesia (iglesia grande, 
viva y exitosa) gozamos de esa buena fama, estamos más que contentos. 
¿Qué más podríamos desear? 

Pero lo que vale no es lo que otros piensan de nosotros, ni lo que 
nosotros pensamos de nosotros (buena imagen propia), sino lo que Cristo 
piensa de nosotros. Cristo contrasta dramáticamente el "nombre" de Sardis 
(apariencias, reputación, "imagen") y "las obras" de ellos (la realidad de su 
condición). Ese "buen nombre" no constituye de ninguna manera un "buen 
testimonio" ante el Señor. 

La ética bíblica parte de los dos primeros mandamientos: no adorar a 
otros dioses (idolatría) y no hacer imágenes (Ex 20:3s.). Dios mismo dijo a 

112 Según Jub 30.22, a los rebeldes Dios les quitará su nombre de las tablas celestiales de los salvos 
(cf. Jub 19.9) y lo escribirá en la lista de sus enemigos. Rosh Hashanah 1.49 habla de un libro de 
los justos, otro de los injustos y un tercero de los indecisos. En contraste, como comenta Barth, el 
libro de Dios tiene una sola columna, la de la vida (CharchDog 2/2 1957:16). 



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS ( 2 : 1 - 3 : 2 2 ) 1 3 5 

Israel, hablando de su propia revelación en Sinaí: "mas a excepción de oír 
la voz, ninguna figura visteis" (Dt 4:12, 15; cf. Ex 19:16-18). Para la fe de 
Israel, esa diferencia era fundamental. La imagen es de fabricación humana 
y fácil de manipular; la voz de Dios en cambio nos ordena y nos obliga, y no 
se deja manejar. 

La buena fama de Sardis vino como resultado de acomodarse, 
esquivando el escándalo de la cruz (1 Co 1:18-31). Cuando las iglesias o los 
pastores se afanan y se obsesionan por su propio "nombre", reaparece en 
ellos el espíritu de Babel: "hagámonos un nombre" (Gn 11:4). En cambio, el 
buen testimonio consiste en seguir a Cristo hasta el vituperio y la muerte, y 
saber con Abraham que el Señor mismo será testigo de nuestra fidelidad (Ap 
3:5; Gn 12:2: "engrandeceré tu nombre"). Dios no nos pide ni éxito ni fama 
sino fidelidad. A su palabra, que nos dirige como Señor soberano, tenemos 
que responder con nuestra palabra (logos) de obediencia (Heb 4:1 2s.). 

LA IDOLATRÍA MÁS SUTIL PARA LA IGLESIA HOY: 

LA "EXITOLATRÍA" 

Una nueva idolatría muy del siglo 20 ha penetrado seriamente en la 
iglesia evangélica del fin del siglo: el culto al éxito. Un pastor vale según el 
número de miembros o el presupuesto que tenga su congregación. Esta a su 
vez se mide por los mismos parámetros: su éxito en atraer mucha gente 
(especialmente personas famosas o ricas), en ganar prestigio en la 
comunidad (sobre todo la élite), y su capacidad para fomentar también en 
sus feligreses actitudes del éxito. El dios "éxito" está convirtiéndose en el Baal 
que pone a prueba nuestra fidelidad, acompañado por el dios Mamón. 

Por supuesto que sería morboso desear el fracaso e ingrato no saborear 
la satisfacción del éxito. Además, cuantas más personas podamos llevar a los 
pies de Cristo, o ayudarles espiritual y moralmente, tanto mejor habremos 
cumplido nuestra misión. Pero el peligro está en dos puntos. En primer lugar, 
hacer del éxito personal e institucional la meta suprema de nuestra 
actividad."3 Dios no le prometió éxito a Isaías; le pronosticó fracaso, pero 
le exigió fidelidad. En segundo término, cuando el éxito numérico es nuestra 
meta, dejamos de resistir a la tentación de predicar un evangelio fácil que 
atraiga a todos y no ofenda a nadie, aunque termine siendo "otro evangelio" 
y no el que trajo Jesús: el evangelio del discipulado radical. 

Un tema favorito entre pastores suele ser el número de miembros (a veces un poco exagerado) 
de su congregación. En un país latinoamericano, cuando el pastor de una megaiglesia fue 
descubierto en pecado, su constante respuesta a toda pregunta era: "No olviden que soy el pastor de 
la iglesia más grande de este país". 



133 APOCALIPSIS 

En varias conferencias y escritos, Hans Küng ha señalado la importancia 
del "éxito" en nuestra sociedad actual. Según Küng la forma contemporánea 
de "justificación por las obras" es precisamente "la justificación por los 
logros". Küng analiza nuestra sociedad como una Leistungsgesellschaft, "una 
sociedad del logro" que divide la humanidad en exitosos y fracasados.1'4 

Mientras el éxito vindica la existencia de uno, el fracaso plantea 
cuestionamientos existenciales acerca del valor del otro. Muchos evangélicos 
se sorprenderían al saber que de esta manera ellos también creen en la 
justificación por las obras. 

Otra faceta de esta idolatría moderna es lo que podríamos llamar la 
magnolatría o "culto a lo grande": grandes templos, grandes congregaciones, 
grandes presupuestos, grandes proyectos. Hemos visto algunos "grandes 
ministerios" que a la postre han resultado ser otra cosa: grandes negocios o 
hasta grandes estafas. Si un ministerio realmente es más eficaz y fiel por ser 
más grande, es bendición de Dios y a su nombre gloria. Pero si se busca lo 
grande por lo grande, es simple gigantismo y no prosperará en la obra del 
Señor. 

Los dos testigos de Apocalipsis 11 desplegaban grandes poderes 
sensacionales pero no tuvieron el verdadero poder del Señor hasta morir y 
resucitar con Cristo (Ap 11:4-13). Pablo nos recuerda que Dios ha escogido 
lo débil y lo despreciado del mundo (1 Co 1:26-28) y que "cuando soy débil, 
entonces soy fuerte" (2 Co 12:10). Sardis y Laodicea eran muy vivas y fuertes, 
pero Cristo sólo tenía reprimendas para ellas. Esmirna y Filadelfia eran 
pobres y débiles, pero Cristo las elogia incondicionalmente. 

¡Que diferentes son los valores de Cristo en comparación con los 
nuestros! 

f. Cristo habla a la congregac ión de Filadelfia: 
Una ig les ia débil pero fiel (3:7-13) 

"Escribe al ángel de la iglesia de Filadelfia: 

Esto dice el Santo, el Verdadero, el que tiene la llave de David, 
el que abre y nadie puede cerrar, el que cierra y nadie puede abrir: 
"Conozco tus obras. Mira que delante de ti he dejado abierta una 
puerta que nadie puede cerrar. Ya sé que tus fuerzas son pocas, 
pero has obedecido mi palabra y no has renegado de mi nombre. 

'14 Paul Tournier lia tratado este tema brillantemente, en especial en sus libros Culpa y gracia y Los 
fuertes y los débiles. 



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS ( 2 : 1 - 3 : 2 2 ) 1 3 7 

9Voy a hacer que los de la sinagoga de Satanás, que dicen ser 
judíos pero que en realidad mienten, vayan y se postren a tus pies, 
y reconozcan que yo te he amado. I0Ya que has guardado mi 
mandato de ser constante, yo por mi parte te guardaré de la hora 
de tentación, que vendrá sobre el mundo entero para poner a 
prueba a los que viven en la tierra. 

"Vengo pronto. Atérrate a lo que tienes, para que nadie te 
quite la corona. I2A1 que salga vencedor lo haré columna del 
templo de mi Dios, y ya no saldrá jamás de allí. Sobre él grabaré 
el nombre cíe mi Dios y el nombre de la nueva Jerusalén, ciudad 
de mi Dios, la que baja del cielo de parte de mi Dios; y también 
grabaré sobre él mi nombre nuevo. I 5E1 que tenga oídos, que oiga 
lo que el Espíritu dice a las iglesias. 

Filadelfia ("ciudad de amor fraterno") era la ciudad de menor población e 
importancia de las siete localidades de Asia Menor. Era también la más joven, 
ya que colonizadores de Pérgamo la habían fundado en el siglo 2 a.C. y llevaba 
su nombre por causa de Atalo II Filadelfus de Pérgamo (159-138 aC)."5 Fue 
fundada no tanto por su ubicación estratégica comercial o militar sino para que 
ejerciera una "misión" específica como ciudad: ser el punto de avanzada para 
la cultura helenística en su penetración hacia el interior de la provincia (Lidia, 
Misia y Frigia). Por eso se la llamaba "la puerta al oriente" (Morris 1977:89; 
Mounce 1977:115) y "guardián de la puerta" (Stott 1952:105). En ese aspecto 
podría compararse con La Habana colonial,, bautizada como "llave y puerto de 
embocamiento" y "llave del Viejo Mundo para el Nuevo Mundo".1"' 

Filadelfia había sufrido mucho por causa de los terremotos. Estrabón la 
caracterizó como "una ciudad llena de terremotos".117 Después de la catástrofe 
de 17 d.C., el emperador Tiberio ayudó generosamente a reconstruir la ciudad. 
Por agradecimiento cambiaron el nombre de su ciudad a "Neocesarea" 
("Ciudad Nueva de César") y después "Flavia", en honor de la familia de 
Vespasiano. Pero Estrabón relata que las "réplicas" del terremoto siguieron por 
años y la mayoría de la población se trasladó a vivir en cabanas improvisadas 
fuera de la ciudad. Temían andar por las calles, por el peligro de que les cayera 
manipostería de las casas destruidas. Los que quedaban dentro de la ciudad 
pasaban mucho tiempo reforzando paredes y reparando los constantes daños. 
Fueron considerados locos por seguir habitando la ciudad (Barclay 
1975:148s.). 

115 Atalo era llamado filadelfos por su cariño y lealtad hacia su hermano Eumenes. Por eso algunas 
monedas de Filadelfia mostraban a los dos hermanos juntos. 
116 El escudo de la ciudad de La Habana representa tres castillos de plata y una llave de oro. 
117 Estrabón, Geografía 12.579; 13.628; cf. Plinio, HistNat 2.86.200; Tácito, Ánn 2.47 (citados en 
Mounce 1977:115a; Caird 1966:51). 



135 APOCALIPSIS 

A esta congregación Cristo se presenta como "el Santo", "el Verdadero" y 
"el que tiene la llave de David" (3:7). Este es el único pasaje en el Apocalipsis 
donde Cristo se describe como "el Santo" (ho hagios); en el resto del libro es 
un título propio de Dios mismo (4:8; 6:10; cf. Is 40:25; 65:16; Hab 3:3)."8 

Pero en los Evangelios se usa también para aludir a Jesús (Mr 1:24; Le 1:35; 
4:34; Jn 6:69 gr; Hch 3:14), señalando su separación total para Dios en 
obediencia mesiánica. 

"El Verdadero" (ho aléthinos) podría entenderse adjunto al primer título 
(Cristo es el verdadero Santo); puede señalar la realidad que ha venido en 
Cristo, en contraste con las "sombras" del período premesiánico (cf. Jn 1:9; 
6:32; 15:1);"9 y puede señalar la total integridad de su persona.120 Hoy lo 
llamaríamos "el Auténtico", en quien no hay nada de engaño ni falsedad. En 
3:14 y 19:11, este apelativo se une a "fiel" para señalar que Cristo es 
totalmente confiable para cumplir sus promesas. El es "el Amén, el testigo fiel 
y veraz" (3:14). 

En tercer lugar, Cristo es "el que tiene la llave de David, el que abre y nadie 
puede cerrar, el que cierra y nadie puede abrir" (3:7; cf. 1:18).121 El sentido de 
la frase entera está determinada por la alusión a Isaías 22:22 (cf. 2 R 18:18). 
En ese oráculo Dios destituye al infiel mayordomo Sebna (Is 22:I5-I9)122 y 
entrega la "llave de la casa de David" a Eliaquín. En esa época el puesto de 
amo de llaves era el más poderoso después del rey. La llave simbolizaba sus 
plenos poderes sobre todos los asuntos del reino, con derecho de conceder o 
negar acceso al rey. Así como Eliaquim ejercía poderes omnímodos en el 
gobierno del rey Ezequías, Cristo tiene poder incondicional e irresistible de 
abrir y cerrar las puertas de la Nueva Jerusalén (3:12) y del Reino de la vida 
(cf. 1:18).123 

Nuevamente el diagnóstico del divino radiólogo es profundamente 
paradójico, y debe haber producido una explosión de sorpresa tanto a la iglesia 

118 Schillebeeckx (1982:432s.) afirma que en el judaismo el Mesías nunca se llama "el Santo", título 
reservado exclusivamente para Dios (Is 40:25; Job 6; 10; Hab 3:3; ver Is 1:14; 6:3; 41:14; / En 1.3; 
14.1). Bartina (1967:661) afirma que en el judaismo este título equivale a "Yahvé". Según Is 60:14, 
la Jerusalén escatológica se llamará "Ciudad de Yahvé, Sión del Santo de Israel" (cf. ¡Ap 3:9!). 

Probablemente el adjetivo "verdadero" contradiga a los judíos que tildaban a Jesús de falso 
Mesías. Juan contrataca afirmando que Cristo es veraz y ellos son falaces. 
120 Barclay (1975:151). Ladd (1978:53s.) señala que el sentido griego de aléthinos suele ser 
"realidad", pero la connotación hebrea subraya la idea de "fidelidad" de Dios (Sal 31:5; 146:6; Ex 
34:6; Is 65:16). 
121 Las llaves de la época eran grandes piezas de madera que se metían dentro de la puerta para 
levantar otra hoja que traía adentro. Ver dibujo en Ford (1975:240 Fig.20). 
122 Sebna aprovechó su poder para intereses egoístas y se hizo construir un lujoso sepulcro, del que 
queda parte de un dintel con inscripción. Su figura podría subyacer a las denuncias que hace Jesús 
contra los líderes judíos de su tiempo. 
123 Algunos ven en la frase un contraste con la excomunión que cerraba las puertas de la sinagoga 
a los judíos que se convertían al evangelio (Mounce, Morris, Farrer). 



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS ( 2 : 1 - 3 : 2 2 ) 1 3 9 

de Filadelfia (gratamente halagada por los elogios del Señor) como también a 
las demás iglesias (confundidas por el alto concepto de una congregación a la 
que ellas seguramente despreciaban como débil y de poca importancia). Pero 
los cristianos de Filadelfia, con poca fuerza y bajo muy malas relaciones con 
el gobierno y la sinagoga, supieron ser fieles sin claudicar. Ese es el "toque de 
prueba" que el Señor de la Iglesia aplica en las siete cartas y esa fidelidad es 
también lo que él busca en nosotros hoy. Cristo no nos llama, en primer 
término, a ser poderosos ni "exitosos", sino a ser fieles (cf. Is 6:8-10). 

El versículo 8 presenta un complejo problema gramatical y lógico, pues 
después de la usual fórmula "conozco tus obras", el Señor procede a hablar de 
otro tema y les dice que ellos tienen una puerta abierta por delante. Por eso 
algunos eliminan la frase "conozco tus obras" como una interpolación que 
interrumpe la relación lógica entre la llave en 3:7 y la puerta en 3:8. Otros 
ponen la segunda frase de 3:8 (desde "mira" hasta "puede cerrar") entre 
paréntesis como un tema intercalado entre la frase inicial y su aclaración 
después del paréntesis: "Conozco tus obras ... Ya sé que tus fuerzas son pocas, 
pero has obedecido mi palabra". 

En unas cartas tan cuidadosamente estructuradas como éstas, con toda la 
armonía simétrica de un diamante perfecto, es poco probable que 3:8b sea un 
paréntesis discontinuo y errático. Su variación de la estructura típica debe 
responder a razones muy importantes. Además el "he aquí" (RVR) que inicia 
la promesa de la puerta abierta está en paralelo directo con la misma frase en 
3:9, dentro de la simetría de todo el pasaje. El primero de los tres "He aquí" 
(RVR) difícilmente puede ser parentético. 

La aparente irregularidad sintáctica* del pasaje fue redactada adrede y 
conlleva gran significado teológico. En cuanto a la débil pero fiel congregación 
de Filadelfia la primera cosa que conoce el Señor de ella es que, a pesar de 
todas las apariencias, ¡viene cargada de promesa y futuro! El Señor sabe mirar 
no sólo lo que somos sino lo que por su gracia podemos llegar a ser. Pero eso 
depende de que seamos fieles ahora, por difíciles que sean las circunstancias 
del momento.124 De esa manera, antes que cualquier otra consideración, la carta 
convierte el último atributo del Señor (3:7c) en la primera promesa que 
precisamente define la realidad de los fieles (3:8b). Antes de ver lo que son, 
Cristo señala lo que serán y lo que harán. 

La promesa de una puerta abierta corresponde hermosamente con la historia 
de Filadelfia como "guardián de las puertas" hacia el este y con el perfil de 

124 La ausencia de hoti antes de 3:8b y su presencia después (3:8d) no nos parecen razón de rechazar 
esta interpretación. Al contrario, quizá la fuerza emotiva de tan grande esperanza produjo una 
especie de perturbación sintáctica. Gramaticalmente es una interrupción, como los frecuentes 
anacolutos* en Pablo, pero teológicamente es todo lo contrario de un paréntesis o una interpolación. 
El efecto de la anomalía gramatical es adelantar la promesa al primer lugar y suprimir totalmente 
la amonestación que aparece en otras cartas. 



137 APOCALIPSIS 

Jesucristo en 3:7. Este hecho y la promesa de la final sujeción de parte de los 
judíos (3:9) sugieren que se refiere a una puerta de oportunidad misionera.125 

Algunos ven en esta frase un contraste con la "puerta cerrada" de la sinagoga 
de Filadelfia, que evidentemente había expulsado a los cristianos. Sin duda los 
enemigos judíos negaban enérgicamente que Jesucristo fuera el verdadero 
Mesías (cf. 3:7) y que la comunidad cristiana fuera pueblo de Dios, heredero 
de las antiguas promesas (cf. 3:12). Así un segundo sentido de las llaves y la 
puerta abierta se refiere a la franca entrada al Reino de Dios y la Nueva 
Jerusalén. Nadie podrá nunca arrebatarles su derecho de entrada al Reino 
mesiánico ni tampoco cerrarles las puertas de misión que el mismo Cristo les 
había abierto. En efecto, serán invencibles en el poder del Cordero Vencedor 
(cf. 5:5-6), a cuyo nombre han sido fieles. 

Todo esto no se basa en ninguna cualidad inherente de Filadelfia. Por el 
contrario, ésta es la única iglesia de la que se señala (¡sin el menor tono de 
crítica!) que "tus fuerzas son pocas" (3:8). El sustantivo dunamis es el mismo 
que aparece en las promesas del Espíritu (Le 24:49; Hch 1:8) y que muchas 
veces se traduce como "milagros" (Mt 7:22; Hch 2:22). De esa dunamis había 
poco en Filadelfia.126 La traducción española opaca el nexo léxical* entre el 
verbo dunatai en 3:8c (el "no poder cerrar" de los enemigos de Cristo) y el 
sustantivo dunamis en 3:8d (el "poco poder" de los creyentes filadelfianos). 
Pero en unión con Cristo, a quien son incondicionalmente fieles, sus "pocas 
fuerzas" se revisten del invencible "todo poder" de Cristo. 

Creemos que por eso Cristo antepuso la promesa de la "puerta abierta" a la 
mención de sus "pocas fuerzas". Gramatical y lógicamente parecía que estaba 
"poniendo la carreta delante de los bueyes". Pero las "pocas fuerzas" de ellos, 
que otros podrían despreciar o hasta criticar, debía verse a la luz del "todo 
poder" del Resucitado127. Es la misma secuencia teológica del anhelo de Pablo: 
"a fin de conocer a Cristo, experimentar el poder que se manifiesta en su 
resurrección, y participar en sus sufrimientos" (Fil 3:10). Es la convicción tan 
evangélica como paradójica de que "cuando soy débil, entonces soy fuerte" (2 
Co 12:10; cf. 1 Co l:25-29).128 

125 Cf 1 Co 16:9; 2 Co 2:12; Col 4:3; Hch 14:27; Is 45:1. Ladd, Caird, García Cordero y Barclay 
defienden el sentido misionero de la frase; otros autores (Beasley Murray, Mounce) limitan el 
sentido a la entrada al Reino escatológico*. 
126 La frase puede traducirse también "tú tienes un poco de poder". De hecho, tener "poco poder" 
es siempre tener algo de poder que Dios puede usar. Algunos autores relacionan el adjetivo también 
con características de la misma ciudad: poca población, muchos terremotos, nada de fortificaciones, 
humilde condición de los cristianos, etc. Para Aune (1997:229) significa que los cristianos tenían 
poca influencia en la ciudad. 
127 Cf. 2:8 (la carta a Esmirna es un paralelo cercano a la de Filadelfia: Kiddle). 
128 Yarbro Collins (1984:172) comenta esta "inversión de papeles": "Los que ahora son impotentes 
y amenazados serán poderosos en el nuevo orden, mientras que los que ahora reinan serán 
impotentes entonces". 



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS ( 2 : 1 - 3 : 2 2 ) 1 4 1 

El tiempo aoristo* de los verbos "has obedecido" (etérésas) y "no has 
renegado" (ouk érnéso) se refieren probablemente a algún momento específico 
de prueba en que los cristianos de Filadelfia resistieron la tentación de 
acomodarse al culto imperial (García Cordero, Ladd, Barclay). "Guardar" aquí 
es el verbo que se usa normalmente para hablar del cumplimiento de los 
mandamientos de Dios o de Cristo (térein 12:17; 14:12; Mt 28:20; Hch 15:5). 
La congregación de Filadelfia era pequeña y débil, pero era una comunidad de 
la Palabra, una comunidad que oía y obedecía. Porque habían guardado "mí 
mandamiento de ser constante", serán guardados también por el Señor en la 
hora de prueba que vendrá sobre el mundo entero (3:10). 

Negativamente, la manera en que los fíladelfianos obedecían la Palabra era 
no traicionar al Nombre de Cristo. Aunque Filadelfia no fue un centro de culto 
al emperador hasta un siglo después, Tiberio erigió en ella un templo en honor 
de su hijo adoptivo, Germánico. En Filadelfia querían muchísimo a Tiberio por 
su abundante ayuda después del terremoto de 17 d.C., y es probable que las 
autoridades romanas, azuzadas por los judíos, trataran de alguna manera de 
presionar a los cristianos a reconocer a César como kurios (García Cordero). 
Los cristianos de Filadelfia se negaron firmemente a traicionar de esa manera 
el sagrado nombre de Jristos kurios. Y por haber sido fieles al Nombre, Cristo 
promete otorgarles un glorioso y triple nombre (3:12). 

El versículo 9 ofrece una segunda promesa a los creyentes de Filadelfia: 
"Voy a hacer que los de la sinagoga de Satanás, que dicen ser judíos pero que 
en realidad mienten, vayan y se postren a tus pies, y reconozcan que yo te he 
amado". En cuanto a los judíos, esta carta va más allá de la de Esmirna.12" La 
base del argumento es la convicción neotestamentaria de que la Iglesia cristiana 
es ahora el nuevo Israel (cf. Ro 9:6-9; Gá 3:7-9; 6:16). Los judíos que 
vituperan a la Iglesia y delatan a los creyentes ante las autoridades romanas no 
tienen derecho de llamarse judíos.130 Pero si la Iglesia es heredera de las 
promesas dadas a Israel, entonces la promesa de que las naciones (ahora Israel 
también) vendrán a postrarse ante el pueblo de Dios131 va a cumplirse 
precisamente en la Iglesia. Así encontramos otro caso de la inversión total de 
papeles: los judíos, que esperaban recibir la postración de los gentiles, tomarán 
el papel de los gentiles para postrarse juntamente con ellos ante la Iglesia, a la 
que habían calumniado y perseguido. Reconocerán al final que la comunidad 
cristiana es el verdadero pueblo de Dios, a quien ha amado (cf. Is 43:4). 

I2'; Sobre el problema del antisemitismo en relación con estos pasajes, ver Foulkes (1989:46-48). 
R. H. Charles (1920/1985:88) señala que en el Apocalipsis el nombre "judío" es honroso, pero 

los de la "sinagoga de Satanás" no tienen derecho a ostentarlo. En el Cuarto Evangelio el mismo 
nombre es peyorativo, propio precisamente de los enemigos de Jesús. 
131 Is 2:3; 45:14; 49:23; 60:14; Ez 37:28; 36:23; Zac 8:20-22; Ap 15:4; 21:24-26; 1QM 19.6. Se 
puede comparar también la visión de José en que sus hermanos vendrían a postrarse ante él (Gn 
37:7-10). 



139 APOCALIPSIS 

Algunos comentaristas han limitado esta profecía a una humillación de los 
judíos y la correspondiente vindicación de los cristianos (Mounce) pero otros, 
especialmente Caird, han sostenido convincentemente que la enseñanza aquí 
incluye la salvación final de Israel (Ladd, Foulkes, García Cordero, Bartina). 
Caird señala que tanto las profecías citadas por Juan (Is 49:6; 43:4) como 
también el papel de las naciones en la Nueva Jerusalén (Ap 21:21-23) muestran 
que Juan entendía esta promesa como una salvación final para los judíos (cf. 
Ro 11:23-26). Ladd y otros sugieren que el relato de los dos testigos (11:3-13) 
puede referirse también a la conversión de Israel. Salguero y Cerfaux-Cambier 
ofrecen una tercera alternativa: el texto promete la conversión de algunos 
judíos de Filadelfia en el futuro cercano.132 

El versículo 10 da una tercera promesa a esta congregación: "Ya que has 
guardado mi mandato de ser constante, yo por mi parte te guardaré de la hora 
de tentación que vendrá sobre el mundo entero para poner a prueba a los que 
viven en la tierra". Aquí el hilo semántico es el término "guardar": porque los 
filadelfíanos han guardado (eterésas; cf. 1:3; Jn 17:6, 11, 12) la "consigna de 
perseverancia" de Jesús (García Cordero), él los guardará (térésó) de la prueba 
universal que está por venir (erjesthai). Pero también Cristo mismo viene 
(erjomai) pronto, de modo que los de Filadelfia deben guardar (kratei, cf. 2:1) 
lo que tienen, para que la victoria (corona) no se les escape de la mano. Deben 
guardar su fidelidad hasta el fin, incluso hasta entregar su vida. 

Nuevamente vemos que la congregación de Filadelfia era una comunidad 
de la Palabra (3:8), pero no sólo para estudiarla y creerla sino sobre todo para 
cumplirla (eterésas). Como discípulos que "siguen al Cordero por dondequiera 
que va" (14:4), los filadelfíanos habían imitado fielmente la constancia y 
tenacidad con que Cristo fue hasta la cruz (Heb 11:1; 2 Ts 3:5, hupomoné-, ver 
Ap 1:9; Ignacio Rom 10.3). González Ruiz y otros perciben aquí un contraste 
con la actitud colaboracionista de la sinagoga, que llegaba hasta delatar a los 
cristianos. Los creyentes de Filadelfia han cumplido la "consigna de 
resistencia" que Cristo les dejó en su enseñanza y su ejemplo (cf. García 
Cordero, González Ruiz y Ford). En palabras de González Ruiz (1987:103), 
Jesús exige "una actitud 'resistente' frente a las pretensiones de la autoridades 
paganas...". 

Como a la iglesia de Esmirna, al reconocerles a los filadelfíanos su 
fidelidad, Cristo les anuncia mayores y peores pruebas. Los hostigamientos que 
ellos sufren son apenas anticipos de una gran tribulación universal. Si esta 
universal "hora de la prueba" (RVR) se refiere a la tribulación inmediatamente 
anterior al retorno de Cristo, sería la única referencia a dicho evento en las siete 

1,2 Estrictamente esta promesa se limita a Filadelfia; nada indica que fuera universal. Además, la 
descripción (postrarse ante unos cristianos) no cuadraría muy bien para expresar la salvación de 
ellos. Aune (1977:238), siguiendo a Lohmeyer, lo entiende como la exaltación escatológica del 
pueblo de Dios. 



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS ( 2 : 1 - 3 : 2 2 ) 1 4 3 

cartas.133 Otros aplican la frase a la persecución universal de los cristianos por 
el Imperio Romano que duró hasta la conversión de Constantino. Así lo 
entienden García Cordero, Kiddle y Hough. Es poco probable que Juan hubiese 
hecho una distinción estricta entre las persecuciones inminentes y los "ayes" 
finales de la historia (cf. 1 Jn 2:18); Juan mira las tribulaciones actuales de 
Filadelfia contra el trasfondo de la gran tribulación que marcará el final de la 
historia humana. 

Pero a la inquebrantablemente fiel congregación de Filadelfia, y por ende 
a toda congregación fiel, el Señor les promete que así como ellas han guardado 
la palabra de perseverancia tenaz en las pruebas que ya les ha tocado soportar, 
también en la gran prueba universal que se avecina él mismo se encargará de 
guardarlos de los juicios divinos. Esta protección parece relacionarse con la 
que se describe después como el sellado de los fieles (7:3-8), la medición del 
santuario (11:1 s.) y la acción de Dios de esconder a la mujer ante las 
acechanzas del dragón (12:6, 14). Ladd, Beasley Murray y otros distinguen dos 
aspectos de la tribulación escatológica*: las embestidas de la bestia contra los 
seguidores del Cordero (12:13-17; etc.) y la ira de Dios y del Cordero (6:16-
17; ver también 11:18; 14:10; 16:19; 19:15). Aunque los fieles serán 
obviamente el objeto específico de la furia de la bestia, se los exceptuará de los 
juicios divinos que se dirigirán más bien contra los infieles (7:3-13- 9-4- 14-9-
11; 16:2). 

Muchos dispensacionalistas encuentran en la frase "te guardaré de la hora 
de la prueba" (RVR) una referencia al mismo "rapto" que menciona Pablo (1 
Ts 4:17; ver también 4:1) (Ryrie 1968:29; Ironside 1919:72; Newell 
1941:70ss.). Sin embargo, como es obvio .del paralelo con la frase anterior de 
"guardar mi palabra" el sentido del verbo tereó es incompatible con la idea de 
"sacar, arrebatar".13'1 Tampoco la preposición ek implica la idea de arrebatar. 
En el resto del Nuevo Testamento la frase "guardar de" (térein ek) aparece sólo 
en Juan 17, con un significado muy paralelo al de Apocalipsis 3:10: los 
discípulos han guardado la palabra (17:5) y Cristo los ha guardado a ellos 
(17:12). Por eso pide al Padre que los guarde en su nombre (17:11) y no los 
saque del mundo (ares ek ton kosmou) sino que los guarde del mal (17:15, 
téréses ek toíipon&rou). El sentido de la frase y de ambos pasajes es entonces 
exactamente lo contrario de una separación física del sitio de la prueba (Aune 
1997:239; Metzger 1993:42). Significa más bien protección de la fuerza 

Ladd, Bartula, Salguero, Barclay y todos los dispensacionalistas lo interpretan en ese sentido 
escatológico. Cf. Dicl 16.4s. Aune (1997:239s.) lo entiende como "todas las tribulaciones cristianas 
que anteceden el retomo de Cristo" (240), pero insiste en que la promesa se aplica sólo a la iglesia 
de Filadelfia. J 

114 Entre los sentidos de téreó suelen aparecer: obedecer, observar, custodiar, vigilar, retener, 
proteger, pero nunca sacar, arrebatar. 



141 APOCALIPSIS 

tentadora del mal, para poder seguir fiel al Señor hasta el fin y no perder su 
corona.135 

Cabe aquí una aclaración de la frase "los que viven en la tierra" (3:10). 
Cada vez que aparece esta frase en el Apocalipsis se limita a los no cristianos, 
a los que pertenecen al mundo pagano (6:10; 8:13; 11:10; 13:8, 12, 14; 17:2, 
8). Algunos pasajes los distinguen explícitamente de los fieles (13:8; 17:8), o 
excluye a los cristianos de plagas que vendrán sobre "los habitantes de la 
tierra" (8:13; 9:4). Foulkes los llama "los terrícolas" (1989:48) e indica 
acertadamente la afinidad con el concepto de "mundo" en el corpus juanino. 
Por eso el término "mundanos" permite que el lector se dé cuenta siempre de 
que en el Apocalipsis la frase no se refiere a toda la humanindad sino a los que 
pertenecen a "este inundo" y no al Reino de Dios.136 

Pero si la prueba viene, hay otra venida más importante: "Vengo pronto. 
Afórrate a lo que tienes, para que nadie te quite la corona" (3:11). Hay 
consenso general en que esta frase alude a la venida final de Jesús en poder y 
gloria (cf. 2:25; así Ladd, García Cordero, Bartina, Mounce, Barclay), aunque 
Caird la relaciona más bien con la persecución universal (3:10) bajo el Imperio 
Romano, en la que Cristo vendrá a socorrer a su Iglesia para protegerla en 
medio de esa prueba (1966:53s.). Como acabamos de ver bajo 3:10, es 
probable que Juan no hiciera una separación tajante entre lo penúltimo y lo 
escatológieo, ni entre las muchas "venidas" de Jesús (que eran "prontas", 2:5, 
16; 3:3; cf. 3:20) a tratar con las iglesias que no se arrepintieran. El tiempo 
presente del verbo acentúa muy dramáticamente la inminencia de la promesa. 
Para los fieles la venida del Señor está siempre próxima.137 

En vista de esa pronta venida del Señor, Cristo exhorta a la iglesia a seguir 
aferrándose (kratei,imperativo presente) a la misma fidelidad radical por la que 
él la elogia (cf. 2:25). No debe descansar sobre sus laureles ni tampoco tomar 
la incondicional aprobación del Señor como garantía para una falsa seguridad 
que le haría bajar la guardia ante la tentación de acomodarse (García Cordero). 
Esta es la única exhortación que hace el Señor a la iglesia de Filadelfia. Por 
nada deben aflojar su tenaz resistencia. Si siguen como hasta ahora, va a 
tocarles una corona gloriosa (cf. 2:10), pero cualquier descuido futuro podría 
privarlos de esa guirnalda de la victoria (1 Co 9:25; 2 Ti 4:8).138 

135De modo similar, Ap 18:4 (Is 48:20) no significa salir físicamente de Babilonia sino dejar de 
participar en su corrupción. 
136 Ladd 1978:56s.; Foulkes 1989:48s.; Minear (1962:28); cf. Is 24:17; Os 4:1; J1 2:1; 1 En 37.5; 
54.9. 
137 Llama la atención que estos anuncios de la pronta venida aparecen sólo en las siete cartas y en 
la conclusión del libro (22:6, 7, 10, 12, 20) y que en los caps. 2-3 suele indicar una condicional 
"visita" del Señor relativamente próxima en la historia. 
138 La guirnalda de triunfo deportivo asume especial significado porque Filadelfia era famosa por 
sus juegos y festivales. 



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS ( 2 : 1 - 3 : 2 2 ) 
1 4 5 1 7 

El símbolo de la corona era muy importante también en el judaismo. En la 
Septuaginta, en el pasaje aludido en 3:7 (Is 22:2ls.), el Señor manda dar a 
Eliaquim la corona de David. Sobre la frente del sumo sacerdote se ponía una 
corona que llevaba la inscripción de "Santo para Yahvé" (Ex 29:6; 39:30; Lv 
8:9; cf. Ap 3:7). Según una tradición rabínica, cuando Israel aceptó el pacto 
seiscientos mil ángeles se encargaron de coronar a cada israelita con dos 
coronas, una al decir "lo haremos" y otra al decir "seremos obedientes". Pero 
cuando Yahvé les mandó quitar sus atavíos (Ex 33:5-6), un millón doscientos 
mil demonios los despojaron de esas coronas (Shabbath 88a). En los tiempos 
mesiánicos, Dios coronará de nuevo a los fieles (Is 35:10) (Ford 1975:415; 
Kiddle 1940:50). 

Un nuevo indicio del aprecio especial de Cristo por la congregación de 
Filadelfia (además de los altos elogios, las promesas intrahistóricas de 3:8-10, 
y la ausencia total de censura contra ella) es la riqueza de las promesas 
escatológicas* con que termina esta carta (3:12). Las siete cartas muestran un 
impresionante desarrollo, un crescendo hacia su climax en la séptima y última. 
Y como la más ejemplar de todas las congregaciones, la de Filadelfia recibe el 
mayor número de promesas proféticas y la máxima riqueza. 

El vencedor será "columna del templo de mi Dios" (3:12). Temáticamente, 
esta primera promesa redondea el interés arquitectónico de toda la carta 
(puerta, llave, templo, pilares) y responde nuevamente a la polémica de los 
judíos (3:9). La figura de la columna se usaba para señalar importancia especial 
(G1 2:9; 1 Clem 5:2)."" Aquí no significa que sostenga el edificio ni que tenga 
mayor rango que otros elementos. En primer lugar, ante el desprecio de los 
judíos el simbolismo garantiza a los vencedores un lugar dentro del "templo" 
de la comunión de Dios y de Cristo. Les asegura no sólo su entrada al Reino 
sino también un lugar seguro cerca de "mi Dios" (Sal 37:4). Jesús destaca la 
intimidad de esta comunión al repetir cuatro veces en 3:12 la frase "mi Dios". 
En Cristo, los fieles creyentes entrarán a participar en la misma unidad eterna 
del Hijo con el Padre (Jn 17:21; Charles 1920:90s.). En segundo lugar, el 
símbolo de la columna significa firmeza y estabilidad (1 Ti 3:15; Jer 1:18). Los 
que han sido firmes en esta vida tendrán también su lugar firme en el Reino de 
Dios. 

La segunda promesa, "y ya no saldrá jamás de allí", presenta una metáfora 
mixta, quizá con intención de énfasis: tan absurdo es imaginar que una columna 
saldría del templo como pensar que algo podrá separarnos de la comunión con 
Dios. La frase bien puede relacionarse con el perenne problema de los 
terremotos en Filadelfia que, como hemos visto, obligó a la población a huir 
de sus casas y vivir por años en techados rústicos. Pero en el templo del Señor, 

1,5 Los rabinos tildaban a R. Johanan ben Sakkai de "la columna del lado derecho", 1 R 7:21 (Ber 
28''). En un sentido parecido llamaban a Abraham "el pilar del mundo" (Exod rab 2 69a de 3:3; 
Charles 1920:91). 



143 APOCALIPSIS 

los fieles serán columnas reforzadas a prueba de terremotos. Quizá sea más 
decisiva para la comprensión la alusión a Isaías 22, introducido anteriormente 
(3:7). Aunque Eliaquim fue puesto "como clavo en lugar firme", reemplazando 
a Sebna como amo de llaves, después él mismo iba a caer por su mucho 
nepotismo, y "el clavo hincado en lugar seguro" sería quitado (Is 22:25; cf. 
56:3-5). Se tuvo que remover ese clavo, pero nunca sucederá lo mismo con las 
futuras columnas del templo de nuestro Dios. 

La tercera promesa a los vencedores es la inscripción de un triple nombre 
sobre los fieles. En primer lugar, el nombre de Dios; en segundo, el nombre de 
la nueva Jerusalén; y en tercero, el nuevo nombre de Jesús mismo.'*10 En 
conjunto, los fieles pertenecerán plenamente a Dios y a Cristo, gozando 
incondicional comunión para siempre y una ciudadanía irrevocable en el Reino 
venidero. 

Al vencedor Cristo le promete: "sobre él grabaré el nombre de mi Dios" 
(3:12). Sobre la frente del sumo sacerdote se ponía una lámina de oro fino con 
la inscripción "Santidad a Yahvé" (Ex 28:36). La bendición sacerdotal concluía 
con el acto solemne de poner el nombre divino sobre el pueblo (Nm 6:22-27). 
En el Apocalipsis, los que son sellados con el nombre del Cordero y de su 
Padre (7:3-8; 14:1) le sirven día y noche como sacerdotes en su templo (22:3-
4; cf. 7:15). Según Baba Bathra 75b, "el justo en el tiempo venidero será 
llamado por el nombre del Santo, bendito sea él; porque está dicho: "l odo 
aquel que es llamado por mi Nombre, y quien he creado para mi gloria, lo he 
formado, sí, yo lo he hecho'" (Ford 1975:415). 

Esta promesa significa entonces que los vencedores pertenecerán 
eternamente a Dios, estarán con toda seguridad en el Reino venidero (en 
contraste con los reclamos de los judíos de la sinagoga), gozarán de la más 
íntima comunión con el Señor y serán para siempre el pueblo sacerdotal de 
Dios en su misma presencia (columnas en el templo). 

Cristo promete además que el vencedor será portador de "el nombre de la 
nueva Jerusalén, ciudad de mi Dios, la que baja del cielo de parte de mi Dios" 
(3:12).HI Llama mucho la atención la inserción de esta promesa en medio de 
dos de los más elevados apelativos imaginables: el sagrado nombre del eterno 
Dios y el nombre nuevo del Hijo. Para los hebreos el concepto de nombre (heb 
SheM) tenía profundo significado: el nombre conllevaba el mismo ser del 
nombrado. El Nuevo Testamento habla de "el nombre del Padre, del Hijo y del 
Espíritu Santo" (Mt 28:20). En el Apocalipsis, el sello es el nombre del 
Cordero y del Padre (14:1). Variar esa fórmula ya conocida para insertar el 

140 Según Is 65:15, Dios dejará el nombre de los impíos por maldición pero dará "otro nombre" a 
los fieles (cf. 56:5: 62:2). Todo indica que el nombre se grabará sobre la persona (14:1; 22:14) y no 
sobre la columna. Especulaciones sobre columnas inscritas en la antigüedad, o sobre las estelas 
"Jaquín" y "Boaz" en el templo de Salomón ( I R 7:21), no vienen al caso. 
141 Sobre la frase "baja del cielo", ver 21:2, 10. 



E L H I J O D E H O M B R E M A N D A M E N S A J E S A LAS IGLESIAS ( 2 : 1 - 3 : 2 2 ) 1 4 7 

nombre de la Nueva Jerusalén señala la profundísima importancia de la 
comunidad de fe, tanto durante la historia como en el ésjaton* (Morris 
1977:93). La promesa significa que el vencedor estará inscrito como ciudadano 
pleno y permanente de la Ciudad de Dios, precisamente lo que los de la 
"sinagoga de Satanás" pretendían negarles a los cristianos. No sólo tendrán su 
nombre en el libro de registro de la ciudad, sino también llevarán el nombre de 
ella sobre su frente. 

La tradición rabínica hacía mucho hincapié en este acto de "nombramiento" 
escatológico como parte de la esperanza judía. Según R.- Samuel ben Hahmani 
(en nombre de R. Johanan c. 220), "tres fueron llamados por el nombre del 
Santo, bendito sea él, y son los siguientes: el justo [Is 43:7], el Mesías [Jer 
23:6] y Jerusalén [Ez 48:35]" (Ford 1975:415; StrB 3:795s.). Es impresionante 
la correlación de este pasaje rabínico con la carta a Filadelfia: el nombre del 
Santo (3:7), de los justos (vencedores), del Mesías y de la Nueva Jerusalén 
(3:12). Otro pasaje parecido reza: "R Levi (c. 300) ha dicho: Seis cosas son las 
que Dios renovará en el futuro, y éstas son: el cielo, la tierra, el corazón, el 
espíritu, el nombre de! Mesías (Sal 72:17) y el nombre de Jerusalén (Is 62:2; 
Ez 48:35)" (Pcsiq 148a; StrB 3:797).142 

Finalmente, el tercer elemento del nombre prometido al vencedor es "mi 
nombre nuevo". La posición final y la impresionante concisa brevedad de la 
frase (en contraste con la larga y compleja frase sobre la nueva Jerusalén) 
destaca su importancia culminante en esta promesa. El "nombre nuevo" podría 
entenderse como el kurios (cf. Fil 2:9-11; Ap 19:11-16), pero la frase parece 
ir más allá de eso para sugerir que habrá al final una revelación aún más grande 
y gloriosa de Jesucristo que todavía no podríamos asimilar (Mounce)."" En el 
día final, ese incomparable "nuevo nombre" estará escrito sobre los vencedores 
como premio de su fidelidad. 

Para los hebreos, como ya hemos dicho, el nombre marcaba el sentido más 
profundo del ser que es nombrado, de modo que un cambio denominacional 
señala aquí la nueva realidad en la que los vencedores participarán plenamente, 
en la más íntima comunión imaginable con Dios y el Cordero. En su libro sobre 
la escatología judía (1905), H. Gressmann observa astutamente que "así como 
en el principio del presente mundo todas las cosas recibieron sus nombres 
definitivos, así también serán nombradas de nuevo en el mundo futuro." 
(Citado en R. H. Charles 1920:92). Debemos observar también a Jesús mismo, 

142 Según R. Pinechas (c. 360) en nombre de R. Schemucl (c. 260). Abraham conoció el nuevo 
nombre de Jerusalén, porque las Escrituras dicen: "En aquel tiempo llamarán a Jerusalén Trono de 
Yavé1" (Jer 3:17); StrB 111:795. 
141 Schillebeeckx (1982:444s.); Mounce (1977:121). Esta ¡dea aparece en Ascls 9.5 cuando habla 
de "el Señor Cristo, quien en el mundo ha de llamarse Jesús, pero no puedes escuchar su nombre 
hasta que hayas subido de este cuerpo". Anteriormente llama a Dios "Aquel que no es nombrado" 
y habla de "su Escogido, cuyo nombre no es conocido, y ningún cielo puede aprender su nombre" 
(8:7s.). 



IFI'L A P O C A L I P S I S 

como segundo Adán y como Señor y Creador, en unión con el Padre, quien 
transformará el ser de todas las cosas renombrándolas. 

"LO IMPLACABLE QUE DEBE SER LA VERDAD" 

"El Verdadero": ¡qué título más desafiante y qué ejemplo para nosotros! 
Cristo se llama "Fiel y Verdadero" (19:11); él pudo decir con toda propiedad: 
"Yo soy la verdad" (Jn 14:6). Según Apocalipsis 3:14, su testimonio es fiel y 
verdadero (cf. Jn 8:14); sus palabras son fieles y verdaderas (19:9; 21:5; 22:6); 
sus juicios y sus caminos son justos y verdaderos (16:7; 19:2; cf. 15:3; Jn 
8:16). " En su persona, en sus palabras y en su acción —en todo lo que él 
es— no hay absolutamente nada falso (1 P 2:22). Por eso tampoco debe 
haber engaño ni falsedad en nosotros (1 P 2:1; 3:10). 

Dios ama "la verdad en lo íntimo" (Sal 51:6; cf. 26:2); el Señor busca y 
exige integridad de corazón. Josué, en su discurso de despedida, exhortó al 
pueblo: "entregúense al Señor y sírvanle fielmente" (Jos 24:14: BeTaMÍT 
WeBeAMeT). A diferentes personajes del Antiguo Testamento se les reconoce 
su integridad (Gn 20:6; Jue 9:16, 19; 1 R 9:4; Job 2:3,9; 27:5; 31:6). Un 
requisito para ver a Dios es "ser una persona que tiene conducta intachable, 
que practica la justicia y de corazón dice la verdad" (Sal 15:2). 

Uno de los escritos espiritualmente más penetrantes de Soren Kierkegaard 
se llama La pureza de corazón y data de 1846.145 En todo este libro el 
profético danés nos expone y nos impone las exigencias radicales del 
evangelio. Señala que lo contrario del "corazón puro" no es tanto un 
"corazón impuro" sino "el corazón dividido", el dípsujos de Santiago 1:8 y 
4:8. 1 La integridad, nos dice Kierkegaard, es pureza de corazón, y pureza 
de corazón es "desear una sola cosa" con todo nuestro ser. 

Kierkegaard analiza una serie de obstáculos a la pureza de corazón. 
Impiden la integridad "la enfermedad 'recompensa'" (cap. 4) y "el desear el 
bien por miedo del castigo" (cap. 5).147 Otro obstáculo es "el servicio 
egocéntrico del Bien" (cap. 6: "desear que triunfe el Bien, pero que sea por 

144 Esta veracidad del Hijo es paralela con la de Dios Padre, quien es verdad en su propio ser (Sal 
31:5; Is 65:16), dice la verdad (Sal 41:6) y hace la verdad (Dn 4:37); cf. Ap 15:3; 16:7; 19:2. La 
"verdad" que Dios es, implica más que sólo conocer la verdad o decirla; es existencial: significa ser 
verdad. Dios es el único ser absoluta e infinitamente auténtico. 
l-b La pureza del corazón es querer una sola cosa (1979). 

Ruiz Bueno traduce: "los dobles de alma" (1 Clem 11.2) o "los vacilantes" (Herm, Vis 3.4.3; 
4.2.6) en contraste con "los enteros en la fe" (Herm, Mand9.6). Herm, Maná 9.9 llama a la dipsujía 
"hija del diablo". 
147 Estos dos capítulos corresponden al conocido poema: "No me mueve mi Dios para quererte el 
cielo que me tienes prometido [cap. 4], ni me mueve el infierno tan temido para dejar por eso de 
ofenderte [cap. 5J". Si nuestra motivación no es pura, no puede serlo nuestra conducta, ni seremos 
nosotros mismos "puros de corazón". 



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS ( 2 : 1 - 3 : 2 2 ) 1 4 9 

mí, que sea yo el instrumento"). Finalmente está "el compromiso hasta cierto 
punto" (cap. 7). Pero, nos recuerda Kierkegaard, "la eternidad no está en 
venta". El precio de la veracidad pura es el compromiso total e íntegro (cap. 
8). 

No cabe duda de que en nuestra época, a inicios del siglo 21, hay una 
crisis de veracidad. A nivel político, los ciudadanos en general no esperan 
que sus líderes nacionales digan la verdad. ¿Y qué de los medios de 
comunicación? A cualquier individuo excéntrico que creyera todo lo que le 
dicen los comerciales de televisión habría que mandarlo a examinar su 
condición mental. Todos damos por sentado que los comerciales mienten, 
que tal campeón deportivo ni usa la pasta dental que promociona, que el 
super-estrella de la música popular no fuma ese cigarillo, ni toma esa 
cerveza, y que le pagan fortunas por venderlos en la pantalla de las mentiras. 

¿Y qué decir de las iglesias? A finales de la década del cincuenta, Hans 
Küng publicó Sinceridad y veracidad: en torno al futuro de la iglesia (1959). 
Este libro, que habla sobre la honestidad en la Iglesia, fue en sí mismo muy 
honesto. Comienza preguntando hasta qué punto la Iglesia es "una zona de 
verdad". Afirma que sólo si la Iglesia del futuro resuelve ser fiel al evangelio, 
podrá ser a la vez "una zona de verdad" y "una zona de libertad"."" 

¿Y qué diríamos de las iglesias evangélicas de América del Norte, del 
Centro y del Sur? ¿Podemos decir que son zona de verdad y libertad? Esa 
pregunta nos llama a un examen de conciencia. Va más allá de los 
escandalosos casos de tele- evangelistas fraudulentos; en cierta medida, ellos 
son el síntoma de un problema más profundo y generalizado. Se ve por 
ejemplo en el poco cuidado de muchos evangélicos en representar 
honestamente el pensamiento de aquellos con quienes están en desacuerdo. 
Paradójicamente, los mismos que afirman creer que la verdad es absoluta no 
la respetan suficientemente como para no distorsionar, tergiversar y 
caricaturizar el pensamiento ajeno. Debemos tomar más en serio el 
mandamiento bíblico de no dar falso testimonio. 

El gran cantautor cubano Silvio Rodríguez, en su canción "Playa Jirón", 
nos llama a los cristianos a tomar más en serio lo que significa seguir al 
"Verdadero": 

148 Olro de varios libros alrededor del mismo tema fue Charles Davis, A Ouestion of Conscience, 
(1967). 



1 5 0 A P O C A L I P S I S 

C o m p a ñ e r o s de historia, t o m a n d o en cuen ta lo implacab le que debe ser la 
verdad, quis iera preguntar, me urge tanto: ¿Hasta dónde d e b e m o s pract icar 
las verdades? ¡Hasta donde las sabemos! ¡Que escriban pues su historia.. !149 

LA IGLESIA: UNA COMUNIDAD 

ALREDEDOR DE LA PALABRA 
Llama la atención que sólo el mensaje a la iglesia de Filadelfia hace 

mención de su relación con la Palabra. De otras congregaciones el Señor 
menciona su ardua labor, su servicio, su recta doctrina, su paciencia. De 
Filadelfia cita su fidelidad a la Palabra, y nada más: "has obedecido mi 
palabra y no has renegado de mi nombre" (3:8).150 

José María González Ruiz describe la fidelidad bíblica de Filadelfia en 
términos que hacen pensar: 

La c o m u n i d a d de Fi ladelf ia es p r e c i s a m e n t e l a q u e no m e r e c e r e p r o c h e s 
del profeta , p o r q u e no ha c a m b i a d o la palabra de Dios en n o m b r e de Cristo 
p o r los "a l imen tos terrestres", q u e de todas par tes l e o f r ec í an . No ha 
p r e t e n d i d o mixt i f icar la fe c r i s t iana , m e z c l á n d o l a c o n otras doc t r inas y 
p r á c t i c a s i n c o m p a t i b l e s c o n e l la . . . 

U n a c o m u n i d a d cr is t iana d e b e es ta r t o t a l m e n t e r e l a j ada para recibir l a 
p a l a b r a d e Dios , sin p r e j u z g a r l a c o n n i n g u n a c l a se d e p r e supues to s 
rac iona les o científ icos. Un c r e y e n t e le f i rma un c h e q u e en b l a n c o y ... no 
le p o n e a Dios la c o n d i c i ó n de q u e la fe sea " reacc ionar ia" o 
" r evo luc iona r i a " . D e s p u é s , c u a n d o l a Pa labra ha t o m a d o poses ión de ios 
c r eyen t e s , se ve c l a r a m e n t e q u e impulsa a u na lucha l iberadora : a la 
b ú s q u e d a de u n a "c iudad n u e v a " y do un " n o m b r e nuevo".1 ' ' 1 

Tanto el prólogo del Apocalipsis (1:3) como su epílogo (22:2, 18s.) se 
refieren a la autoridad central de la Palabra (en este caso el mismo libro del 
Apocalipsis) y la bendición de su lectura. Pero no basta sólo leerla, 
aprenderla de memoria, interpretar sus predicciones, ni organizaría en una 
teología sistemática. La bendición es mucho más que la superficial emoción 
de leer un libro interesante o escuchar sermones agradables. Es más bien una 

Texto levamente adaptado. Pueden citarse aquí también las palabras de la autora Willa Cathers: 
"El crecimiento artístico es ... un proceso de retinar el sentido de veracidad. Los estúpidos creen que 
es fácil ser honesto; los grandes artistas saben lo difícil que es" (citado en Christian Century 13 de 
mayo de 1992, p. 519). 
l3"La congregación de Tiatira tuvo pretendidos dones proféticos pero, por estar claramente 
desconectados de enfoques bíblicos, caía en la falsa profecía. Los "dones carismáticos" sin la 
Palabra tarde o temprano terminan promoviendo un espíritu falso, por más que apelen al "Espíritu", 
131 González Ruiz, (1976A: 2137. Entendemos, por supuesto, que esa nueva creación será don de 
gracia divina, pero nuestra fe nos llama a luchar desde ahora por la justicia de ese Reino venidero. 



E L HIJO D E HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS ( 2 : 1 - 3 : 2 2 ) 151 

vida entera juzgada y fortalecida por la Palabra (Heb 4:12s.), que la obedece 
hasta las últimas consecuencias, incluso la muerte. La congregación de 
Filadelfia es un ejemplo específico de la bendición prometida a los que 
guardan {téreó 1:3; 3:8, 10) la Palabra. 

La carta menciona una doble fidelidad de los filadelfianos: a la Palabra 
y al Nombre (3:8). Es posible que "Palabra" aquí se refiera específicamente 
al evangelio y deba ser entendida como sinónimo del otro término, "mi 
Nombre". Hemos de leer la Palabra evangélica y cristocéntricamente. La 
Palabra nos lleva a Cristo, y Cristo nos envía al mundo en servicio a su 
Reino. Ahí tenemos que demostrar nuestra fidelidad a la Palabra y al Nombre 
que es sobre todo nombre. 

El recordado orador bíblico Cecilio Arrastía insistió en varias 
publicaciones en que la congregación debe ser una "comunidad 
hermenéutica". La iglesia de Filadelfia nos dio el ejemplo. En contraste con 
la congregación de Tiatira, fue fiel en su interpretación bíblica (cf. Emaíís; 
Hch 17:11), sin dejarse confundir por falsas profecías ni vientos de doctrina. 
Y en su práctica llevó esa fidelidad hasta las últimas consecuencias. 

¡Lo QUE Dios PUEDE HACER 

CON UNA IGLESIA DE "POCO PODER"! 

Los casos de Esmirna y Filadelfia revelan toda la paradoja de la gracia y 
el poder de Dios. La iglesia que Cristo describe como "pobre" es de hecho 
"rica" (2:9); pero a Laodicea, que parece ser muy rica, Cristo la declara pobre 
y miserable (3:17). Y a Filadelfia, que el mismo Cristo reconoce que tiene 
"poca dunami? (3:8), se le extiende la serie de promesas más impresionantes 
y se le anuncia la victoria más contundente (3:9) de todas las cartas.1'2 

Ninguna otra carta tiene promesas comparables a las que Cristo extiende a 
la congregación de Filadelfia. 

En contraste con su respuesta a Esmirna, Cristo no responde a Filadelfia 
con algo como "tienes poco poder, pero mucho poder espiritual". El "poco 
poder" no se califica ni se condiciona. Parece significar que esta 
congregación no tenía gran influencia social en su comunidad, ni grandes 
recursos económicos, ni miembros distinguidos para impresionar a la 
sociedad. Seguramente poseía mucha fe y firmeza como para haber sido fiel 
a la Palabra. Pero probablemente no era "fuerte" en clones espirituales o 

l52Cuesta determinar si la promesa de la postración de los judíos debe entenderse como escatológica 
o intrahistórica. El hecho de que se refiere explícitamente a la sinagoga de Filadelfia, y que aparece 
mucho antes de la promesa escatológica dada a los vencedores (3:21) favorece la interpretación 
histórica. 



1 4 9 A P O C A L I P S I S 

milagros, pues Cristo tampoco contrastó su debilidad humana con el poder 
espiritual de esta asamblea. Simplemente tenía "poco poder", así como 
suena. 

Sin embargo, el énfasis del texto no cae sobre el poco poder de ellos sino 
sobre su fidelidad y las grandes cosas que Cristo iba a hacer en ellos. Aquí 
también la paradoja es dramática: los enemigos tenían mucho poder, pero 
cuando Cristo abre, "no pueden (dunatai) cerrar" (3:7s.); los creyentes tienen 
poco poder, pero en Cristo sí pueden, y nadie puede resistirse (3:9). Como 
pasó también con Pablo, la debilidad de ellos se transformó en motivo de 
gozo y su "poco poder" en el "mucho poder" de Dios (2 Co 12:1-10), para 
que toda la gloria sea del Señor. 

Nuestro mundo actual vive obsesionado por el poder: el poder nuclear, 
la fuerza exagerada del último modelo de automóvil, hasta el poder ele bytes 
del disco duro de la computadora, el poder físico del cuerpo musculoso, el 
poder económico, el poder ideológico de los medios de comunicación, la 
capacidad de los poderosos de lograr todo lo que quieren. Nuestro mundo 
hoy no deja mucho lugar para el "poco poder". Y lamentablemente, desde 
hace siglos, la Iglesia ha caído muchas veces en la misma trampa. Olvidando 
que su Salvador se hizo siervo y se anonadó a sí mismo (Fil 2:6s.), a menudo 
aspira a ser "iglesia gran señora" en vez de "iglesia sierva". 

Podríamos parafrasear aquí un texto que Pablo cita también en I 
Corintios 1:31: "No se gloríe la iglesia poderosa en su poder, ni la iglesia 
grande en su grandeza, ni la iglesia rica en su riqueza, sino gloríese cada 
iglesia en esto, de conocerme a mí y comprender que yo soy el Señor, que 
en la tierra establezco el derecho y la justicia, porque en eso me complazco 
... ¡Eso síes conocerme! (Jer 9:23s.; 22:16). 

EL DIOS DE LAS PUERTAS ABIERTAS 

Las circunstancias no parecían nada favorables para la iglesia de 
Filadelfia. Es evidente a la luz del pasaje que la sinagoga local los atacaba 
y calumniaba, como a los de Esmirna (cf. 2:9s.). Tenían que confrontar 
también la fuerza hostil del Imperio Romano. Fuerzas idolátricas los 
presionaban a renunciar al Nombre. Todo indicaría que estaban atrapados 
en una clara situación de "puertas cerradas". 

Pablo escribió desde Efeso: "Se me ha abierto puerta grande y eficaz, y 
muchos son los adversarios" (1 Co 1 6:9 RVR). En 1895 Alberto J. Díaz, gran 
pionero evangélico de Cuba, escribió un informe parecido a la Junta de 
Misiones de la Iglesia Bautista: "Una gran persecución se ha levantado contra 



E L H I J O D E H O M B R E M A N D A MENSAJES A LAS IGLESIAS ( 2 : 1 - 3 : 2 2 ) 
1 5 3 

la obra del Maestro en la Isla y, en consecuencia, los ministros y miembros 
1 

de las iglesias trabajan muy activamente". 
¡Para nuestro Dios el "poco poder" y los "muchos adversarios" no son más 

que puertas abiertas para manifestar su gloria! 

g. Cristo habla a la congregación de Laodicea: 
Una ig les ia orgul losa, ¡que daba asco! (3:14-22) 

'""Escribe al ángel de la iglesia de Laodicea: 

Esto dice el Amén, el testigo fiel y veraz, el soberano de la 
creación de Dios: 15Conozco tus obras; sé que no eres ni frío ni 
caliente. ¡Ojalá fueras lo uno o lo otro! 
16Por tanto, como no eres ni frío ni caliente, sino tibio, estoy por 
vomitarte de mi boca. l7Dices: 'Soy rico; me he enriquecido y no 
me hace falta nada'; pero no te das cuenta de que el infeliz y 
miserable, el pobre, ciego y desnudo eres tú.'"Por eso te aconsejo 
que de mí compres oro refinado por el fuego, para que te hagas 
rico; ropas blancas para que te vistas y cubras tu vergonzosa 
desnudez; y colirio para que te lo pongas en los ojos y recobres la 
vista. 

19Yo reprendo y disciplino a todos los que amo. Por lo tanto, sé 
fervoroso y arrepiéntete. 20Mira que estoy a la puerta y llamo. Si 
alguno oye mi voz y abre la puerta, entraré, y cenaré con él, y él 
conmigo. 

21A1 que salga vencedor le daré el derecho de sentarse conmigo 
en mi trono, como también yo vencí y me senté con mi Padre en 
su trono. 22E1 que tenga oídos, que oiga lo que el Espíritu dice a las 
iglesias." 

La carta a Laodicea, a pesar de la condición tétrica de dicha congregación, 
es una joya literaria y teológica que concluye de la manera más culminante este 
ciclo de cartas. Como señala Bartina (1967:664), es una finísima mezcla de 
censura enérgica, ironía sutil y ternura compasiva, todo en ocho versículos. Su 
mensaje pastoral, ético y teológico puede considerarse el más profundo de 
estos capítulos. 

A finales del período de la república, bajo la Fax romana, Laodicea llegó 
a ser la ciudad más rica del valle del río Lico y uno de los centros comerciales 
más poderosos del mundo. Debido a su tierra fértil sus rebaños producían una 
lana mundialmente famosa por su brillo y su color negro azulado. Su industria 

151 Carta al doctor Tichener, 24 de abril de 1895, en Ramosl986:146. 



1 5 1 A P O C A L I P S I S 

textil exportaba lujosas telas y tapetes, con enormes ganancias para la ciudad. 
Su ubicación estratégica en la confluencia del Lico con el Meandro y en el 
cruce de los tres caminos más importantes de la región favorecía grandemente 
su desarrollo comercial. A la vez, su dinámica vida económica la convirtió en 
un gran centro financiero y banquero. 

Laodicea era muy orgullosa de su riqueza. Cuando un terremoto en 60-61 
a.C. la devastó junto con muchas otras ciudades de Asia, unas cuantas 
metrópolis (como Sardis) solicitaron ayuda para su reconstrucción. ¡Laodicea 
no! Muchos ricos de la ciudad colaboraron voluntariamente y Laodicea se alzó 
sola. "Laodicea se levantó de las ruinas por la fuerza de sus propios recursos 

escribió Tácito (/I/vi 14.27.1)— sin ninguna ayuda nuestra." Esto producía 
en ellos una ilusión de suficiencia, superioridad y prepotencia que les cegaba 
los ojos a la realidad de su lamentable condición espiritual. 

Esta es la única carta en que ninguno de los atributos del Hijo de hombre, 
quien dicta la carta a Juan, se deriva de la visión inicial de los candelabros. 
Cristo se presenta como "el Amén", "el testigo fiel y veraz" y "el soberano de 
la creación de Dios". Estos títulos están entre los más fascinantes y profundos 
de todas las cartas. -

La designación de Cristo como "el Amén" convierte un término básico de 
la fe hebrea y cristiana en un título para referirse a Jesús. La idea subyacente 
del término "Amén" es la de "firme, seguro"; implica solidez, constancia, 
estabilidad y lealtad, confianza.154 Como título alude a la descripción de Yahvé 
en Isaías 65:16 como "el Dios de Amén", lo cual vendría a afirmar nuevamente 
la identificación de Jesucristo con Dios mismo.155 

También en 2 Corintios 1:17-20 Cristo es equiparado con Dios en su firme 
constancia (1:18): "todas las promesas que ha hecho Dios son 'sí' en Cristo. Así 
que por medio de Cristo respondemos 'amén' para la gloria de Dios" (1:20). 
Aquí Pablo insiste en que, a pesar de haber tenido que cambiar sus planes de 
visitar a Corinto, él no ha sido inconstante sino que, como Cristo, su conducta 
ha sido fiel y responsable. En cambio en la carta a Laodicea el título está en 
marcado contraste con la inconstancia e indefinición de los laodicenses, y 
destaca la firmeza y autoridad divina de Cristo para amonestarlos por su 
abominable tibieza. 

El segundo título refuerza enfáticamente el primero. Jesucristo es el "testigo 
fiel y veraz", totalmente confiable.156 Massyngberde Eord (1975:418) sugiere 

154 DTMAT 1:276-319; Coenen 1:108-110; A7D07TI:427-433; Anchor I:l84ss. H. Wildberger 
(DTMATY291) menciona el uso interesante de "amén" en Sir 7.22 (heb.) para animales que son 
"fieles" o confiables. Para este título L. H. Silbermann encuentra un origen alternativo, con otra 
vocalización de Pr 8:30: la Sabiduría fue el AaMoN (maestro obrero) en eí principio de la creación 
8:22 (Ford 1975:420s.; Aune 1997:246, 255s.). 
155 Is 65:16 es el único pasaje que convierte la partícula AMeN en sustantivo (/SB£I:110). 
156 Acerca del significado profundo de martus en el Apocalipsis, ver notas sobre 1:5 y otros pasajes; 
sobre "verdadero, veraz", ver 3:7. 



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJE S A LAS IGLESIAS ( 2 : 1 - 3 : 2 2 ) 1 5 5 

que este título es básicamente una aclaración de "el Amén" para los lectores no 
judíos. Nuevamente declara la inquebrantable fidelidad de Jesús frente a la 
vacilación y el titubeo de los laodicenses. Les recuerda de un testimonio 
humano e histórico que fue fiel hasta las últimas consecuencias. Si ese 
testimonio terrestre fue fiel, también lo será su testimonio celestial. 

El tercer título, "el soberano de la creación", presupone un conocimiento 
de la epístola a los Colosenses, la cual Pablo había mandado que se leyera en 
Laodicea también (Col 4:16), y posiblemente del prólogo del cuarto 
Evangelio.157 M. Kiddle (1940:57) subraya también el notable paralelismo con 
la doctrina de la creación en Isaías, cuyas denuncias y exigencias éticas son 
paralelas con esta carta. Juan declara la mediación y primacía de Cristo en la 
creación no simplemente para proponer una afirmación teológica sino para 
fundamentar los reclamos con que en seguida este Señor y Creador va a 
confrontar a los laodicenses.158 El Dios que creó todas las cosas exige un 
compromiso incondicional. 

El diagnóstico que Jesús hace de Laodicea es por mucho el más severo de 
todas las cartas. Sin perder tiempo preparándolos con elogios secundarios, 
Jesús va directamente al grano: el ángel de Laodicea le provoca náuseas. "No 
eres ni frío ni caliente. ¡Ojalá fueras lo uno o lo otro!" Al estado tibio de 
Laodicea, Jesús responde con una condena todo menos que tibia: "Como no 
eres ni frío ni caliente, sino tibio, estoy por vomitarte de mi boca." 

En contraste con los escandalosos pecados de Pérgamo y Tiatira, y aun las 
"obras imperfectas" de Sardis, el Señor no acusa a Laodicea de ningún pecado 
específico, ni de herejía alguna, ni de idolatría. Como en el caso de Efeso, su 
pecado fatal era un problema de actitud: su confianzudo engreimiento, su 
tranquila indiferencia, creyéndose siempre cristianos ejemplares. 

El lenguaje del pasaje es extremadamente vigoroso y gráfico. La 
comunidad de Laodicea no es ni "hirviente" (¿estos, de zeó, hervir; cf. Hch 
18:25; Ro 11:11) ni "helada". En Sirac 43.20 (LXX) el adjetivo psyjros 
describe "el viento frío del norte" que "forma el hielo sobre el agua" (BJ). En 
varios pasajes alude al agua fría y refrescante (Pr 25:25; Mt 10:42; cf. Did.ll). 
Jliarós (tibio) aparece sólo aquí en la Biblia, pero fue conocido desde 
Herodoto para describir aguas insípidas que producen náuseas (ArndtG:890). 
El verbo "vomitar" (emeó) es raíz de nuestra palabra moderna ".emético", 
vomitivo. Expresiones tan viscerales (¡Cristo vomitando un "ángel" de su 
boca!) tienen que haber impactado fuertemente al ser leídas ante la 
congregación reunida en Laodicea. 

157 Muchos otros pasajes d e l N u e v o Testamento exponen esta misma verdad: ver J. Stam 1995: cap. 
2. En el Apocalipsis, la eternidad de Cristo y su fiinción creadora están presentes también en los 
títulos "Alfa y Omega" y "Primero y Ultimo, Principio y Fin" (l:17ss.; 2:8; 21:6; 22:13). 
l58Kiddle (1940:57) señala que en Is 40-66, el Dios que es Creador y Señor de todo llega a implorar 
encarecidamente a su pueblo rebelde (Is 44:21-22; cf. Ap 3:20). 



1 5 3 A P O C A L I P S I S 

La carta a Laodicea es la que más referencia hace a las circunstancias 
particulares de la ciudad. La ubicación de Laodicea fue escogida por sus 
ventajas comerciales, pero su gran problema era que carecía de buenas fuentes 
de agua potable. Las ruinas de la ciudad muestran un sistema de acueductos 
que traían el agua desde fuentes termales unos nueve kilómetros al sur (Aune 
1997:257). Cuando esas aguas llegaban a Laodicea, estaban tibias, saturadas 
de minerales eméticos y nauseabundos.'59 

Cerca de Laodicea estaba Hierápolis, ciudad famosa por sus aguas termales, 
fenómeno que abundaba en la región. Por otra parte el agua de Colosas, a 
pocos kilómetros de Laodicea, tenía fama de fría y sabrosa. Pero Laodicea, al 
igual que su agua, no era ni fría (como el agua de Colosas), ni caliente (como 
las aguas termales de Hierápolis). 

A primera vista podríamos entender que Dios es amigo de las temperaturas 
espirituales extremas, hasta preferir un corazón frío a uno tibio. Probablemente 
el pasaje no se refiera a grados relativos de fervor espiritual, sino a la simple 
y dramática analogía del agua tibia.160 Las aguas termales de Hierápolis servían 
para relajar los músculos y sanar el cuerpo. Las aguas frías de Colosas, para 
refrescar al sediento. Pero el agua tibia de Laodicea repugnaba y provocaba 
náuseas. Implícita en la figura está también la alusión a una obvia mediocridad 
y una neutralidad pasiva de los laodicenses, totalmente amoldados al mundo 
actual (Ro 12:2). Es probable que su tibieza consistía en no querer definirse 
ante el sistema idolátrico que los rodeaba, para no poner en peligro.sus 
intereses económicos ni mucho menos tener que jugarse la vida por Cristo. En 
tiempos decisivos y críticos, como los de Juan y los nuestros, ser mediocre y 
cobarde es realmente vergonzoso y repugnante. Ser tibio es pecado. 

Llama la atención que Jesús obviamente ve que lo tibio es peor que lo frío. 
Nosotros hubiéramos pensado en una secuencia más lógica: "caliente" es 
bueno, "tibio" es malo y "frío" es peor. Así razonaban algunos rabinos, que 
también distinguían figuradamente entre los calientes (rotjin) y los tibios 
(posriri).m En otros pasajes hablaban de "transgresores cabales" (,resim 
gemurin', de corazón entero), "justos cabales" (saddiqim gemurin) y los tibios 
{quenoniyim). En el día del año nuevo se pronunciaba juicio de muerte sobre 
los transgresores cabales y juicio de vida sobre los justos cabales, pero los 
tibios quedaban en suspenso hasta el día de la expiación o serían purificados 
en los fuegos del Gehena.162 El pensamiento de Jesús, según nuestro pasaje, 

,5<J Las ruinas de los acueductos todavía muestran la acumulación de substancias químicas dentro 
de sus canales. 
160 Mounce (1977:125), citando a Rudwick y Green Exp Times 69:176ss. Aune (1997:263) lo ve 
también como metáfora de ineficacia: como el agua de Laodicea, no servía ni para sanar ni para 
refrescar... era inútil. 
161 Gn r. 86, sobre 39:3 (Oepke, Kittel 11:876). 
162 Kittel 11:876 (StrB I:50s.; II: 170; 111:95). El verbo hebreo GMR significa "completar, llevar a cabo 
o acabalidad" (BDB:170). 



E L HIJO D E HOMBRE MANDA M E N S A J E S A LAS IGLESIAS ( 2 : 1 - 3 : 2 2 ) 
1 5 7 

clasifica la tibieza como la peor condición. La única actitud que no tolera aquí 
es la indiferencia. 

Como si no bastara lo ya dicho, Jesús expone la ilusa soberbia de los 
laodicenses con un diálogo de fina pero cortante ironía: "Dices: 'soy rico; me 
he enriquecido y no me hace falta nada ; pero no te das cuenta de que el infeliz 
y miserable, el pobre, ciego y desnudo eres tú" (3:17).163 ¡Creyéndose óptimos, 
eran pésimos! Sentados en la congregación deben haberse sorprendido al 
escuchar en la voz del Señor sus propios pensamientos y después su verdadera 
condición. ¿Como habrán respondido? ¿Enojándose ofendidos? ¿Haciéndose 
los desentendidos? ¿O se habrán dado cuenta de su pecado para arrepentirse? 
¿La distancia abismal entre ese "dices" y el "no te das cuenta" les habrá hecho 
ver el profundo engaño de sí mismos en que vivían? 

Este diálogo procede en tres pasos. Primero, Jesús articula ante los 
laodicenses la opinión soberbia que ellos tienen de sí mismos (3:17a). Después 
expone la verdad de la triste condición de ellos (3:17b). Finalmente, les da un 
consejo para remediar su situación (3:18). 

Los argumentos se desarrollan de forma impresionantemente simétrica. Los 
laodicenses se jactan de ser muy ricos con tres expresiones casi idénticas. Para 
ellos, eso figuraba como único tema. Pero Cristo les responde con tres 
calificativos opuestos, afirmando que ellos son pobres (descrito a su vez con 
tres adjetivos), ciegos y desnudos. Las tres exhortaciones que siguen 
corresponden a esa triple caracterización: comprar oro refinado para no ser 
pobres, vestiduras blancas para no seguir desnudos y colirio para dejar de ser 
ciegos. El diálogo refuerza las declaraciones anteriores (3:15s.) para culminar 
en una contundente denuncia de esta congregación y un urgente llamado al 
arrepentimiento. 

La ciudad de Laodicea era famosa por su riqueza, como atestiguan hasta 
hoy sus ruinas. Su tierra era fértil y su ubicación estratégica. Se destacaba 
especialmente en el comercio textil, las finanzas bancarias y la medicina. 
Plutócratas como Polemo, Hierón y la familia del orador Zenón acumularon 
colosales fortunas y contribuyeron con enormes donativos a su ciudad. 
Estrabón atribuye la riqueza de Laodicea a la prosperidad y generosidad de sus 
hijos y a la fertilidad de su suelo (12.8.16) (Lightfoot l&86:4-6; IDB 111:71; 
Mounce 1977:126). Un índice de la inmensa opulencia de Laodicea son las 
gigantescas sumas que los oficiales romanos expropiaron a los judíos 
laodicenses cuando se prohibió seguir enviando ofrendas a Jerusalén (62-61 
a.C.).164 

163 Aune (1997:258) señala paralelos clásicos a este tipo de diatriba (p. ej., Epicteto) y "soliloquio 
de hubris". 
164 Tácito informa de las cantidades expropiadas también a los judíos de otras ciudades de Asia. De 
Apamea sacaron la fabulosa cantidad de 100 libras de oro, comparada con las 22,5 libras (ca. $ 
100.000) de Laodicea (Ford 1975:420; IDB 111:71). 



1 5 5 A P O C A L I P S I S 

La expresión más destacada del soberbio espíritu independiente de 
Laodicea fue su rechazo de toda ayuda externa romana para su reconstrucción 
después del catastrófico terremoto de 60 d.C. Mientras las demás ciudades 
afectadas buscaron afanosamente su cuota de fondos de emergencia que 
ofrecían el senado y el emperador, Laodicea insistió en levantarse por sus 
propios recursos, mayormente los generosos aportes de filántropos locales. De 
todas las demás ciudades Tácito menciona la ayuda romana a su 
reconstrucción, pero de Laodicea apunta que "sin ningún aporte nuestro, se 
levantó por sus propios recursos".165 ¡Y se levantó con más esplendor que 
antes! Se sentían tan ricos que ni necesitaban a Dios, y mucho menos a Roma. 

Es probable que la congregación cristiana también gozara de condiciones 
económicas relativamente favorables.166 Al contrario de Esmirna, que era una 
congregación pobre en una ciudad rica, Laodicea parece haber sido una 
congregación rica en una ciudad también rica. Pero en contraste con Esmirna, 
que había sido fiel hasta las últimas consecuencias, Laodicea era una 
congregación tan adaptada a su entorno materialista que había dejado de ser 
fiel a su Señor. Se había dejado configurar según los moldes del mundo que la 
rodeaba. 

Además, la congregación de Laodicea parece haber transferido su riqueza 
material al plano espiritual. Por ser fuerte económicamente se sentía Inerte 
espiritualmente. Jesús da expresión a la actitud de ellos con una antigua 
descripción profética de Israel: "Efraín dice con jactancia: "¡Cómo me he 
enriquecido! ¡He amasado una gran fortuna!" (Os 12:8).167 Los laodicenses 
habían hecho de la riqueza material la meta de su vida individual y hasta 
congregacional, y la base de su confianza.168 En su cómoda seguridad 
económica encontraban una falsa seguridad espiritual. 

Al escuchar estas palabras los laodicenses, sentados en la comunidad, bien 
podrían haber pensado: "¡Exactamente! ¡Somos la congregación a la que más 
ha bendecido Dios!" La opinión de ellos parece haber sido unánime: creían 
tener buena salud, pero estaban muy enfermos espiritualmente. Su espíritu de 
completa suficiencia se basaba en sus propios recursos, no en la fidelidad de 
Dios (cf. Sal 23:1, "nada me falta"). Nuevamente se reproduce en la iglesia la 
mentalidad de la ciudad, que soberbiamente había rechazado la ayuda romana 

105 Tácito, 14.27: "Nullo a nobis remedio, propriis opibus revaluit". OrSib 4 107 también se 
reliere a la destrucción de Laodicea (cf. 5.289; 7.23). 
m M. Rist (IB XII:397) sostiene que la congregación no era realmente rica sino que estas frases son 
irónicas. Pero el cuadro de una iglesia próspera cuadra mejor con el perfil de esta congregación 

Me he fraguado una fortuna" (BJ). La última parte de Os 12:8 está mal traducida en RVR- cf. 
BJ y NBE. Os 12:8b-9 declara el juicio de Dios sobre esa soberbia y ia futilidad de esa ilusoria 
confianza. 
lr'8 Lilje (1955:102) sugiere que las frases son también un eco de las mismas expresiones de los 
laodicenses y una imitación sarcástica de su espíritu comercial. Para Fiorenza (1985-119) sería más 
bien una referencia a los gnósticos, que se jactaban de ser "ricos" por sus enseñanzas esotéricas 



E L HIJO D E HOMBRE MANDA MENSAJE S A LAS IGLESIAS ( 2 : 1 - 3 : 2 2 ) 
1 5 9 

después del terremoto de 60 d.C. Pero en ese altivo "no me hace falta nada" de 
los cristianos de Laodicea estaba presente la actitud del fariseo ("Te doy 
gracias que no soy como otros hombres", Le 18:11: ¡te alabo por lo que yo 
soy!). El autor parece anticipar en esta actitud soberbia de los laodicenses la 
arrogante jactancia de la misma ramera (18:7: "Estoy sentada como reina ... ni 
sufriré jamás"). ¡Hasta ese grado esta congregación compartía los antivalores 
de su medio ambiente! 

La iglesia de Laodicea sufría de un grave problema de comprensión: "Dices 
... pero no te das cuenta" (3:17). Lo que creen de sí mismos no corresponde 
para nada a la realidad, a como Cristo los conoce: su soberbia es a base de 
ignorancia. En definitiva, Cristo le dice al ángel de Laodicea: "no te das 
cuenta" (.ouk oídas), pero yo sí me doy cuenta de tu conducta {oída son ta 
erga)". 'Tan fácil es engañarnos a nosotros mismos, y tan imposible engañarlo 
a él.169 

La tibia tranquilidad de los laodicenses se basaba precisamente en esta 
ignorancia. Cristo les dice enfáticamente: "no sabes que eres tú (posición 
enfática de su) quien es desgraciado". Siendo mendigos, ¡se creían millonarios! 
Por eso también están en la peor condición, ya que al seguir así nunca les sería 
posible arrepentirse. 

Se cuenta que el presidente Ubico de Guatemala visitó una ve/ una prisión 
y preguntó a cada preso qué delito había cometido. Todos le contestaban que 
ninguno, que eran inocentes, que habían sido víctimas de falsas acusaciones. 
Todos se engañaban y querían engañarlo; jamás estarían dispuestos a reconocer 
su crimen. Al fin llegó a un preso que le dijo honestamente: "Señor presidente, 
yo me metí a una casa a robar. Reconozco mi culpa." Se cuenta que Ubico 
exclamó inmediatamente: "Sáquenme a este criminal de esta cárcel, antes de 
que corrompa a todos estos santos". 

Todos tenemos mucho del "espíritu laodicense" que no nos permite 
reconocer nuestro pecado y arrepentimos ante Dios. Así podemos seguir tibios, 
tranquilos y cómodos ante nuestra propia conciencia, acomodados a la 
sociedad que nos rodea. Pero sólo los arrepentidos, los que reconocen sus 
pecados y alinean su pensamiento con el del Señor, podrán gozar de la 
comunión de Dios (cf. 1 Jn 1:5-10). 

Precisamente para esta iglesia, que de todas las siete tenía el concepto más 
elevado de sí misma, Jesús usa el lenguaje más severo de todas las cartas. Ellos 
reclamaban con tres expresiones casi sinónimas que eran ricos. Cristo no les 
contesta que son menos ricos de lo que piensan sino que son pobres, ciegos y 
desnudos. También expresa su pobreza con tres adjetivos. "Desgraciado" 
{talaipóros) significa desdichado, miserable, infeliz. Además de aquí se usa 

m García Cordero (1962:59) comenta aquí: "La pincelada es maestra y retrata bien la situación de 
impotencia espiritual" de los laodicenses. 



IFI'L 
A P O C A L I P S I S 

M'IIU en Romanos 7:24:"desgraciado de mí" (NBE; "¡Qué infeliz soy!", BPL).'70 

Hl segundo adjetivo, eleeinos, aparece una vez más en comparativo: "los más 
desdichados" (1 Co 15:19; "los más desgraciados" BJ, DBE; "los más 
infelices" BPL). Significa que son "lastimosos", provocan eleos (cf. Kurie 
eleisorí), dan lástima. La fuerza combinada de ambos términos podría 
parafrasear como "un pobre desgraciado que da lástima". 

Esos dos términos podrían considerarse como una especie de título o 
rúbrica, a la que siguen las tres características específicas: pobre, ciego, 
desnudo. A la vez, están tan relacionados con la miseria de los laodicenses que 
podrían ser también una triple descripción de la primera de las tres notas, la 
pobreza.171 Clasificar de "pobres" a unos cristianos que se las daban de ricos, 
en una ciudad rica de banqueros y comerciantes, era para ellos la peor 
humillación. A eso sigue "ciegos", notablemente apropiado en una ciudad 
famosa por el colirio, ungüento oftalmológico que exportaba. El peor problema 
de ellos era precisamente no ver la realidad. Finalmente, para un judío ser visto 
desnudo se consideraba la mayor vergüenza y humillación. Laodicea se jactaba 
de sus finísimas lanas, y los cristianos laodicenses se sentían cobijados bajo las 
mayores virtudes espirituales, pero Cristo pone "al desnudo" la verdadera 
condición de ellos.172 

Las recomendaciones que Jesús hace a los laodicenses (3:18) corresponden 
muy lógicamente a las estructuras triples del anterior diagnóstico: 3:16, 3:17a, 
3:17b): "Te aconsejo que de mí compres oro refinado por fuego, para que te 
hagas rico; ropas blancas para que te vistas y cubras tu vergonzosa desnudez; 
colirio para que lo pongas en los ojos y recobres la vista" (3:18). También 
corresponden, como todo el pasaje, a los tres negocios principales de Laodicea: 
los bancos, la industria textil y la medicina, especialmente oftalmológica.173 

En este pasaje Jesús se ofrece como una especie de "consejero financiero" 
para los laodicenses (¡muy apropiadamente!), y su primer consejo (se podrían 
escuchar ecos de la voz de algún inversionista de Laodicea o de Wall Street 
hoy) es: ¡Compra oro! La ciudad era famosa por sus bancos y sus muchas 
transacciones financieras. Cicerón da testimonio de que Laodicea era un 
poderoso centro bancario, donde él cambiaba sus divisas y sus cartas de crédito 
con los kollubistai (cambistas), y recomendaba lo mismo a todo viajero en Asia 

170 El sustantivo correspondiente se usa en Stg 5:1, también en relación con los ricos Aparece 
además en Ro 3:16 (Is 59:7s. LXX). 
171 El tercer adjetivo,piojos, significa simplemente "pobre"; ver también Barclay (1955:109-111). 
172 Viene muy al caso aquí una alusión al famoso cuento escandinavo "¡El emperador no lleva 
ninguna ropa!" En ese caso, era un niñito que insistía que el emperador andaba desnudo, contra toda 
laopinión públicay la propaganda oficial. Todas las supuestas virtudes de los laodicenses eran como 
los lujosos vestidos ficticios de ese emperador, que de hecho andaba en su traje de Adán. 
173 Charles (19201:93) afirma que esa referencia a las tres actividades típicas de Laodicea no podría 
ser accidental; cf. Beasley-Murray (1974:103, 106); Aune (1997:260, 263). Rist, sin embargo, 
describe como "tenue" la evidencia de este argumento (IB XII:397), sin mayores explicaciones. 



E c h l 

E L H I J O D E H O M B R E M A N D A M E N S A J E S A LAS IGLESIAS ( 2 : 1 - 3 : 2 2 ) 1 6 1 

Menor.174 Jesús les aconseja cambiar de mercado: en vez de vivir negociando 
en los valores pasajeros de sus cuentas bancarias, que se deshagan de ese oro 
falso e inviertan en los valores eternos del Reino de Dios. Eso es oro puro, 
refinado por los mismos fuegos (pepurómenori) con que brillaban los pies de 
bronce del Hijo de hombre (1:15; cf. 1 P 1:7). En los términos de la parábola, 
les recomienda vender todo para comprar la perla preciosa de valor supremo 
(Mt 13:46; cf . Is 55:1-2). 

Laodicea era mundialmente famosa también por su comercio de telas 
fabricadas de una lana muy especial que producía la región, de color negro y 
de un lustre muy brilloso.175 Esta industria comenzaba con la cría de las ovejas 
de la región. Después seguía la tintorería (una inscripción habla del gremio de 
tintoreros) y la producción de telas, vestidos y alfombras. Al final, comenzaba 
la red de comercialización de sus productos. Nuevamente, el Señor exhorta a 
los laodicenses, que se jactan de sus productos textiles pero andan desnudos, 
a vestirse de él mismo, de su justicia y de una vida cristiana santa y justa. 
Como la "tibieza" de ellos incluía las componendas que les evitaban todo 
peligro ante el Imperio, el "oro puro" probablemente significaba sobre todo la 
fidelidad aun hasta la muerte para vestir la ropa blanca de la victoria (Rist IB 
X1I:397). 

Pero para cambiar su condición espiritual, antes que nada los laodicenses 
tienen que verse a sí mismos como son. Su ceguera espiritual resultaba irónica 
en una ciudad que se jactaba de su ciencia médica y exportaba un ungüento 
oftalmológico especial, conocido como "polvo frigio", a todas partes del 
mundo. Dicho "colirio" había sido producido por los médicos de la famosa 
Academia Esculapiana en Laodicea (Zond 111:877, 879).176 Jesús diagnostica 
a los cristianos de esta ciudad como no videntes que se creen dotados de visión. 
Como no pueden verse a sí mismos en la realidad de su pecado y tibieza, 
tampoco pueden ver claramente a Cristo ni a Dios. Eran ciegos también a la 
realidad de la situación circundante y a la voluntad de Dios para su testimonio 
cristiano ante el mundo. 

Desde 3:19 en adelante la implacable severidad de este mensaje se cambia 
repentinamente a la mayor ternura de todas las cartas. Aparentemente Juan 
como pastor no sólo conocía más a fondo la realidad congregacional de 
Laodicea, y por supuesto sus graves defectos, sino que también les guardaba 
a pesar de todo un afecto muy especial. Su amor hacia ellos era realmente el de 
Jesús mismo: "Yo reprendo y disciplino a todos los que amo —dice el Señor 
a los laodicenses—. Por lo tanto, sé fervoroso y arrepiéntete" (3:19). 

174 Ep ad Fam 3.5; ad Att 5.15; ver referencias en Beasley-Murray (1974:103). 
175 Estrabón 12.8.16,18 (Foulkes 1989:50ss.; García Cordero 1962:58s.; Salguero 1965:364; IDB 
111:70). 
176 En la que se destacaban los oftalmólogos Zeuxis y Alejandro Filaletes, que aparecen en monedas 
de la ciudad (Salguero 1965:362; Mounce 1977:123). 



1 5 9 A P O C A L I P S I S 

La exhortación es una alusión clara a Proverbios 3:12 pero con varios 
cambios importantes. El Apocalipsis trueca el verbo que se traduce como 
"amar", del término griego más reservado agapaó (Pr 3:12 LXX) al más 
caluroso y emocional fileó (Ap 3:19).177 Aquí también, a diferencia de 
Proverbios 3:12, se expresa el pronombre personal egó y se coloca en primer 
lugar. Le sigue también con énfasis destacado el pronombre demostrativo 
correlativo hosous. Una paráfrasis ampliada podría captar el tono: "Yo, en 
cuanto a mí se refiere, les aplico la mayor disciplina a los que más quiero". 

Bartina (1962:666s.) indica una diferencia más sutil entre los dos pasajes. 
La segunda mitad de Proverbios 3:12 (LXX) remite a la relación padre/hijo 
como contexto de la disciplina, y afíade un verbo que significa "castigar, 
flagelar" (masligoó). Aquí en cambio se introduce el verbo paideuó, que 
básicamente quiere decir "educar". Para Bartina, estos cambios dejan fuera aun 
la figura autoritaria del padre presente en la mentalidad semítica: Cristo se 
acerca a los laodicenses estrictamente en calidad de amigo (Jn 15:15). Los 
llama amorosamente a volver a una vida de constancia fervorosa (imperativo 
presente, zéleue) después de un acto específico y definitivo de arrepentimiento 
(imperativo aoristo, metanoésori).m 

A esta primera invitación sigue otra aún más tierna: "Mira que estoy a la 
puerta y llamo. Si alguno oye mi voz y abre la puerta, entraré, y cenaré con él, 
y él conmigo" (3:20). La primera frase es una alusión a Cantares 5:2: el 
amante, con la cabeza "llena de rocío", toca de noche la puerta de su amada, 
"paloma mía, perfecta mía". El contraste no podría ser más dramático: el 
Principio de toda la creación y el Conocedor de la realidad de nuestra vida, 
poseedor de toda la legítima autoridad del juez, toma la posición de un 
suplicante peregrino que espera a la puerta de los tibios laodicenses.179 ¡Y a los 
mismos que un poco antes había dicho que le daban ganas de vomitar, ahora 
les solicita (si se arrepienten) que lo dejen entrar a cenar con ellos! 

Cristo respeta la libertad del ser humano, pero utiliza todos los medios para 
apelar a nosotros: se para pacientemente a la puerta, y la golpea 
persistentemente (.krouó, tiempo presente), llama con su voz ... ¡y no se va! 
Todos hemos tenido esa experiencia de estar llamando sin respuesta; la 

117 El verbo en Ap 3:19 no es el de Pr 3:12 ni el verbo que habitualmente se usa en relación con el 
amor de Cristo hacia nosotros. Su empleo aquí debe ser intencional (cf. 1:5; 3:9; R. H. Charles 1920 
1:99: "es una manifestación conmovedora c inesperada de amor para los que menos lo merecen"). 
Sin embargo, no debe exagerarse la distinción entre estos dos verbos: en Jn 21:16 pueden ser 
básicamente sinónimos, usados alternadamente con el simple objetivo de variar el léxico. 
178 Mounce (1977:128). 
179 También en Is 44:21 ss. el Creador mismo ruega encarecidamente a su pueblo rebelde que se 
vuelva hacia él. Aune (1997:251) destaca la increíble paradoja: ¡Dios está fuera de la puerta y 
suplica al pecador servirle la cena! Ford (1975:422) sugiere que, por estar Laodicea en el cruce de 
cuatro rutas principales, sus habitantes debían haber estado acostumbrados a recibir viajeros 
inesperados. 



E L H I J O D E H O M B R E M A N D A M E N S A J E S A LAS IGLESIAS ( 2 : 1 - 3 : 2 2 ) 1 6 3 

tentación muy pronto es la de irse. En la tradición hebrea, era una ofensa 
gravísima entrar a una casa sin haber llamado: "R.SchimYon ben Jochai (c. 150 
d.C.) ha dicho: 'cuatro cosas odia Dios, y yo tampoco las quiero ... la cuarta, 
el que en la casa entra abruptamente, y peor en la casa ajena'." Rab (m. 247) ha 
señalado: "No entrar abruptamente en una casa."180 El mismo que dijo una vez 
"llamen, y se les abrirá" (Mt 7:7) se convierte ahora en el que toca y espera que 
se le abra. 

Al otro lado de la puerta del arrepentimiento nos espera Cristo. La figura 
era conocida también entre los rabinos. Un midrash al mismo pasaje aludido 
aquí (Cnt 5:2) reza: "R. Jassa dijo: 'El Santo, bendito sea él, dijo a Israel: Mis 
hijos, abridme una puerta de arrepentimiento apenas el tamaño del ojo de una 
aguja, y yo lo ampliaré en puertas por las que podrán pasar vagones y carros'". 
R. Aibu ha preguntado: "¿Qué es lo que mantiene una puerta en su lugar?", y 
contesta "sus bisagras", o sea, el arrepentimiento es el gozne que hace girar la 
vida hacia la bendición o hacia el juicio y la muerte.181 

En la cultura semítica el comer juntos era la expresión de la amistad y la 
confianza más profundas. El mismo Jesús fue atacado por comer con mala 
gente (Le 15:2; cf. Pedro, Hch 11:3) La máxima intimidad del "discípulo 
amado" con Jesús fue cenar recostado a su lado (Jn 13:23), significado que 
también se expresó en la mesa de Emaús (Le 24:29-31). Este "cenar" 
evangélico culmina con el gran banquete de las bodas del Cordero (Ap 19:7).182 

Por otra parte, Bartina (1962:667) encuentra otra clave del sentido de "entraré 
a su casa" en la palabras de Juan 14:23: "vendremos a él, y haremos morada 
con él" (RVR). 

La expectativa apocalíptica de los judíos daba mucha importancia a la cena 
escatológica. Según 1 Enoc 62.14-16, "el Señor de los espíritus habitará en 
ellos; con ese Hijo del hombre morarán y comerán, se acostarán y se levantarán 
por los siglos de los siglos ... llevando vestiduras de gloria" que nunca se 
raerán.183 Cristo también se refirió al banquete mesiánico explícitamente (Mt 

ls" SlrB 111:798: La costumbre exigía tocar, llamar o anunciarse de otra manera, p. ej„ con una 
campanita. En la Biblia, el sentido de krouó es siempre "tocar" (una puerta) y nunca simplemente 
"llamar". 
181 Cf. R. Levi Cnt 7.11: "La puerta que no se abre para buenas obras [para arrepentimiento] se 
abrirá para el médico". Estas citas son de una hoja suelta que circuló una misión de cristianos 
hebreos. Tendrían que documentarse debidamente en las fuentes rabínicas. La metáfora de la puerta 
es común también en la literatura sapiencial. 
182 Paralelamente, la "comunión" de los malvados lleva también hacia una gran cena ¡para los 
buitres! (19:17-21; Foulkes 1989:50s.). 
183 Cf. Shabbath 153a: "En el día del Señoríos justos banquetearán y se gozarán'" (Rist/BXII:398). 
Cf. 2 Bar 29.1-8; Is 65:13 ("mis siervos comerán"). 



IFI'L A P O C A L I P S I S 

8:11; Le 22:30) en sus parábolas (Le 14:15-24) y en su última cena (Mr 
14:25).184 

Del contexto se hace evidente que esta "venida" de Cristo no se refiere a su 
futura parusía sino a su "visita" personal al creyente arrepentido (cf. Ladd 
1978:60). Sin embargo, a través de la figura de la santa comunión cristiana 
eucarística no deja de relacionarse con esa venida final. González Ruiz 
(1987:106) señala que los judíos esperaban la venida del Mesías en la noche 
pascual, y con ella un nuevo éxodo. Así como la pascua judía recordaba el 
éxodo pasado y anticipaba otro nuevo, así también la celebración eucarística 
cristiana actualiza la muerte del Señor re-presentándola (haciéndola presente) 
en el pan y el vino, y anticipa (hace presente ahora) el banquete final cuando 
nuestro Señor beberá de nuevo con nosotros del fruto de la vid (Mt 26:29). La 
comunión del creyente con su Señor se expresa en el lenguaje de la eucaristía 
de la comunidad, cuando pasado y futuro se unen en el "ya sacramental" (Caird 
1966:58). 

"Al que salga vencedor le daré el derecho de sentarse conmigo en mi trono, 
como también yo vencí y me senté con mi Padre en su trono" (3:21). Esta 
promesa, en la que un preso político asegura a unos cristianos amenazados y 
aparentemente impotentes la victoria total sobre sus enemigos y el triunfo final 
del Reino del Cordero, culmina con increíble fuerza la serie de promesas al 
vencedor en las cartas.185 Es profundamente llamativo que a la peor 
congregación, a la que había tenido que censurar con una severidad rayana en 
el sarcasmo ácido, Jesús termina extendiéndole la invitación más enteroecedora 
y la promesa más exaltada y atrevida de estos dos capítulos. 

El vencedor triunfa con Cristo y es ganador en Cristo. Así comparte con él 
la misma victoria y el mismo trono suyos. Aquí Juan aclara lo que entiende por 
"vencer" (cf. 2:26): no hay otra manera de "vencer" que la del Cordero que fue 
inmolado y ha vencido (5:5-6). El Testigo fiel ha muerto y resucitado, y es el 
soberano de todos los reyes de la tierra (Ap 1:5; 5:5; 6:2; Jn 16:33). 
Precisamente su muerte fiel fue su victoria, y por su muerte ganó el trono como 
Señor de señores. En los capítulos 4 y 5 veremos más de cerca ese trono, que 
es en realidad uno solo: el "trono de Dios y del Cordero" (5:13; 22:1,3; 7:10; 
12:5).186 

181 Le 22:30, igual que Ap 3:20-22, combina las dos ideas de la mesa de la cena y el trono de 
autoridad. 
185 Las promesas a los vencedores se cumplen en los últimos capítulos del Apocalipsis. En este caso, 
según 20:4, los mártires (vencedores) reinarán con Cristo sobre la tierra. Esto confirma la 
importancia central de la vocación política de los cristianos. 
186 Ya que ese trono es de juicio, Apocalipsis habla también de la ira de Dios y del Cordero (6:16s.). 
Según R. Akiba, el trono de David estará al lado del trono del Santo (Ford 1975:422; cf. 4Q521: "él 
honrará a los justos sobre el trono de realeza eterna"); TLevi promete al fiel que "te sentaré en el 
trono (sunthronos) con los reyes, como José nuestro hermano". Ladd (1978:61s.) señala que Ap 
3:21 presupone que Jesucristo es ya Señor y Rey (Hch 2:36; Fil 2:9; 1 Co 15:25). Ya ha sido 



E L HIJO D E HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS ( 2 : 1 - 3 : 2 2 ) 1 6 5 

Ahora, después de la victoriosa muerte de Jesús, los vencedores son 
aquellos en quienes él vuelve aganar (12:11; 14:4). Y por lo mismo, los que 
comparten la lucha y la victoria de Cristo habrán de compartir también el 
mismo trono que él comparte con el Padre. Cristo comparte el premio de su 
triunfo con sus discípulos, quienes a la vez comparten con él su fidelidad hasta 
la muerte (cf. 1:2, 4, 9). Jesucristo, quien aquí y ahora pide compartir nuestra 
cena con nosotros, nos invita también a compartir su trono con él en su Reino. 

A Dios LE GUSTA LA GENTE QUE SE DEFINE 
La carta a Laodicea nos plantea dos preguntas que hacen pensar. En 

primer término, ¿por qué es peor ser tibio que frío? Más adelante, Dios los 
exhorta a ser fervientes (3:19) pero nunca a ser fríos. ¿No debía ser mejor ser 
"tibio" que "frío"? En segundo lugar, ¿de que manera eran tibios los 
laodicenses? ¿En qué consistía su tibieza? El versículo 17, que parece 
cambiar el tema o estar hablando de otra congregación, los describe como 
ricos (o creyéndose ricos) y muy contentos y complacidos. ¿Es malo eso? 
¿Qué tiene que ver con la tibieza de ellos? 

Ya hemos señalado que el contraste "caliente/frío/tibio" no tiene que ver 
con "temperaturas espirituales comparadas" ni grados de entusiasmo 
religioso. Basándose en una comparación con el agua desagradable de 
Laodicea, Cristo quiere decir que la postura "tibia" de ellos le da asco a él. 
Cristo prefería caliente o frío antes que tibio (3:15b), porque aquellos al 
menos se definen, mientras los tibios "no son ni chicha ni limonada".'"7 Los 
laodicenses, precisamente por su acomodo tranquilo a la sociedad imperial, 
podían prosperar y vivir cómodos. Esa actitud indefinida es repugnante para 

. , 188 
Cristo. 

Hoy día también muchos cristianos pretenden refugiarse en la 
neutralidad. Su actitud es la del político que dijo: "Yo no estoy a favor ni en 
contra, sino todo lo contrario". Cuando Dietrich Bonhoeffer comenzaba a 
preocuparse por el rumbo del gobierno de Adolfo Hitler, muchos amigos le 
aconsejaban que "es mejor no saber". Pero él sentía que como cristiano tenía 

entronizado, aunque el mundo no reconozca su Reino y los poderes demoníacos sigan actuando. 
"" Una popular canción de protesta del cantautor Rubén Pagura denuncia: "Usted no es nada, ni 
chicha ni limonada". 
188 Es probable que esta actitud indefinida de Laodicea siguiese la línea del nicolaitismo 
acomodaticio de Pérgamo y Tiatira (y muy posiblemente de Sardis). González Ruiz (1987:106) 
afirma que la tibieza de Laodicea consistía en un "compromiso histórico" con la idolatría 
circundante. 



1 6 3 A P O C A L I P S I S 

que 'niber para poder optar responsablemente, lo cual al fin le costó la 
• i 189 

vida. 
Quien se encuentra con Cristo se halla frente a una opción radical que 

no permite neutralidad.190 Como Josué o Elias, Cristo nos exige en términos 
ineludibles: "¡escoge hoy!" Los blandos e inocuos no entran al Reino de Dios, 
"los violentos lo arrebatan" (Mt 11:12 RVR). Cristo nos pregunta, como Elias: 
"¿Hasta cuándo van a continuar ustedes con este doble juego? Si el Señor es 
el verdadero Dios, síganlo a él, y si Baal lo es, a él deberán seguirlo" (1 R 
18:20 DHH). 

Aristóteles enseñó al pensamiento occidental a buscar el "medio clorado", 
lo que suele fomentar una alergia contra "los extremos". "Centrado" se 
entiende como un adjetivo favorable a diferencia de "extremista". Pero no 
toda la verdad está en el centro y mucho menos las opciones históricas. No 
puede haber "término medio" entre la fidelidad y la infidelidad, la obediencia 
y la desobediencia. 

¡Qué cómodo que está todo en el centro, pero ahí también anda el 
diablo! Tener una postura del "medio dorado" ante el nazismo, el racismo o 
las guerras de agresión no es ser "centrado" sino cobarde. Y el Apocalipsis 
nos advierte que los cobardes no entrarán al Reino de Dios (21:8). 

¡Los verdaderos cristianos no pueden ser neutrales! 
¡Lo peores sentirse satisfecho con uno mismo, siendo tibiamente indeciso 

e irresponsable! 

SER CRISTIANO ES (ENTRE OTRAS COSAS) 

UNA VOCACIÓN POLÍTICA 

Es muy significativo que las cartas a Tiatira (2:26-28) y Laodicea (3:21) 
terminan de manera muy parecida. A los vencedores de Tiatira Cristo les 
promete autoridad sobre las naciones; a los de Laodicea, subir al trono con 
él. Es más significativo porque este septenario, como es típico cíe Juan, se 
subdivide en cuatro y tres (cf. los sellos; cap. 6). Así la promesa al vencedor 
de Tiatira concluye el primer bloque y la de Laodicea, el septenario 
completo. Y ambos finalizan con una promesa de carácter claramente 
político. 

Este lenguaje no debe espiritualizarse ni despolitizarse. Muy al contrario 
del divorcio que suele hacerse entre lo espiritual y lo político, el Apocalipsis 

189 Ver la biografía de Bonhoeffer que escribió Bethge (1970); cf. también Bonhoeffer 1965:209-
212. 
190 Uno de los dichos de Jesús (ágrafa) reza: "Quien está cerca de mí está cerca del fuego". 



E L H I J O D E H O M B R E M A N D A M E N S A J E S A L A S IGLESIAS ( 2 : 1 - 3 : 2 2 ) 1 6 7 

los relaciona en todo momento.191 Nadie puede ser más cristiano de lo que 
es en la vida política de su comunidad civil. Tomando en cuenta todo el 
libro del Apocalipsis se hace evidente que Juan de Patmos entiende nuestra 
condición de "reyes y sacerdotes" como vocación a una radical 
responsabilidad cívica, socio-económica y política en este mundo y como 
promesa de reinar con Cristo en el futuro.192 

Un tema central del mensaje de salvación a través de las Escrituras es el 
Reino de Dios. A Abraham y Sara Dios les prometió una nación, una tierra 
y reyes (Gn 1 7:6, 16; cf. 35:11; Sal 47:8-10). A David le prometió un reino 
universal y eterno (2 S 7:13-16). Jesús vino proclamando el Reino de Dios 
(Mt 4:1 7, 23). A los vencedores les promete autoridad para gobernar a las 
naciones (Ap 2:26s.) y un lugar junto con él en su trono (3:21). En seguida 
los capítulos 4 y 5 van a revelar con detalles cómo es ese trono e 
implícitamente van enseñar toda una teología de la política. Desde Génesis 
hasta el Apocalipsis la salvación es, en una de sus importantes dimensiones, 
un proyecto histórico: el plan divino para lograr un nuevo sistema de 
relaciones entre las personas y las naciones, un nuevo orden de justicia y 

193 

paz. 
Ambos ciclos de mensajes a las iglesias terminan con el mismo tema: la 

vocación política de los cristianos.I M Esta vocación y esta esperanza deben 
motivarnos a la responsabilidad histórica dentro de nuestro contexto. Si al 
final reinaremos con Cristo, ahora mismo debemos vivir y actuar conforme 
a ese destino prometido y a la vez ir ganando experiencia en el terreno. Por 
otra parte, esa esperanza escatológica y trascendental debe relativizar 
sanamente toda opción penúltima dentro de la historia, para nunca caer en 
idolatrías o absolutismos de un sistema u otro.19' 

En efecto, una escatología política no permite ni la neutralidad ni el 
conformismo pasivo con cualquier sistema. La escatología desacraliza los 

191 Aquí conviene recordar el aforismo de Leonardo BolT: "Todo es político, pero la política no es 
todo". 
192 En el Apocalipsis Juan muestra un impresionante conocimiento del mundo político, social y 
especialmente económico de su época y un muy valiente compromiso con la justicia. Cf. Stam 
(1978/1979; 1998). 

No debemos entender mal las palabras de Jesús en Jn 18:36, "mi reino no es de este mundo". 
Jesús habla aquí del origen del Reino, no de su ubicación. Según Ap 20s. el Reino se realizará en 
este mundo y después en la nueva creación. En el pensamiento hebreo el Reino no solía realizarse 
en el cielo sino en la tierra. De acuerdo con el Nuevo Testamento los mansos herederán la tierra (Mt 
5:5) y los fieles reinarán sobre la tierra (Ap 5:10). 

1 Co 6:2s. toma muy en serio también una función judicial de los fieles y saca conclusiones éticas 
para la conducta histórica. Cf. Dn 7:22; Mt 19:28; Ap 20:4; Sab 3:7s.; 1 En 1.9 (Jud l:14s.); 91.3; 
95.3; lQHab 5.3s. 
195 Karl Rahner, "Novísimos" (1984 IV:917-922; cf. V:493-508), articulaelocuentemente este doble 
efecto de motivación y relativización. 



IFI'L A P O C A L I P S I S 

ideales y los sistemas, contra toda idolatría ideológica. En palabras de 
González Ruiz (1987:191), la espera de una nueva ciudad nos vacuna contra 
toda tentación de triunfalismo intrahistórico, sea civil o eclesiástico. Eso da 
a la ética política evangélica su carácter profético e iconoclasta. 

La escatología hace de la comunidad creyente una contracultura en 
medio de su mundo. Toda "contextualización" que no sea más que un 
acomodo a la cultura es antievangélica.196 Toda presencia cristiana que no 
es profética es antiprofética. Su mismo silencio da un aval al sistema. 

Hace algunos años, en los preparativos para un magno desfile protestante 
en un país centroamericano, se les dijo a todos los participantes que "los 
mensajes [de las mantas y pancartas] no deben ser condenatorios sino 
bíblicos". Con eso los organizadores desautorizaron la presencia de Amos, 
Miqueas, Juan el Bautista ¡y Jesús de Nazareth! Se recomendó como ejemplo 
la consigna: "Oramos por nuestros gobernantes". Eso es bueno, pero no basta 
con orar. Si Juan el Bautista hubiera seguido esta estrategia, habría enviado 
un mensaje muy distinto: "Estimado señor Herodes, estoy orando por usted. 
Atentamente, Juan el Bautista". Sospechamos que más ele un desayuno 
presidencial o entrevista con sanguinarios dictadores para presentarles 
respetuosamente un ejemplar de las Sagradas Escrituras ha sido, en efecto, 
una traición a nuestro deber profético ante los poderes civiles. 

EL CRISTO REY PRACTICA EL PODER COMPARTIDO 

La última promesa referida a los vencedores concluye apropiadamente 
todo el mensaje de las siete cartas: el Crucificado ha vencido, reina por los 
siglos de los siglos (Salguero 1965:365), y compartirá su poder plenamente 
con aquellos que, como él, hayan vencido mediante su fidelidad hasta lo 
último. Su poder es absoluto e irrestricto (2:26s.), pero lo comparte con todo 
su pueblo fiel (2:26; 3:21 ).197 Su gobierno es plenamente participativo. 

Aunque el poder de Cristo es absoluto, Cristo no es un gobernante 
absolutista. Algunos han malentendido las expresiones gobernar "con puño 
de hierro" y hacer a las naciones "pedazos como a vasijas de barro" (2:27) 
interpretando el Reino de Cristo como una dictadura. Ambas expresiones 
citadas del Salmo 2:9 describen la totalidad de su victoria y no el estilo de 
su gobierno. Sobre todo en el Reino venidero, tales descripciones no tendrían 
ningún sentido (Caird 1966:46). Son metáforas hebreas traídas al Nuevo 
Testamento en la cita de un clásico texto mesiánico. 

190 Por ejemplo, los defensores del apartheid en Africa del Sur, durante el apogeo de ese sistema 
racista, apelaban con gran entusiasmo al principio de "unidad homogénea" de la escuela de 
"Iglecrecimiento". 
197 Cf. también la exposición de 4:4 (veinticuatro tronos alrededor del trono) y 5:6s. 



E L H I J O D E H O M B R E M A N D A M E N S A J E S A LAS IGLESIAS ( 2 : 1 - 3 : 2 2 ) 1 6 9 

Lo que realmente sorprende es el esquema de poder compartido que 
enseña el Nuevo Testamento y especialmente el Apocalipsis. Cristo nos 
potencia a todos, y nos convierte en reyes (poder político) y sacerdotes 
(poder religioso). Lejos de permitir que su trono lo aleje de su pueblo, 
conduce al pueblo al trono y lo sienta como sunthronoi juntamente con él. 
Será la realización perfecta de un sistema social participativo. 

Aparentemente el Reino mesiánico no va a dividirse en gobernados y 
gobernadores: todos gobernarán en conjunto. Será todo lo contrario de un 
autoritarismo o una dictadura mesiánica. Aunque no podemos visualizar 
muy claramente tal ordenamiento social, la enseñanza neolestamentaria es 
inconfundible (2 Ti 2:12; Le 22:29s.; Mt 19:28 y muchos pasajes del 
Apocalipsis; cf. Ro 5:17). 

CRISTO SIGUE TOCANDO A NUESTRA PUERTA 

Dondequiera que haya un corazón cerrado, ahí está el Cristo llamando 
y pidiendo paso. En un sermón navideño en Barcelona (1928), Dietrich 
Bonhoeffer señaló que Cristo se nos viene en cada prójimo. Ese Otro "es la 
llamada que nos dirige Dios...He aquí la máxima seriedad y la máxima 
bienaventuranza del mensaje de Adviento: Cristo está ante la puerta, vive 
entre nosotros en forma humana". Nos toca abrirle o cerrarle la puerta 
(Bethge 1970:168). 

En las palabras del gran poeta Lope de Vega: 

¿Qué tengo yo que mi amistad procuras? 
¿Qué interés se te sigue, Jesús mío, 
que a mi puerta cubierta de rocío, 
pasas las noches del invierno oscuras? 

¡Oh cuánto fueron mis entrañas duras, 
pues no te abrí! ¡Qué extraño desvarío, 
si de mi ingratitud el hielo frío 
secó las llagas de tus plantas puras! 

Cuántas veces el ángel me decía: 
"¡Alma, asómate ahora a la ventana, 
verás con cuánto amor llamar porfía!" 

¡Y cuántas, hermosura soberana: 
"Mañana le abriremos", respondía, 
para lo mismo responder mañana! 



1 7 0 A P O C A L I P S I S 

B . S E G U N D A VISIÓN DEL SEÑOR: 

EL TRONO Y EL CORDERO 

( 4 - 5 ) 

En la primera visión a Juan, el Hijo de hombre aparece en medio de los siete 
candelabros y dirige su mensaje personal a cada congregación (caps. 1-3). Con 
la carta a los laodicenses (3:14-22) concluye esa primera visión y en seguida Juan 
recibe una segunda visión de Dios como "alguien sentado en el trono" (cap. 4) y 
del Cordero que ha vencido y es digno de abrir los sellos (cap. 5). 

Estas dos visiones iniciales son una impresionante preparación teológica y 
psicológica para las duras pruebas y los severos juicios que habrán de seguir 
luego. La primera visión (caps. 1-3) nos asegura de la presencia activa del 
Resucitado en medio de su Iglesia. La segunda visión (caps. 4-5) nos confirma 
que Dios está en su trono y que el Cordero, que nos amó hasta la muerte, 
comparte el poder y la gloria del Padre. 

Esta revelación del trono celestial en dos etapas muy dramáticas redondea 
una primera fase de la lógica del libro (caps. 1-5). Nos hace entender que es 
necesario recibir una clara visión del Señor antes de contemplar las ambiguas 
y conflictivas realidades históricas (6:1-19:10). Así, es a la vez una 
culminación de un primer momento que fija nuestros ojos en la persona del 
Señor, y también un prólogo dramático y litúrgico al cuerpo del libro que 
seguirá después de la apertura del primer sello (6:1).198 El capítulo 4 ensalza 
la gloria y majestad de Dios como Creador, mientras que el capítulo 5 presenta 
al Cordero como Redentor de los fieles y Señor de la historia. El símbolo del 
rollo (5:1) establecerá la continuidad y la transición del cielo a la tierra, con 
todas sus angustias y calamidades. 

Estos capítulos "celestiales" fueron escritos para comunidades amenazadas, 
a fin de llamarlas insistentemente a la fidelidad. Es cierto que algunos, ayer y hoy, 
han hablado del cielo para escaparse de la tierra. Juan de Patmos no estaba entre 
ellos. Más bien creía que no podemos entender bien la tierra mientras no 
lleguemos a verla desde la óptica de Dios, desde la perspectiva del cielo. ¡No 

198 Conviene repetir aquí lo dicho en la introducción: el arte de Juan de Patmos es tal que lleva 
adelante simultáneamente varios esquemas estructurales, con transiciones sutiles muy bien logradas. 
Por eso no puede hablarse de un solo "bosquejo" del libro. Hemos adoptado una división de la obra 
en visiones del Señor (1-5), visiones de la historia (6-16) y visiones de la victoria (17-22), que 
corresponde a la lógica temática del libro y tiene la ventaja homilética de ayudar a los creyentes a 
entender más fielmente el mensaje. Pero hay que recordar que las divisiones no son explícitas y 
precisas sino implícitas y graduales, parecidas a la transmisión automática de un automóvil. 
Además, al seguir cualquier bosquejo del Apocalipsis hay que estar observando, al menos por el 
rabillo del ojo, el desarrollo simultáneo de otros esquemas estructurales que van avanzando también 
a lo largo del libro. 



E L T R O N O D E D I O S : C E N T R O DEL U N I V E R S O E N T E R O ( 4 : 1 - 1 1 ) 1 7 1 

podría haber una más poderosa inspiración a la fidelidad y la valentía históricas 
que esta vibrante visión del triunfo definitivo del Reino de Dios y su justicia! En 
cambio, el no estar viendo a Dios produciría confusiones éticas y ambigüedades 
de conciencia que paralizarían el espíritu combativo de los fieles. 

Esta doble visión del trono enfoca una profunda teología de la historia. El 
trono del Creador es el centro del universo entero, de todo lo que vive (4:6-8) 
y de todos los que tienen poder y autoridad (4:9-11). Pero frente al pecado y 
la injusticia que andan sueltos en la historia humana, el Cordero Redentor es 
declarado digno de desatar los sellos del futuro (5:1-7), recibe adoración 
cósmica (5:8-14) y comparte el trono del Creador (4:13; 6:16; 22:1, 3). El 
capítulo 4 contempla el proceso histórico desde la perspectiva de Dios para ver 
la soberanía del Entronado más allá de las ambigüedades del proceso histórico. 
La segunda etapa de la visión mira dentro de la historia hasta su secreto más 
profundo, para hacernos ver que el Cordero es la clave que redime el sentido 
de todos los acontecimientos. "El Cordero es el único capaz de dar sentido a 
la historia" (González Ruiz 1987:109, 114). 

Debe notarse también el carácter claramente litúrgico de estos capítulos. 
Comenzando pequeño y sencillo con la adoración de los cuatro seres vivientes 
(4:8), el crescendo de la celebración va en aumento con irresistible,fuerza hasta 
culminaren una doxología cósmica (5:13) y el "¡Amén!" más significativo en 
toda la historia del lenguaje humano (5:14). Este magno culto celebra en el 
presente, en medio de "las luchas y las pruebas", la segura victoria de nuestro 
Dios. Tan cierta es esta victoria final que en el cielo la están festejando desde 
ahora. Todo esto nos permite entender que sólo en alabanza y cántico, 
alrededor del trono y de rodillas ante el. Cordero, podemos llegar a percibir el 
sentido de la historia. 

1. El trono de Dios: 
centro de! universo entero (4:1-11) 

a. La sa la del trono (4:1 -8a) 
'Después de esto miré, y allí en el cielo había una puerta abierta. 
Y la voz que me había hablado antes con sonido como de 
trompeta me dijo: "Sube acá: voy a mostrarte lo que tiene que 
suceder después de esto".2Al instante vino sobre mí el Espíritu y 
vi un trono en el cielo, y a alguien sentado en el trono.3EI que 
estaba sentado tenía un aspecto semejante a una piedra de jaspe 
y de cornalina. Alrededor del trono había un arco iris que se 
asemejaba a una esmeralda.4Rodeaban al trono otros veinticuatro 
tronos, en los que estaban sentados veinticuatro ancianos vestidos 



1 7 2 A P O C A L I P S I S 

de blanco y con una corona de oro en la cabeza.5Del trono salían 
relámpagos, estruendos y truenos. Delante del trono ardían siete 
antorchas de fuego, que son los siete espíritus de Diosfy había 
algo parecido a un mar de vidrio, como de cristal transparente. 

En el centro, alrededor del trono, había cuatro seres vivientes 
cubiertos de ojos por delante y por detrás.7El primero de los seres 
vivientes era semejante a un león; el segundo, a un toro; el tercero 
tenía rostro como de hombre; el cuarto era semejante a un águila 
en vuelo. "Cada uno de ellos tenía seis alas y estaba cubierto de 
ojos, por arriba y por debajo de las alas. 

Esta segunda visión (caps. 4-5) comienza con fuertes nexos con los 
capítulos anteriores del libro. Ciertos términos específicos establecen la 
continuidad temática entre las siete cartas y esta nueva revelación. La relación 
es especialmente marcada con el final de la carta a Laodicea (3:20-2.2): después 
de rogar a los laodicenses que le abran la puerta (3:20), Cristo le muestra a 
Juan una puerta abierta en el cielo (4:1).199 La última promesa a los vencedores 
consiste en compartir el trono de Cristo como él comparte el trono de su Padre 
(3:21). Al inicio de la visión del capítulo 4, lo primero que Juan ve es el trono 
del Padre (cap. 4), que resulta ser también el trono del Cordero (cap. 5). Otro 
nexo con lo anterior es "la voz que me había hablado antes con sonido como 
de trompeta" (4:11): la misma persona que le habló al inicio de la visión de los 
candelabros (1:10) ahora lo invita a contemplar la visión de la realidad celestial 
(4:1). 

El capítulo 4 empieza con algo un poco exótico para nosotros pero típico 
en la literatura apocalíptica: un viaje al cielo.200 Juan descubre que se le ha 
abierto una puerta al cielo.201 La Biblia habla mucho de "la puerta del cielo" 
(Gn 28:17) y de los cielos abiertos, a veces para dejar pasar la lluvia (Sal 
78:23) y otras veces para permitir la visión de Dios (Ez 1:1; Mr 1:10; Jn 1:51; 
Hch 7:56; 10:11). En Apocalipsis 19:11 los cielos se abren para dar paso al 
jinete del caballo blanco que viene a juzgar la tierra. 

El propósito por el que Juan sube a la puerta del cielo es obviamente recibir 
la nueva revelación del Señor. En la primera visión (caps. 1-3), el Hijo de 
hombre reproduce de cierta manera su encarnación y baja a la tierra para 
acompañar a su Iglesia perseguida. En esta nueva revelación (caps. 4-5), Juan 
mismo sube al cielo, quizá con cierto paralelo implícito a la ascensión de Jesús, 

Muchos autores han señalado la relación entre la puerta de oportunidad misionera para los de 
Filadelfia (3:8; pero Ladd y otros creen que 3:8 se refiere a la puerta del Reino venidero), la puerta 
del corazón (3:20. puerta a la comunión compartida) y la puerta de revelación (4:1). 
21X1 Traslado al cielo: 1 R 18:12; 2 R 2:16; Ez 8:1-4; 1 l : l s . (cf. Mt 4:5, 8; f lch 8:39); 1 En 14:8s.; 
2 En 3-21; 5 Bar 2:2; TLevi 2.6ss.; ApAbr 15.2-5 (sobre el ala derecha de una paloma); Ascls 7.3-5. 
201 Puerta: 1 En 14.15; 33-36; 72-76; 3 Bar 2.2; 3.1 (2 Bar 22.1); TLevi 5.1 (cf. 2.6); 3 Mac 6.18 



E L T R O N O D E D I O S : C E N T R O DEL U N I V E R S O E N T E R O ( 4 : 1 - 1 1 ) 1 7 3 

para entrar en el mundo de las realidades últimas.202 Ahí Juan permanecerá en 
espíritu hasta el fin del capítulo 9, después del cual la perspectiva cambiará 
frecuentemente entre cielo y tierra. 

Esta revelación crucial sirve de introducción a todas las visiones que van 
a seguir en el libro, y las introduce por un método típico en la literatura 
apocalíptica: permite al vidente subir al cielo para "entrar en el secreto de 
Yahvé" (Jer 23:18, 22; cf. Am 3:7; Gn 18:17) y ver las cosas futuras que en la 
tierra nadie puede conocer ("lo que tiene que suceder después de esto", cf. 1:1, 
19). La idéntica frase griega aparece en Daniel 2:29, 45 (LXX), cuando Dios 
revela a Nabucodonosor por medio de Daniel "lo que ha de acontecer en lo 
porvenir" (cf. Dn 2:28; 10:14).203 Ninguna razón convincente nos obliga a 
limitar este adverbio temporal al final de la historia, aún futuro para nosotros. 
Tiene mejor sentido entenderlo como "después" para Juan mismo, desde su 
época pasando por la nuestra hasta el fin de la historia (Tenney 1957:39). Eso 
cuadra con el hecho de que estos dos capítulos (4-5) no anuncian ningún 
acontecimiento futuro. Más bien, como señala Karl Barth, el único dato 
temporal que mencionan es del pasado: muerte, resurrección y toma de poder 
del Cordero (5:5-7).204 Pero ese suceso es la clave hermenéutica que abre todos 
los sellos de la historia, pasado, presente y futuro. 

Lo primero y lo más importante que Juan ve en el cielo es "un trono" (4:2). 
Este trono va a dominar la visión de los capítulos 4 y 5 y, de hecho, todo el 
libro. Desde ese centro decisivo la perspectiva de Juan irá extendiéndose 
primero a los círculos más cercanos al trono (el arco iris, los cuatro vivientes 
y los 24 ancianos), después a toda la esfera angelical (5:1 1) y al fin a la 
creación entera (5:13).205 Pero el trono siempre será el centro. 

El versículo 2 le asigna a Dios el sencillo pero majestuoso título que llevará 
en toda esta visión y mucho del resto del libro: "alguien sentado en el trono". 
Desde esta lapidaria frase en adelante la sublime sencillez con que el autor se 
refiere a "el sentado" (cf. 20:11) contrastará notablemente con las mucho más 
detalladas descripciones del "anciano de días" en Daniel 7:9-10 y de "una 
semejanza que parecía de hombre" en Ezequiel 1:26-27. Karl Barth señala que 

202 Exegéticamente, es imposible ver en 4:1 alguna referencia al "rapto" de la Iglesia ("encontrarnos 
con el Señor", 1 Ts4:17; cf. 2 Ts 2:1). Ver detalles en Foulkes (1989:55); Tenney (1957:141); Ladd 
(1978:64). 
203 Dn 2:28 y 10:14 agregan "en los postreros días" (ep'esjatón ion hémeróri), lo que Ap 4:1 cambia 
en "después" (meta tauta 4:1), ya que para Juan los últimos tiempos comenzaron con la muerte y 
resurrección de Cristo (cf. 1 Jn 2:18). 
204 ChurchDog 3/3:542. Que "después de esto" en 4:1 se refiere a todo el futuro de Juan en adelante 
se confirma por el hecho de que los sellos corresponden básicamente a los mismos procesos 
históricos (guerras, hambre, persecución, terremotos, evangelización) que describe Mt 24, donde 
claramente son los acontecimientos penúltimos dentro del proceso histórico ("el comienzo de los 
dolores", Mt 24:8). 
2<" La clave de este esquema concéntrico es la frase "alrededor de" (kuklothen, kuklo). Peterson 
(1988:59) señala que en el culto, ante el trono, nuestra vida encuentra su centro. 



1 7 4 A P O C A L I P S I S 

no había por qué nombrar a Dios, pues sólo Uno podía ocupar ese trono 
(iChurchDog 3/3:464). Bastaba con sólo llamarlo "el sentado" (ho kathémenos 
4:2, 3; cf. 20:11). 

En cambio, el emperador Domiciano pretendía "subirse" al trono de Dios 
por el método ilusorio de acumularse títulos blasfemos, como si meras palabras 
pudiesen crear poder real duradero. Nuestro pasaje no nombra a Dios ni intenta 
describir su figura más que por la luz con que brilla. En toda la visión, Dio? no 
actúa ni habla. Su silencio es más elocuente que todo lenguaje. El brillo de su 
rostro ilumina todo el escenario. 

Juan no intenta describir la apariencia de "el sentado" excepto por el 
resplandor de su gloria, como si éste lo encandilara con una presencia muy 
luminosa. Dante Alighieri (1265-1321), el gran poeta florentino, opinó una vez 
que la escultura no puede expresar adecuadamente la felicidad eterna y que la 
gloria celestial es más bien música, fuego y luz (Male 1949:91.) En este pasaje, 
al ocupante del trono se lo describe por el brillo de tres joyas y un arco iris, 
complementados por dos fenómenos meteorológicos (relámpagos y truenos) 
que proceden de su trono. Ante su trono siete antorchas iluminan más el 
resplandeciente escenario. Todo corresponde al predilecto tema juanillo de 
"Dios es luz" (1 Jn 1:5; cf. ITi 6 :16) m . 

En el texto original los nombres griegos de estas tres joyas son muy 
difíciles de identificar con seguridad. El término iaspis de 4:3 parece referirse 
a una joya de varios colores, siendo el más costoso de un tono verde suave (cf. 
"preciosísima" 21:11). Esto parece ser el sentido de "jaspe" aquí, aunque otros 
prefieren traducirlo "diamante" (cf. 21:11). La sardion probablemente era una 
piedra roja, color de fuego o de sangre, conocida también como rubí oriental. 
Es muy incierto el significado de smaragdos, que probablemente no era nuestra 
esmeralda moderna sino alguna especie de cristal que descomponía la luz en 
forma parecida al arco iris. 

Es razonable suponer que la mención del arco iris, además de enriquecer 
la descripción pictórica207 y de señalar la gloria y la majestad de Dios, hacía 
también una referencia al pacto de Dios después del diluvio (Gn 9:8-17).2"8 El 

2I"' En Ez 1:27 también Dios aparece "como el fulgor del electro, algo así como un fuego que 
formaba una envoltura, todo alrededor, desde lo que parecía ser sus caderas para arriba; y desde lo 
que parecía ser sus caderas para abajo, vi algo así como fuego que producía un resplandor en torno, 
semejante al arco iris que aparece en las nubes los días de lluvia" (BJ). También en términos de 
joyas preciosas se describe la morada de Luzbel como un paraíso rocoso (Ez 28:13). 
2"7 Ben Sirac destaca la hennosura estética del arco iris (Eclo 43:12; cf 50:7). "San Juan muestra 
un gusto especial por los colores vivos ... como un maravilloso colorista" (Salguero 1965:367). Se 
necesitan todos los colores de la paleta del divino "pintor primitivista" para describir su gloria y su 
gracia. 
21,8 La LXX usa la palabra toxon para el arco iris (Gn 9:13; empleada también en Ap 6:2 para el arco 
de flechas), pero en el griego secular la palabra nonnal era iris, que aparece aquí y en 10:1. Josefo 
tuvo que explicar a sus lectores gentiles que el término toxon en la LXX significaba lo que ellos 
llamaban iris, o sea, el arco iris (Josefo Ant 1,103; Kittel 111:340). 



E L TKOMO D E D I O S : C E N T R O DEL U N I V E R S O ENTER O ( 4 : 1 - 1 1 ) 1 7 5 

trono del Justo y Santo está bajo el signo de su gracia, rodeado por la señal de 
su fiel misericordia. Es imposible mirar al trono sin ver el arco iris.209 Y 
debemos recordar que ese pacto hecho con Noé fue también un pacto fiel con 
"todo ser viviente" (Gn 9:10-13, 15-17) y con la tierra misma (9:13, cf. 9:10, 
11, 14, 16). Si recordamos que el Apocalipsis 4 constituye la adoración a Dios 
como Creador y también que pronto aparecerán "los cuatro seres vivientes", el 
sentido del arco iris se hace muy patente y profundo. 

i. Los veinticuatro ancianos (4:4) 
Después de presentar el trono como símbolo central, Juan procede a 

describir ampliamente todo el escenario que rodea al trono en circuios 
concéntricos.210 Primeramente introduce un grupo que va a figurar hasta el final 
del libro: los veinticuatro ancianos (4:4). El texto griego muestra un 
paralelismo notable con la descripción del trono central en 4:2. Una traducción 
literal de las frases clave puede hacerlo resaltar: 

4:2: ¡y mira! (un) trono puesto en el cielo, y sobre 
el trono (un) sentado (kathémenos) 

4:4: y cíclico al trono, tronos veinticuatro, y sobre los 
tronos veinticuatro sentados (kathémenoits). 

El sentado-en-el-trono, cuyo poder está firmemente establecido y ocupa el 
centro del universo entero, comparte su poder entre otros tronos y otros 
"sentados". El paralelismo introduce un tema central del pasaje: la debida 
relación entre el poder divino y el poder humano. Según Daniel 7:9, para el 
juicio divino sobre los imperios enemigos del pueblo de Dios, "fueron puestos 
tronos" (thronoi elethesan [LXX]; cf. ckeilo, Ap 4:2, usado en lugar del pasivo 
de tilhémi) alrededor del flamante trono del Anciano de días. El lenguaje de 4:4 
parece derivarse de este pasaje de Daniel, donde unos tronos de poder 
delegado rodean al Altísimo en el proceso judicial.2" 

En Apocalipsis no se trata de un juicio como en Daniel 7 sino del gobierno 
universal del cosmos y de la historia. Aquí también el poder está claramente 
centrado en el trono divino, pero no por eso deja de ser compartido libremente 
en forma delegada entre los "tronos" que el mismo Señor ha establecido (cf. Ro 
13). Con la descripción de los ancianos, ordenados en sus tronos alrededor del 
trono, comienza a enfocarse una visión completamente simétrica que llegará 

•"'''Ford (1975:71) cita a Berakoth 59": al ver el arco iris debemos caer de rodillas y decir: "Bendito 
sea el Señor nuestro Dios, Rey del universo, quien recuerda su pacto y es fiel a su alianza y guarda 
su palabra". 
2IU Llama la atención que Juan no describe ningún detalle del trono mismo, en contraste con Ez 1. 
211 R. R. Brewer (1952, en Ford 1975:74) interpreta todo el escenario de Ap 4 en comparación con 
los anfiteatros griegos al estilo de Epidauro, que tenían tronos en primera fila para los principales 
espectadores. 



1 7 6 A P O C A L I P S I S 

a abarcar absolutamente todo, en expansivos círculos concéntricos alrededor 
del trono de "el sentado".212 

Esta visión de veinticuatro tronos con veinticuatro ancianos sentados, como 
también la solemne y majestuosa liturgia en que participan, no tiene 
antecedentes en la literatura judia.213 Sus interpretaciones han sido muy 
diversas y contradictorias. Al lector moderno inmediatamente le surgen dos 
preguntas: ¿Por qué eran veinticuatro los tronos y ancianos en la visión de 
Juan? ¿Qué podrían significar o representar estos ancianos y quiénes eran? 

Es probable que a Juan de Patmos no se le hubieran ocurrido estas pregun-
tas.214 Simplemente vio veinticuatro tronos y veinticuatro ancianos sentados y 
nos los describe. Eso no significa que lo que vio no tuviera significado para él, 
sino que ese significado no dependía de la identidad específica de lo 
simbolizado. Implica otra manera de percibir ese significado. No se trata tanto 
de identificar los simbolismos del Apocalipsis, sino de interpretarlos. Los 
creyentes han perdido tanto tiempo y han caído en tantos errores por estar 
obsesionados con la pregunta: ¿Quiénes son? Más bien creemos que la cuestión 
que preocupaba al autor era otra: ¿Qué significan? 

Como es común con los números en el Apocalipsis, la cantidad de tronos 
y ancianos (24) debe entenderse simbólicamente, y como tal podría ser una 
primera clave hermenéutica para la interpretación acertada de estos seres que 
rodean a Dios en su majestad celestial. Se han propuesto muchas explicaciones 
para el número de los ancianos: 

—los doce patriarcas más los doce apóstoles (cf. Ap 21:12-14);2'5 

—Israel doblemente redimido, con dos representantes por cada 
tribu;216 

—los ciclos sacerdotales de veinticuatro tandas en el templo postexílico 
(1 Cr 24:1-19; 25:1-6; Josefo Ant 7.14.7);217 

—los veinticuatro padres de Israel (Eclo 44-49)218 

212 Aune (1997:313) menciona el significado cósmico del círculo, comenzando con el arco iris 
alrededor del trono. En toda la visión Dios es axis mundi. En / En 71.6ss. también se destaca la 
simetría concéntrica del cielo (cf. 3 En 33.1-34.2). 
213 Aune 1997:287; Rist IB XII:402; Beasley-Murray 1974:115; Mounce 1977:135. 
2IJ Caird (1966:64) sugiere, con toda seriedad, que posiblemente el mismo Juan no supiera por qué 
eran veinticuatro los ancianos; cf. ArndtG:707. Juan simplemente vio, muy simétricos, los 
veinticuatro tronos. Muchas veces tratamos de interpretar el Apocalipsis desde preguntas que el 
mismo autor no se planteaba. 
2,5 Cerfaux-Cambier (1966:58); Morris (1977:102). 
216 Ford (1975:73): quizá el sur (Judá) reunido con el norte (Israel). 
217 González Ruiz (1987:111); Bartina (1967:670); Bornkamm (Kittel VI:669). Debe notarse que 
otros pasajes bíblicos (Esd 8:24, 29; Neh 12:1-21) y rabínicos dan otros números para estas o 
similares funciones. 
218 Ford (1975:80). 



E L T K O M O D E D I O S : C E N T R O DEL U N I V E R S O E N T E R O ( 4 : 1 - 1 1 ) 1 7 7 

—los veinticuatro autores del Antiguo Testamento o las veinticuatro letras 
del alfabeto hebreo;219 

—contraparte de los veinticuatro lictores de Domiciano (Suet Dom 4.4).220 

—veinticuatro astros o los veinticuatro Yazatas de la mitología 
babilónica;221 

—las veinticuatro horas del día (como en el pitagorismo), el doble de los 
doce meses del año, o las cuatro estaciones del año multiplicadas por 
seis.222 

Es muy importante recordar que esta visión de.1 trono (cap. 4) es una 
adoración a Dios como Creador (4:11): todo aspecto salvífico espera, muy 
dramáticamente, hasta el capítulo siguiente.223 Nuestra interpretación del 
número de los ancianos (24) y de los seres vivientes (4) debe entonces 
concordar con ese contexto, sin llegar a pretender identificar a los ancianos con 
nombre y apellido. Desde esa perspectiva parece probable que el número 
veinticuatro tenga que ver con el tiempo y la historia dentro del orden creado 
(aparte de consideraciones específicas de la historia de la salvación, que sólo 
aparecerán en el capítulo 5).224 Así entendida, la frase puede interpretarse como 
equivalente de "toda autoridad en el cielo y en la tierra" (Mt 28:18). Si el 12 
es el número que indica totalidad en lo histórico (doce príncipes de Ismael, Gn 
17:20; doce tribus de Israel; doce apóstoles del nuevo Israel; doce varones en 
Efeso, Hch 19:7), entonces el pasaje parece decirnos que todo poder y 
autoridad, en su expresión doble para mayor énfasis, está (o debe estar) 
coordinado armónicamente alrededor de Dios. 

Otras claves hermenéuticas para intcrpetar a estos ancianos son: sus tronos, 
sus coronas, el título presbuíeroi, sus vestiduras blancas, y sus funciones aquí 
y a lo largo del libro: adorar a Dios, presentar las oraciones de los santos (5:8) 
y explicar los acontecimientos y visiones (5:4; 7:13-17). Se ha observado 
también que en las dos últimas instancias, "uno de los ancianos" actúa sólo 
como ángel interpres. Eso probablemente no es más que una técnica literaria 
que muestra que el grupo se expresa más naturalmente por una voz particular 

219 Victorino de l'etau (Prigent 1981:85; González Ruiz 1987:111; Aune 1997:291). 
220 Thompson (1990:98); Aune (1997:292). 
221 Gunkel, C. A. Scott, Moffatt [Ladd 1978:53]; las doce estrellas visibles con las doce estrellas 
invisibles (Rist IB XIL402). Bornkamm (Kittel VL669) señala acertadamente que cualquier posible 
origen mitológico para la selección del número "24" ya habría quedado olvidado para el autor del 
Apocalipsis, por lo que no debe ser tomado como clave hermenéutica al significado de los ancianos. 
222 Salguero (1965:368); Barth ChurchDog 3/3:543; Kittel VI:669; Lilje, p. 107; ArndtG 707. 

Las lágrimas de Juan en 5:4 dejan claro que hasta ese momento la visión no había traído un 
mensaje de salvación. Juan llega a descubrir la redención en Cristo sólo con el anuncio del anciano 
(5:5) y la aparición del Cordero (5:6). 
22J Salguero (1965:368) sugiere que el número se basa en las doce horas del día (cf. Jn 11:9) 
sumadas a las doce horas de la noche, y menciona sinagogas antiguas cuyas ruinas muestran 
referencias pictóricas al tiempo en fracciones o múltiplos de doce. 



1 7 8 A P O C A L I P S I S 

y no por todos los ancianos en coro. No debe llevarnos a individualizar a los 
ancianos con alguna especie de identidad específica que el texto no favorece. 

Los esfuerzos por identificar a los veinticuatro ancianos han sido tan 
numerosos y contradictorios que no nos conviene intentar un inventario de 
ellos.225 Creemos que la interpretación más sensata y segura, sin ir más allá de 
las claves claras de su significado, es entenderlos simplemente como símbolo 
de todo poder y autoridad que Dios ha delegado a otros en su gobierno del 
universo. Eso corresponde prima facie al significado obvio de los tronos, las 
coronas y el título presbuteros. Entre los comentaristas hay también cierto 
consenso en que los veinticuatro ancianos tienen carácter angelical más que 
humano (sin por eso dejar de ser símbolos y convertirse en ángeles concreta y 
específicamente) y que ejercen funciones sacerdotales.226 Eso corresponde a la 
"fusión" integral de realeza y sacerdocio en Cristo y en los creyentes, a la que 
el Apocalipsis da mucho énfasis, y pertenece a la teología del poder político 
que irá presentando el pasaje. 

Esta interpretación es compatible con la interpretación de los veinticuatro 
ancianos como alguna especie —siempre simbólica— de "consejo angelical" 
o "senado de honor".que realza la majestad del trono y acompaña a Dios en su 
juicio y su gobierno del universo (Dn 7:9). En ese sentido podemos concordar 
con Ladd en que simbolizan "un cuerpo de ángeles que ayudan a ejecutar el 
gobierno divino del universo".227 El gran trono divino es soberano y 
todopoderoso, pero no aislado. Dios comparte su poder, en forma delegada y 
dependiente, rodeando su trono con una abundancia de "minitronos" y 
"subsentados" que colaboran con el ocupante del trono en su Reino. 

Antes de describir al otro grupo de actores principales, los cuatro seres 
vivientes, Juan añade unos detalles más sobre las proximidades inmediatas del 
trono. Primero nos dice que del trono proceden relámpagos y retumbos de 
truenos. Estos dos fenómenos meteorológicos, típicos de una violenta 
tempestad, eran tradicionales para caracterizar la majestad y el misterio de las 
teofanias* en el Antiguo Testamento. Además de ser muy dramáticos, 
impresionaban más a los judíos porque los asociaban con el mar, objeto de 

223 Para resúmenes de las diversas interpretaciones, ver Ladd (1978:66-67); González Ruiz 
(1987:111); Bartina (1962:669); Salguero (1965:368). Karl Barth, después de haber afirmado que 
los ancianos son representantes celestiales de la Iglesia (ChurchDog 2/1:125), concluyó que no 
tienen ese tipo de representación específica (3/3:464). 
226 Ladd (1978:67) defiende bien el carácter angelical de los ancianos. Por otra parte, los vestidos 
blancos quizás pueden señalar su carácter sacerdotal (Cerfaux-Cambier 1966:61). 
227 Ladd (1978:67); 1 R22:19(cf . 1 R 12:6); Is 24:23; Dn 7:9; Sal 89:7; MfÍ9:28. Cerfaux-Cambier 
(1966:58, 61) lo describen como un cortejo; Alio (1921:70) y Salguero (1965:368) lo caracterizan 
como "custodios universales". Lilje (1957:108) ve reflejado en este "consejo real" las ceremonias 
de la corte romana. Otros encuentran en él la sinagoga como trasfondo (Bowman 1955A:43), hecho 
que ven reflejado también en el título presbuteroi. 



E L T R O N O D E D I O S : C E N T R O DEL U N I V E R S O E N T E R O ( 4 : 1 - 1 1 ) 1 7 9 

mucho temor para ellos. En la poesía hebrea las imágenes de la tormenta eran 
símbolos muy conocidos del poder divino (1 S 2:10; Sal 18:9s.; Job 37:4). 

Para los judíos el relámpago y el trueno se asociaban especialmente con el 
éxodo de Israel. Según Exodo 19:16-19 la teofanía del Sinaí fue acompañada 
por truenos, relámpagos, una espesa nube y trompetazos cada ve2 más fuertes 
que hacían estremecer a todo el pueblo (19:16). Cuando Moisés habló, Dios le 
respondió con voz tronante (19:19). Fenómenos parecidos caracterizaron la 
revelación de Dios a Ezequiel: un tempestuoso viento norteño, una gran nube, 
fuego envolvente, "y del fuego salían relámpagos" (Ez 1:4, 13). Al trueno a 
veces se lo consideraba la misma voz de Dios (Job 3*7:2-5; Sal 18:13-15); el 
Salmo 29:3-9, un pasaje sobre el poder de Dios en los truenos y relámpagos, 
repite siete veces la expresión "Voz de Yahvé". 

A lo largo del Apocalipsis estos fenómenos meteorológicos mostrarán el 
mismo proceso de crescendo que caracteriza al libro en general. En 8:5, 
después de presentar las oraciones sobre el altar de incienso, hay "truenos, 
estruendos, relámpagos y un terremoto". Después del toque de la séptima 
trompeta, son "relámpagos, estruendos, truenos, un terremoto y una fuerte 
granizada" (11:19). A la séptima copa de ira siguen "relámpagos, fragor de 
truenos y un violento terremoto, como no lo hubo desde que existen hombres 
sobre la tierra, un terremoto tan violento" (16:18 BJ). Es significativo que estas 
expresiones siguen siempre al séptimo elemento de la serie correspondiente 
(sellos, trompetas, copas), y siempre van asociadas con algún aspecto del 
templo. 

En seguida Juan nota que "delante del trono ardían siete antorchas de 
fuego" (4:5b). Estas lámparas no deben confundirse con los candelabros de 
1:12. Probablemente eran más bien palos o postes con tela u otro material que' 
ardía por bastante tiempo empapado de resina o de brea (cf. 8:10). Este detalle 
parece reflejar aquellas cosas que eran "como de carbones de fuego 
encendidos, como visión de hachones encendidos que andaba entre los seres 
vivientes" (Ez 1:13 RVR). Puede haber también una referencia a las antorchas 
que ardían delante de los tronos de emperadores y reyes (Lilje 1957:109; 
Thompson 1990:163; Aune 1997:295). Juan identifica las antorchas con los 
siete espíritus de Dios que según 1:4 están, igual que las antorchas, "delante del 
trono". 

A lo largo de los siglos la figura del "cristalino mar" ha sido especialmente 
inspiradora para la imaginación cristiana. Que la imagen es altamente 
metafórica se entiende por la doble expresión "algo parecido ... como" 
(*hós...homoia). Ese lenguaje da a entender, igual que en otras expresiones del 
pasaje, que en la experiencia humana normal no existe nada realmente parecido 
a este mar, de modo que sólo puede describirse por un simbolismo que no debe 
tomarse al pie de la letra. 

Por eso, lo mejor es considerar este detalle como puro símil (Ladd 1978:67; 
ver también 15:2), agregado para aumentar el esplendor, la majestad y la 



177 
A P O C A L I P S I S 

trascendencia del escenario, igual que los relámpagos y truenos. Es probable 
que en el trasfondo de la imagen esté el concepto de las "aguas de arriba" (Gn 
1:7; Sal 104:3; 148:4). También cuando Enoc pasa del primer cielo al segundo 
para llegar ante los ancianos ve "un mar grande, más grande que los mares de 
la tierra" (2 En 3:1-3; 4: ls.). 

Algunos comentaristas (Caird 1966:62,68; Foulkes 1989:59; Gorgulho 
1978:56) interpretan este mar, el de 13:1 y 21:1, como una especie de "represa 
del poder del mal" que aun en el cielo resiste la voluntad de Dios. Barth señala 
(ChurchDog 3/1:141; 3/3:543), por el contrario, que el mar en 4:6 anticipa el 
día cuando las aguas dejarán de ser caóticas, que en el fondo es lo mismo que 
expresa 21:1 con otra figura. Ahora mismo el mar está sujeto a la soberanía de 
Dios al pie de su trono divino. Juan prevé así el día cuando esas aguas serán tan 
calmas y cristalinamente claras como un mar de vidrio, completamente 
privadas de su terror.228 Según Barth, nos hace falta el firmamento (RáQlaH) 
que retiene esas aguas (Gn 1:6-8; Ez 1:22-26). Cuando eso se quite, nada 
impedirá nuestra visión directa de Dios (ChurchDog 3/1:141). 

Otro punto de partida para esta imagen puede ser la visión que tuvieron los 
ancianos cuando subieron a la presencia de Yahvé (Ex 24:10): "como un 
embaldosado de zafiro, semejante al cielo cuando está sereno". De forma 
similar Ezequiel vio el trono de Dios sobre "una expansión a manera de cristal 
maravilloso" que sostenían los cuatro seres vivientes (Ez 1:22, 26). En ese 
contexto podría señalar que el pavimento de la sala del trono brillaba tanto 
como un mar de vidrio. El Corán conserva una leyenda parecida: cuando la 
reina de Sabá vio el piso reluciente del palacio de Salomón, creía que era un 
lago y levantó sus faldas para entrar al agua. R. Aquiba dijo: "Cuando llegáis 
a las puras piedras de alabastro, no digáis Agua, agua', porque dice, Quien 
habla mentiras, no puede mantenerse ante mis ojos" (StrB 111:798). 

i¡. Los cuatro vivientes (4:6b-8a) 
La figura de los cuatro seres vivientes es tan fascinante como controversia! 

para la interpretación del Apocalipsis. Con buen sentido de humor Mounce 
(1977:136) señala que el comentarista Lenski menciona veintiún explicaciones 
de los seres vivientes, ¡y después procede a proponer otra igualmente 
imposible! 

En contraste con el círculo exterior de los veinticuatro ancianos (4:4), que 
es un aporte original del Apocalipsis de Juan, el círculo interior de los cuatro 
vivientes tiene amplios antecedentes bíblicos y del judaismo tardío. Estos a la 
vez iluminan y complican su interpretación, no sólo porque son muy diversos 

328 Otros autores ven aquí una alusión al "mar de bronce" del templo (1 R 7:23. 38; 2 Cr 4:2-6; 
Farrer; Glasson; cf. Albright), pero tal interpretación no cuadra bien con los detalles que afíade 15:2 
a la figura. Ford (1975:73) subraya la importancia litúrgica del color azul, tanto del mar como del 
cielo. 



E L T K O M O D E D I O S : C E N T R O DEL U N I V E R S O E N T E R O ( 4 : 1 - 1 1 ) 1 8 1 

sino aún más porque Juan suele utilizar sus fuentes con una gran libertad para 
darles cualquier sentido nuevo que corresponda a su propio mensaje. 

La riqueza de la figura de los cuatro vivientes y una primera pista para su 
interpretación pueden verse en la observación de T. F. Torrance (1959:29) de 
que los cuatro vivientes son una fascinante mezcla de ángel, humano y animal. 
Las raíces de la descripción se derivan obviamente de Ezequiel, Isaías229 y cierta 
literatura apocalíptica, especialmente las "parábolas de Enoc" (1 En 37-71). 

En la visión del trono que inaugura el mensaje de Ezequiel aparece "la 
figura de cuatro seres vivientes" (JaYóTEz 1.5). Cada ser viviente tenía cuatro 
caras: de ser humano, de león, de buey (o toro) y de águila (1:10). También 
cada "viviente" tenía cuatro alas, y entre los cuatro juntaban sus alas para llevar 
encima el trono de Dios (1:9, 11, 22-26). A la par de cada uno iba una rueda 
(1:15-17), cuyos aros (llantas BJ) estaban llenos de ojos todo alrededor (1:18). 
Subsecuentemente se identifican como "querubines" (Ez 9:3 BJ; 10:1-9,14-22; 
28:14, 16; 41:18, 20, 25). 

Obviamente los "vivientes" de Ezequiel son la inspiración básica para sus 
homónimos en la visión de Juan. La palabra "vivientes" aparece tanto en 
Ezequiel (LXX) como en Apocalipsis. En ambos casos son cuatro y hablan de 
las mismas cuatro caras. Pero muchas diferencias llaman también la atención: 
los "vivientes" del Apocalipsis tienen seis alas cada uno, como los serafines de 
Isaías 6, y no cuatro como los querubines de Ezequiel 1. Mientras cada uno de 
los vivientes de Ezequiel tiene las cuatro caras,230 en el Apocalipsis cada uno 
tiene una cara distinta, y aparecen en orden diferente (con el rostro humano en 
tercer lugar y no en el primero: Ez 1:10). Finalmente, en el Apocalipsis no 
aparece nada sobre las ruedas que son tan importantes en Ezequiel I, donde la 
idea central de todo el pasaje es la movilidad de Yahvé con su trono portátil. 
Por haber eliminado las ruedas, Juan traslada los ojos a las alas de los 
vivientes. 

A la vez Juan suplementa a Ezequiel con importantes detalles de los 
serafines de Isaías 6, que también rodean el trono de Dios. Tal es el caso de las 
seis alas (Is 6:2) y del Sanclus que proclaman (6:3), como también de las 
acciones individuales de los cuatro vivientes (Is 6:6-7; Ap 6:1-8; 15:7), cosa 
que no ocurre con los vivientes de Ezequiel. 

Otro pasaje apocalíptico probablemente anterior a Juan y que trabaja con 
estos mismos materiales aparece en las "parábolas de Enoc". Según 1 Enoc 
71.7 (cf. 61.10) hay tres clases de ángeles que guardan el trono celestial: 
serafines, querubines y ofanines (de la palabra hebrea que se traduce "ruedas" 
en Ez 1:15-18). Los ofanim aparecen también en la descripción del séptimo 

229 Hay cierta relación, aunque menos directa, con Dn 7:2-7 (Torrance 1959:28s., 3 ls.), pero como 
fuerzas caóticas (cf. Ap 13). 
230 En ApAbr 18.5 (80-100 d.C., Charlesw 1981:68) cada uno tenía las cabezas (león, ser humano, 
buey, águila), y cada cabeza tenía cuatro caras para un total de dieciséis rostros. Cf. 3 En 21. 



1 7 9 A P O C A L I P S I S 

cielo en 2 Enoc 9 como "los ángeles de muchos ojos... el orden brillante de los 
otanim" (sic). Estos tres "escuadrones" de ángeles no duermen de día ni de 
noche, y proclaman el Sanctus de la adoración angelical. 

Es evidente que esta otra tradición apocalíptica hace de los muchos ojos de 
las ruedas (ofartim) de Ezequiel 1:15-18 un nuevo orden de ángeles. Ya 
desaparecen las "ruedas", pero los ojos, muy apropiadamente, se trasladan a 
esta nueva clase de criatura celestial. Juan de Patmos, en vez de dividirlos en 
tres órdenes, funde los tres en "cuatro seres vivientes", sin hacer referencia 
explícita a ninguno de los órdenes angelicales. A la vez transfiere los "muchos 
ojos" de Ezequiel 1.18 a las alas de los seres vivientes, mencionadas en el 
mismo contexto de Ezequiel (1:6-11, 23-25). 

Dos características más de la descripción de los cuatro seres vivientes 
parecen derivarse de Ezequiel 1. En primer lugar, la difícil expresión 
preposicional "en medio del trono (en mesó tou thronou), y en torno al (kukló) 
trono" (4:6b BJ) parece combinar un poco confusamente las frases similares 
de Ezequiel 1:4-5 (cf. 1:18).231 También los ojos "alrededor y por dentro" (4:8a 
BJ), difíciles de concebir, parecen tener su origen en Ezequiel 1:18, donde 
estaban "alrededor" de la circunferencia de las ruedas (cf. 10:12). Cuando Juan 
los traslada a las alas siguen estando "alrededor", pero ahora en torno a ellas 
y no alrededor de las ruedas. Pero en 4:6 Juan cambia por la expresión "por 
delante y por detrás", más apropiada para su interpretación. 

Posiblemente la visión de Juan aquí podría corresponder también a la 
costumbre antigua de terminar las cuatro patas de los tronos con tallados dé los 
animales considerados más fuertes (león, elefante, búfalo, etc.), para expresar 
así la firmeza y estabilidad del reino. Pero en la imaginación apocalíptica de 
Juan los animales son vivos, hablan y resultan ser nada menos que teólogos 
litúrgicos y doxológicos. 

La mejor clave para interpretar el significado de los cuatro vivientes aquí 
es el mismo tema central de todo el capítulo: la creación (4:3, 11; ver arriba). 
En el contexto total del capítulo parece acertado concluir que con estos cuatro 
vivientes Juan describe, bajo la imagen simbólica de seres angelicales, la vida 
creada en sus variadas formas.232 El número cuatro apunta aquí al orden creado 
y el mismo título de "vivientes" (zóa) apunta a la vida animada. Hasta el orden 
de los cuatro elementos sugiere los niveles sucesivos de la existencia biológica: 
el león (carnívoro, salvaje, rey de la selva), el buey o toro (herbívoro, 

231 En Ez 1:4-5 hay un esplendor "alrededor de" (LXX kukló) la nube de fuego y los cuatro vivientes 
aparecen "en medio de" (LXX en tó mesó autou) el viento y el fuego. Ap 4:6 aplica ambos términos 
a los seres vivientes y el trono, con un resultado estrictamente contradictorio. En el resto del 
Apocalipsis "en medio del trono" se usa sólo con referencia al Cordero; nunca vuelve a emplearse 
para describir a los vivientes. 
232 Aunque el simbolismo posea una base angelical, creemos que el mensaje de Juan tiene que ver 
con la vida creada y no con las jerarquías celestiales. Sería un error comenzar a sacar conclusiones 
angelológicas del texto. Es más bien una teología doxológica de la creación y de la vida. 



E L T K O M O D E D I O S : C E N T R O D E L U N I V E R S O E N T E R O ( 4 : 1 - 1 1 ) 1 8 3 

domesticado), el ser humano (imagen y semejanza de Dios) y el águila (rey de 
los cielos). 

Los rabinos también interpretaban a los cuatro seres vivientes como 
representantes de la vida creada. Era común el dicho: "Hay cuatro seres fuertes. 
El fuerte entre las aves es el águila, el fuerte entre los animales domesticados 
es el toro, el fuerte entre los animales salvajes es el león, y el más fuerte de 
todos es el ser humano; y Dios ha tomado a todos ellos y los ha amarrado a su 
trono".233 Para otros los cuatro simbolizan lo más valiente (león), fuerte (toro, 
buey), sabio (humanidad) y veloz (águila) (Barclay 1975:187). 

SER "REALISTA" SIGNIFICA PODER VER EL CIELO 

Ya habíamos observado en varias de las cartas pastorales (2-3) el 
problema de la relación entre las apariencias y la realidad: la situación 
aparente de varias iglesias (Esmirna, Sardis, Filadelfia, Laodicea) era 
exactamente la opuesta en la realidad. Ahora en la visión del trono (cap. 4-5) 
se nos plantea el mismo tema pero desde otro ángulo. Aquí vamos a ver que 
la realidad histórica y cósmica no es "como se ve" desde abajo, sino que 
realmente puede ser enfocada de manera muy distinta, desde la óptica de las 
realidades últimas celestiales y escatológicas. 

Esta visión le permite a Juan entender que todos los peligros y problemas 
en que se encuentra hundido no son la realidad última. Son reales, y Juan de 
ninguna manera va a negarlos, pero descubre que desde la perspectiva 
trascendental del trono y su ocupante, todas esas amenazas son penúltimas. 
Domiciano no es más que un fenómeno pasajero. El poderío del 
imperialismo no pasa de ser una potencia pasajera, que jamás tendrá la 
última palabra. Esa palabra final será del que está sentado en el trono. 

La constante tentación humana es ver nuestra realidad inmediata como 
última y presuponer (o temer) que las grandes verdades de fe son remotas y 
de poca o secundaria fuerza histórica. A eso equivocadamente lo llamamos 
"realismo, con los pies bien puestos en la tierra". Pero Juan nos revela aquí 
que, si nuestros ojos no están bien puestos en la realidad última del trono y 
su ocupante, entonces nuestros pies jamás podrán estar "bien puestos" en la 
tierra. El primer requisito para ser "realista" es haber visto la realidad última: 
el trono de Dios y su trascendental Ocupante, y al Cordero que fue 
inmolado. 

Dios sabía bien que lo que Juan necesitaba, y nosotros también 
necesitamos, más que conocimientos adelantados de eventos futuros, es una 
clara visión del trono desde el cual podemos entender bien el proceso 
histórico. Tan malo es no ver al cielo, como ver sólo al cielo. Se equivocan 

233 R. B'rekhja, citado en StrB 111:799; R.Abahu, citado en Beasley-Murray (1974:117). 



1 8 4 A P O C A L I P S I S 

los que creen que estar mirando al cielo es alienante. ¡Lo alienante es no 
verlo! 

Ser "realista" es tener ojos para ver toda la realidad. Cuando los ejércitos 
sirios rodeaban a Samaría y una derrota segura amenazaba a Israel, el profeta 
Elíseo veía otra realidad a la que Guiezi estaba ciego. Elíseo lo animó y pidió 
a Dios que le curase la vista (2 R 6:1 6-17): 

— N o t e n g a s m i e d o — r e s p o n d i ó Eliseo—. Los q u e es tán c o n 
n o s o t r o s son m á s q u e e l los . 

E n t o n c e s Eliseo o ró : "Señor , á b r e l e a Gu iez i los o j o s para q u e vea." 
El S e ñ o r as í lo h i zo , y el c r i a d o v io q u e la co l ina e s t a b a l lena de c a b a l l o s 
y de c a r r o s de f u e g o a l r e d e d o r de Eliseo. 

Ser realista es entender el verdadero juego de las fuerzas históricas, 
últimas y penúltimas. Ser realista significa saber quién está sentado en el 
trono. 

SE NECESITA URGENTEMENTE: 

UNA TEOLOGÍA DE LA VIDA Y DEL PODER 

En este pasaje, que establece el escenario celestial para el gran culto que 
a continuación se realizará (y para todo el libro), Juan ha tomado muchos 
elementos de fuentes anteriores y los ha articulado genialmente en un 
esquema simétrico muy original, de incomparable belleza y profundo 
significado teológico. Introduce algunos de los personajes centrales que van 
a seguir figurando hasta el final del libro. Con líneas decisivas y acertadas 
logra "reconstruir" el universo simbólico de los fieles estableciendo 
enfáticamente el centro definitivo de todo: el trono con su glorioso ocupante. 
Después va organizando toda la realidad en sucesivos círculos concéntricos 
desde el trono central y su arco iris hasta los cuatro vivientes, los veinticuatro 
ancianos con sendos tronos, la vastísima multitud angelical (5:11) y al fin el 
cosmos entero, todo siempre "alrededor del trono" (4:4, 6; 5:6, 11). 

Con el símbolo central del trono y su correspondiente periferia de 
veinticuatro tronos y veinticuatro gobernantes ("ancianos"), Juan articula para 
los fieles un concepto revolucionario del poder. Con los cuatro vivientes 
insertos en el centro puro de la visión celestial, enfoca una teología de la 
creación y de la vida. 

La visión del trono y de los veinticuatro gobernantes nos revela el origen 
y el centro de todo poder y autoridad, dondequiera que los haya en el 
universo entero. En el centro hay un solo trono y uno solo sentado 
(,kathémenos 4:2, 3). Obviamente los demás "tronos" y "sentados" 
(kathémenous 4:4) derivan su poder por delegación del "poder central" (cf. 
Ro 13:1-2). A la vez, el que está sentado en el trono no pretende 



E L TKOMO D E D I O S : C E N T R O D E L U N I V E R S O E N T E R O ( 4 : 1 - 1 1 ) 1 8 5 

"monopolizar" el poder sino comparte el gobierno del universo con su 
"equipo de trabajo", las autoridades establecidas para gobernar con él.234 A 
lo largo de las Escrituras su Reino es un Reino de poder participativo. Dios 
no se siente amenazado por la existencia de otros tronos y otros "sentados" 
que lo rodean. Más bien, el ocupante del trono ha designado a estos 
"magistrados inferiores" para buscar juntos la justicia en toda la creación (Ro 
13:3-6). 

Precisamente porque Dios mismo ocupa el centro definitivo de este 
organigrama de poder cósmico, y no alguna autoridad creada y finita, dentro 
del esquema divino no puede existir la idolatría del poder totalitario.235 

Cuando el poder es teocéntrico todas las autoridades sirven al "Reino de Dios 
y su justicia" para que la voluntad justa y benévola de Dios sea hecha en la 
tierra como en el cielo. Pero cuando los "poderes derivados", celestiales y 
terrenales, pretenden independizarse del trono central, se rompe el esquema 
divino y se producen desorden e injusticia dentro de la creación. Sería como 
si uno de los ancianos se cansara en algún momento de estar arrodillándose 
ante Dios y se quedara sentado en su trono, creyéndolo suyo propio. 
Después otro anciano haría lo mismo y terminarían intentando uno y otro 
usurpar el trono central. 

Llama la atención que inmediatamente próximos al trono, aún más cerca 
que el círculo de los ancianos con sus tronos, están los cuatro seres vivientes 
(4:6b-8a). En esto vemos que la vida es lo más cercano al corazón de Dios. 
Por eso nuestra teología tiene que ser en verdad una teología de la vida y no 
una "necroteología" al servicio de la opresión, el militarismo y la muerte. 
Nuestro Dios es el Creador, Fuente y Sustentador de la vida, enemigo y 
vencedor de la muerte. 

Pero hay más: en este cuadro podemos ver que el poder que Dios delega 
a los "tronos periféricos" tiene que servir a la vida y no a la muerte, a la 
justicia y no al pecado (cf. Ro 13:3-5). Entre los ancianos y Dios está de por 
medio la vida, simbolizada por los cuatro seres vivientes. El acceso de los 
"sentados" al trono central está mediatizado por la presencia de los cuatro 
vivientes, interpuestos entre el círculo externo de autoridad y el trono que les 
ha otorgado su poder. Lo más cercano a Dios es la vida misma. A toda 

234 Este principio divino de poder participativo aparece por primera vez en Gn 2:19, cuando el 
Creador, que según Gn 1 ha dado nombre a todas las cosas, ahora permite a la criatura colaborar con 
él en colocar nombre y significado a lo creado. 
235 Cf. los dos árboles que ocupaban el centro del paraíso (Gn 2:9). Cuando Adán y Eva desplazaron 
a Dios como autoridad central y norma non normata axiológica, perdieron el paraíso y cayeron en 
el caos de un universo egocéntrico y por ende excéntrico. Si el plan cristocéntrieo se expresa en "La 
adoración del Cordero" de Juan van Eyck, el desorden caótico y excéntrico del abuso demoníaco 
del poder se plasma con fuerza conmovedora en "Guernica" de Pablo Picasso. 



IFI'L A P O C A L I P S I S 

autoridad creada se le ha dado su poder para servir a Dios sirviendo a la vida 
que Dios ha compartido con sus criaturas. 

En el diseño divino de la creación, "todo lo que respira" adora al Creador 
de la vida. Para eso Dios nos ha dado aliento y para eso existimos. El 
cristiano más que nadie debe poder cantar con Violeta Parra: "¡Gracias a la 
vida, que me ha dado tanto!" Pero es más: el cristiano conoce al Autor de la 
vida. Aun Juan de Patmos, prisionero y en peligro de muerte, vio la 
importancia de adorar a Dios no sólo como Salvador sino también como 
creador del león, del buey, del águila y de la humanidad.236 

b. La adoración al Creador (4:8b-11) 

Y día y noche repetían sin cesar: 

"Santo, santo, santo 
es el Señor Dios Todopoderoso, 

el que era y que es y que ha de venir." 

9Cada vez que estos seres vivientes daban gloria, honra y acción 
de gracias al que estaba sentado en el trono, al que vive por los 
siglos de los siglos, l0los veinticuatro ancianos se postraban ante 
él, y adoraban al que vive por los siglos de los siglos. Y rendían sus 
coronas delante del trono exclamando: 

""Digno eres, Señor y Dios nuestro, 
de recibir la gloria, la honra y el poder, 

porque tú creaste todas las cosas; 
por tu voluntad existen y fueron creadas." 

El trono de Dios, centro del universo entero, es un lugar activo de 
adoración constante. La letanía celestial comienza, algo sorprendentemente, 
con un fascinante cuarteto litúrgico: en la visión de Juan, un león, un buey, un 
ser humano y un águila inician la acción con un solemnísimo Sanctus (4:8). La 

236 La trágica paradoja de la "vida" se ve en el hecho de que poco tiempo después de haber escrito 
"Gracias a la vida", Violeta Parra se suicidó. 
237 "Los santísimos ángeles que están cerca de él no se alejan de noche ni de día" (7 En 14.23). Los 
querubines, serafines y coros (ofanines) "son los que no duermen y guardan el trono de su gloria" 
(71.7); "te bendicen los que no duermen y permanecen ante tu gloria" y pronuncian el Sanctus 
(39.12); "no se retiran de noche ni de día ... con sus cánticos incesantes" (2 En 9.4, 13). Según 
TLevi 3.8, los ángeles del cuarto cielo "entonan himnos a Dios continuamente". La adoración 
incesante de los cuatro vivientes tiene, de alguna manera, una contraparte diabólica en el dragón que 
acusa ante Dios "díay noche" (Ap 12:10) y en el juicio final desús seguidores, que no tienen reposo 
"ni de día ni de noche" (14:11). 



E L T R O N O D E D I O S : C E N T R O DEL U N I V E R S O E N T E R O ( 4 : 1 - 1 1 ) 1 8 7 

vida creada no cesa, día y noche, de alabar a su Creador.237 Los humanos 
descansamos, al dormir y al fin al morir, pero la creación nunca deja de adorar 
a Dios (Barclay 1975:191). Cuando los caballos y el ganado se duermen, algún 
búho nocturno estará proclamando el poder y la majestad del divino Creador. 
Desde esa perpetua doxología de la vida, de la boca de "todo lo que respira", 
se impulsa toda la liturgia cósmica que va a caracterizar esta visión hasta el 
final del capítulo 5. 

Esta primera doxología es pronunciada, no cantada. La música vocal sólo 
comienza después de la resurrección (5:9). La aclamación del Sanctus en boca 
de los cuatro vivientes, seguida por el "Digno eres" de los veinticuatro 
ancianos, inicia un movimiento litúrgico que crece en el capítulo 5 con dos 
himnos al Cordero por los cuatro seres vivientes y los veinticuatro ancianos a 
coro (5:8-10) y por millones de ángeles (5:11-12), culminando poderosamente 
con una alabanza de la creación entera "al que está sentado en el trono y al 
Cordero" (5:13). 

/. La adoración de los cuatro vivientes (4:8b-9a) 
El Sanctus de los cuatro vivientes (4:8) es una inconfundible alusión a la 

letanía antifonal de los serafines de Isaías 6:3, con su majestuosidad aumentada 
por la imaginería impresionante de los querubines de Ezequiel. La triple 
repetición del adjetivo "santo", tanto en Isaías como en el Apocalipsis, es 
simplemente la forma más enfática del superlativo en el hebreo: "muy, muy 
santo" o quizá "santisísimo".238 Para la mentalidad hebrea y especialmente para 
Isaías Yahvé es por definición y por excelencia "el Santo de Israel" (Is 1:4; 
10:17; 30:1 1, 12).239 Creer en Dios es "santificarlo", reconocerlo como "el 
Santo" (Is 40:25; Hab 3:3; Job 6:10; Os 12:1; Pr 9:10; 30:3). 

El segundo renglón de esta doxología, Señor Dios, el todopoderoso (/curios 
ho theos hopanlokratór), es una interesante e importante ampliación del más 
conciso /curios Sabaóth ("Señor Sabaot") de Isaías 6:3 (LXX). Cabe preguntar 
porqué Juan habrá escrito panlokratór en lugar del Sabaoth, y porqué habrá 
ampliado kurios a kurios ho theos. M. Rist (IB XIL404) y otros han señalado 
que tanto kurios ho theos como pantokratór eran títulos divinos del emperador 
(Suet Dom 13). Es posible por lo tanto que esta modificación del Sanctus de 
Isaías 6 intentara descalificar las pretensiones idolátricas del emperador y 
señalar que sólo Dios es merecedor de tales atributos y alabanzas. Además, 

258La misma repetición enfática se encuentra en Jer 7:4; 22:29; Ez 21:27; en Ec 7:24, "profundo, 
profundo" ('aMoO'aMoO) significa "muy profundo". En el hebreo de Sal 133:2, "barba, barba de 
Aarón" significa "la gran barba de Aarón" (Bartina 1967:673). 
239 "El Santo de Israel" (veintiséis veces en Isaías, sólo seis en el resto del Antiguo Testamento): 
absoluta trascendencia de Dios (majestad que lo separa de todo lo creado) y absoluta perfección 
moral (separación de todo pecado y maldad); cf. van Imschoot 1969:76-86. 



1 8 8 A P O C A L I P S I S 

recalcaba la soberanía todopoderosa de Yahvé con lenguaje también bíblico 
(muy frecuente especialmente en Ezequiel). 

Dentro de la situación histórica que vivían los cristianos de Asia Menor no 
era nada fantasioso el reclamo de señorío y omnipotencia por parte del 
emperador romano. Además de que tales conceptos eran muy conocidos en la 
época especialmente en el Oriente, el poderío imperial no parecía tener límite 
alguno. Era tal que ninguna nación ni ningún soberano jamás había podido 
resistirlo con éxito. Roma siempre salía victoriosa. Era un acto de fe y a la vez 
un hecho político muy atrevido arrebatarle al emperador sus títulos de 
divinidad y omnipotencia. A los cristianos amenazados y hostigados esta 
doxología les asegura que el Dios todopoderoso pronto intervendrá a favor de 
los fíeles y que la aparente omnipotencia de Roma es efímera y ficticia. 

Para el tercer renglón de Isaías 6:3 ("toda la tierra está llena de su gloria"), 
la doxología de los cuatro seres vivientes hace una sustitución total. Omite la 
frase de Isaías que hubiéra sido muy apropiada para el tema de la creación que 
predomina en este capítulo. En su lugar incorpora nuevamente el "Yo Soy" 
ampliado que ya había introducido en 1:4 y 8, pero inviertiendo el orden para 
poner el imperfecto "("el que era") en su posición cronológica, antes del 
presente ("el que es").240 

Poderosas razones deben haber motivado a Juan para articular su Sanctus 
de esta manera.241 Es probable que también aquí Juan escriba frente a la 
realidad de los fieles amenazados por el poder del Imperio Romano. Según 
Beasley-Murray (1974:118), este cambio sirve para señalar que el Señor de la 
creación es también el Señor de la historia y el futuro se caracteriza por el 
"venir" del Creador y Soberano Dios. La modificación del Sanctus subraya de 
nuevo la centralidad del yahvismo en la fe de Juan de Patmos (cf. 1:4; 11:17; 
etc.) y la enfática concentración histórico-profética de su mensaje. 

En el solemne contexto litúrgico del Sanctus y de la visión del trono eterno 
(4:4), el "vendrá" (erjomenos, participio presente) con que termina nos 
sorprende. Se esperaría un simple "será" para completar la triple expresión de 
la eternidad divina. En medio de la gloria eterna y la adoración celestial de la 
creación, este "vendrá" anticipa la venida del Cordero encarnado que se 
revelará en 5:5. El que está en el trono es el que vino, viene y vendrá. Imperios 

240 Nuestras fuentes apocalípticas y patrísticas citan a Is 6:3 de maneras bastante diversas, 
aparentemente conforme al énfasis e intención de cada autor. Los escritos de Enoc, p. ej„ modifican 
el segundo y el tercer renglón para leer: "Señor de los espíritus, (que) llena la tierra de espíritus" (1 
En 39.12; cf. 61.11). 1 Clem 34.6 aplica este versículo a la fidelidad de los creyentes, inspirada por 
la de la multitud angelical que no deja de alabar al Señor día y noche. Sigue la versión griega, pero 
en lugar de "tierra" (gé) pone "creación" (ktisma). 
24! Por supuesto tampoco podemos descartar la posibilidad de que Juan hubiera derivado esta 
doxología de alguna versión desconocida del texto griego. En toda la literatura rabínica, apocalíptica 
y patrística que hemos podido consultar, ningún otro texto combina el Sanctus de Is 6:3 con alguna 
versión del "yo soy" de Ex 3:15. 



E L T K O M O D E D I O S : C E N T R O DEL U N I V E R S O E N T E R O ( 4 : 1 - 1 1 ) 1 8 9 

vienen e imperios van, pero el Reino "del que está en el trono" es por los siglos 
de los siglos y al fin, sin lugar a dudas, ¡vendrá! Así entendida la frase, la 
teología de la creación aquí no es meramente abstracta sino trae resonancias 
políticas como las que también sonaron tan fuerte en 1:4-6. 

Esta primera doxología al inicio de la liturgia alrededor del trono destaca 
las tres perfecciones de Dios más importantes para la fidelidad de los cristianos 
de Asia Menor: su santidad, su omnipotencia y su eternidad (que se expresa en 
"venidas" históricas). En esta visión del Creador, eterno y "venidero", 
comienza la respuesta inspirada a la crisis en que vivían nuestros hermanos y 
nuestras hermanas de Asia Menor. 

El versículo 9 resume en términos distintos la alabanza de los cuatro 
vivientes y a la vez introduce la subsecuente adoración de los ancianos (4:10-
11). Con su solemne y alegre Sanctus los cuatro vivientes se unen para 
atribuirle a Dios tres cosas: gloria (doxa), honra (timé) y acción de gracias 
(ieujaristía). Esto podría ser una recapitulación concentrada de la anterior 
doxología o una segunda estrofa de la doxología de 4:8: 

¡Gloria y honor y gracias 
al que está sentado en el trono, 
que vive por los siglos de los siglos!242 

La gloria (Is 6:3, KáDóD) de Yahvé, según el grito de los serafines, llena 
toda la tierra (Is 6:3).243 El término hebreo tiene la idea de peso, solidez y lo 
que da prestigio. A veces alude al "peso" de las riquezas (Gn 31:1), y en otros 
casos al "peso social" de la elite del pueblo (Is 5:13). Albright lo describe 
como "la envoltura brillante y resplandeciente que rodea la esencia 
divina"(citado por Moriarty 1970 V:256). Yahvé es "el Rey de gloria" (Sal 
24:7-10; cf. Ef 1:17, "Padre glorioso"), quien no dará su gloria a otro (Is 42:8). 
La atribución de la gloria a Dios era característica del culto israelita y de las 
doxologías judías (Sal 66:2; 104:31; cf. 96:3; Is 42:12). 

Cuando Dios vino en Jesús, su gloria se hizo visible (Jn 1:14 "hemos 
contemplado"; cf. 2 Co 4:4-6). En paralelo con Yahvé del Antiguo Testamento, 
Jesucristo es "el Señor de gloria" (1 Co 2:8), el "resplandor de la doxa" de 
Dios (Heb 1:3). Los príncipes de este mundo no fueron capaces de reconocer 
en Cristo la gloria de Dios (1 Co 2:8; 2 Co 4:4), pero la Iglesia lo confiesa con 

242 Así NBE. A favor de esta traducción de Alonso Schókel se encuentra la forma nuevamente 
tripartita del versículo, dentro del carácter litúrgico del pasaje. La mayor dificultad es el verbo 
dósousin, "dar", que requiere como complemento los tres sustantivos que siguen. Alonso Schükel 
parafrasea el verbo con "gritan" (que no es uno de los sentidos del verbo "dar") y separa los 
complementos verbales. Sin embargo, el pasaje podría ser una especie de discurso indirecto en que 
la sintaxis ha resultado ambigua. 
243 Es razonable suponer que "gloria" aquí alude a la frase de Is 6:3 que Juan eliminó de 4:8 para 
introducir la fórmula yahvista. 



1 9 0 A P O C A L I P S I S 

alabanza. Tanto en las doxologías del Nuevo Testamento como en las del 
Antiguo Testamento doxa es la palabra más típica y casi constante. 

El segundo término de 4:9 es "honra" (timé). Tanto en la Septuaginta como 
en el Nuevo Testamento timé aparece en doxologías, muchas veces en 
combinación con doxa. Según Salmos 29:1 y 96:7 estamos llamados a 
atribuirle a Dios gloria y honra. Los mismos términos aparecen juntos con 
referencia a la humanidad en Salmo 8:5 y a Job (40:10, irónicamente). En el 
Nuevo Testamento la combinación "gloria y honra" es frecuente en doxologías 
a Dios (2 P 1:17; 4:9, 11) y especialmente a Jesucristo (2 P 1:17; cf. Heb 2:7, 
9; 3:3; 1 Ti 1:17; cf. 1 Clem 64; 65.2, acerca de Cristo).244 

Es evidente que esta fraseología litúrgica tenía raíces en la sinagoga 
helenística. A su vez la atribución de gloria, honor y poder (4:9, 11) a Jescuristo 
constituía "la contraparte del culto a César en la religión oficial del emperador".245 

Afirmaciones como éstas no podían ser neutrales ante el poder imperial. 
A la gloria y la honra el versículo 9 añade un elemento mucho menos 

común en las doxologías: la eujaristía (acción de gracias; cf. 7:12). Pablo 
relaciona el binomio járis/eujaristía con la doxa de Dios de una manera 
teológicamente profunda: la járis (gracia) de Dios despierta la eujaristía de los 
creyentes, por la que la gracia fluye de regreso a Dios y redunda en una especie 
de "aumento" de su doxa (2 Co 1:11, 1 Ts 3:9; 2 Co 4:15; 9:1 ls.). Los rabinos 
también ensalzaban la virtud del agradecimiento: "En el futuro todos los 
sacrificios cesarán, pero el sacrificio de acción de gracias no cesará por toda 
la eternidad. Similarmente todas las confesiones cesarán, pero la confesión de 
gratitud no cesará por toda la eternidad" (Pesikt IX:79a; Kittel IX:410). 

En 4:9 el Dios a quien se dirige esta adoración recibe también dos títulos: 
"el que estaba sentado en el trono" (4:2, 10; 5:1, 7, 13) y "el que vive por los 
siglos de los siglos" (1:18; 10:6; 15:7). Precisamente los mismos títulos se 
repiten en el versículo siguiente (4:10 en griego), con un paralelismo 
típicamente hebreo. Ambos infundirían gran valentía en los creyentes frente al 
poder amenazador del Imperio Romano. 

ti. La adoración de los veinticuatro ancianos (4:9b-11) 
Los versículos 9-11 son una sola oración larga en el griego, que tiene como 

fin coordinar una doble acción litúrgica: siempre que los cuatro vivientes 
adoran al ocupante del trono con su Sanctus inicial, los veinticuatro ancianos 
siguen con una triple acción (4:10) y con su propia alabanza al Creador 
(4: ll).246 Los tiempos verbales, todos en futuro indicativo (pesoüntai, 

244 A veces timé tiene el sentido económico de "precio" (1 Co 6:20) o "valor precioso" (1 P 2:4, 6: 
Mt 27:9). C f .Ap 21:21, 23. 
245 J.Schneider en Kittel VIII: 178; cf. Aune 1997:315s.; Aune 1983B ("Influence of Román Imperial 
Court Ceremonies",):5-26. 
246 Barth (ChurchDog 3/3:468) señala que antes de hablar (4:11), actúan (4:10). 



E L T K O M O D E D I O S : C E N T R O D E L U N I V E R S O E N T E R O ( 4 : 1 - 1 1 ) 1 9 1 

proskimésousin y baloúsin), sugieren acciones repetidas.247 El pasaje parece 
describir una incesante liturgia antifonal: siempre que los cuatro seres vivientes 
entonan su Sanctus, los veinticuatro ancianos responden postrándose y 
repitiendo su propia alabanza, con lo que los primeros reanudan el proceso.248 

Al ir avanzando el desarrollo de la visión del trono, se hace cada vez más 
evidente que la liturgia celestial (en la base decisiva de todo el cosmos) es 
esencialmente antifonal.249 Tiene un comienzo bastante sencillo con el Sanctus 
de los cuatro vivientes. A esto responden los veinticuatro ancianos, primero 
con significativos gestos litúrgicos y después con su propia alabanza del tipo 
axios ei ("digno eres"). Entonces se introduce un nuevo problema, el rollo, y 
un nuevo personaje, el Cordero. Siguiendo la antífona del capítulo 4, en 5:8-9 
los cuatro vivientes y los veinticuatro ancianos se unen en nuevos gestos 
litúrgicos y un nuevo y más extenso "digno eres". Al canto de los veintiocho 
(5:8) responden antífonaImente millones de millones de ángeles, con una 
séptuple aclamación ("digno es" 5:11-12), a la que contesta toda la creación 
con una alabanza, ahora a Dios y al Cordero juntos (5:13). El último y 
culminante "responso" es un "amén" final de los cuatro vivientes y una última 
postración litúrgica de los veinticuatro ancianos (5:14). Cada paso del creciente 
culto es una respuesta antifonal muy coherente y armónica a lo anterior. 

La acción litúrgica de los ancianos (4:10) es esencialmente una sola: 
bajando de sus respectivos tronos se postran ante Dios y colocan sus coronas 
a los pies del Señor. Todo está coordinado simétricamente alrededor del trono. 
En el centro del cosmos, el que está sentado en el trono se encuentra rodeado 
por veinticuatro ancianos que también habían estado en sus tronos, pero ahora 
se postran en torno al trono. Entre ellos y el trono hay ahora un círculo de 
veinticuatro coronas a los pies del Soberano Señor.250 

La acción de colocar sus propias coronas ante el trono correspondía a una 
práctica conocida en el mundo antiguo como señal de sumisión incondicional 

247 Bratcher (1984:45); Robertson (1933:330; cf. Robertson 1934:972): '"cada vez que1 es cláusula 
temporal indefinida. El indicativo aquí tiene sentido de asiduidad". Aune (1997:307) niega que 
signifique acción repelida. 
248 En cambio Beasley-Murray (1974:118), siguiendo a R. H. Charles (1920 1:127), afirma que la 
acción de los veinticuatro personajes no pertenece a la adoración continua de 4:8 sino que 
corresponde sólo a crisis especiales (cf. 5:8,14; 11:15-18; 19:4). Sin embargo, el lenguaje de 4:9-11 
("cada vez que") inserta la adoración de los ancianos explícitamente dentro del culto incesante (4:8) 
de los vivientes. 
249 Esto tiene su base ya en Is 6, donde el Sanctus de los serafines avanza entre una voz y otra ("el 
uno al otro daba voces"), hasta alcanzar un crescendo que colma el universo entero de la gloria de 
Yahvé. 
250 Aquí se demuestra el "como en el cielo" de Mt 6:10. Es dramático imaginar que en determinado 
momento uno de los veinticuatro decidiera no postrarse, como sucede entre los gobernantes de la 
tierra. Si uno de ellos se negara a adorar a Dios, no pertenecería a la corte celestial y no sería uno 
de estos ancianos. Es precisamente esta relación con Dios la que les hace ser lo que son (cf. Barth 
ChurchDog 3/3:469). 



1 8 9 A P O C A L I P S I S 

a un soberano. Cuando algún rey era conquistado o un rey vasallo señalaba su 
lealtad al emperador, depositaba su propia corona a los pies de su nuevo 
soberano (Cerfaux-Cambier 1966:60). Tácito (Ann 15.28s.) cuenta que el rey 
Tiridates de Persia se acercó a la estatua de Nerón y arrojó su diadema real a 
los pies del emperador. Barclay (1975:193) señala que los ejércitos romanos 
llevaban consigo una imagen del emperador precisamente para que los 
monarcas vencidos pudieran arrojar sus coronas ante la figura del soberano 
romano.25' 

Mientras los cuatro vivientes hablaron de Dios en tercera persona (4:8), los 
veinticuatro ancianos en su "digno eres" (4:11) cambian a la segunda persona 
para hablarle directamente a Dios.252 Los cuatro vivientes habían proclamado 
la gloria del ser de Dios en su santidad y majestad eternas. Los ancianos lo 
alaban por la gloria y el poder de sus obras, por ser el Creador del universo 
(4:11), y ofrecen una doble adoración que resume admirablemente toda la 
primera mitad de la visión del trono (cap. 4): adoran al ocupante del trono 
como "Señor y Dios nuestro" y como el Creador del universo. 

La adoración de los ancianos en 4:11 toma la forma de "digno eres", 
desconocida entre los hebreos. Estrictamente ninguna palabra hebrea 
corresponde al griego axios ni al español "digno". La palabra axios tampoco 
tiene importancia en la Septuaginta (Coenen IH:345).253 En la liturgia hebrea 
no existía una forma de aclamación "digno eres", en segunda persona singular: 
la doxología hebrea clásica era "bendito eres" o "Santo santo santo".254 

En cambio este tipo de aclamación "digno eres" caracterizaba el culto al 
emperador en tiempos de Domiciano (Bauckham I993A:138). Por ejemplo, 
cuando el emperador entraba en Roma en su procesión triunfal, las multitudes 
gritaban: "tú eres digno (vere dignus), señor y dios nuestro" (González Ruiz 
1987:113; Lilje 1955:108; Mounce 1977:140). Como señalan Lilje, Mounce 
y otros, la fórmula de aclamación "digno eres" fue tomada del lenguaje político 
de la época, para aseverar desafiantemente que Dios y no César es el único que 
merece alabanza. 

La siguiente frase, "Señor y Dios nuestro" (4:11), tampoco tiene claros 
antecedentes en el Antiguo Testamento ni en la Septuaginta. Este título parece 

251 En 3 En 18 cada ángel, ante un orden angelical superior, "se despoja de la corona de gloria que 
está sobre su cabeza y cae sobre su rostro" (18:1 -23). En un solo capítulo la frase se repite 34 veces, 
como un refrán constante de la realidad celestial (DíezM IV:241-244; la obra data probablemente 
de los siglos 3 o 4 d.C.). 
252 La presencia del su enfático en 4:11 b ("porque tú creaste todas las cosas") acentúa este tono 
personal y da a todo el "digno eres" una nota de exclusividad: "tú, y sólo tú, eres digno". 
253 Los pocos textos que en español describen a Dios como "digno" son paráfrasis libres de 
expresiones hebreas que simplemente dicen "de ser alabado", sin ninguna palabra que signifique 
"digno". 
254 Cf. "Bendito es/eres" en 1 En 22.14; 39.9-13; 48.10; 83.11-84.6; "Tú eres Señor" 9.4ss.; "Santo, 
Santo, Santo" 39.1; "bendije y alabé al Señor" 25.7; 36.4; 81.3; 83.11-84.6; 90.40. 



E L T K O M O D E D I O S : C E N T R O D E L U N I V E R S O E N T E R O ( 4 : 1 - 1 1 ) 1 9 3 

haber sido introducido en el culto imperial por Domiciano, según Suetonio, 
Marcial y otros.255 Beasley-Murray (1974:119) comenta al respecto: "La frase 
... no aparece en la traducción griega del Antiguo Testamento, pero es una 
traducción exacta del título, blasfemamente reclamado por el emperador 
Domiciano, de Dominus et Deus noster". Nuevamente el trasfondo, lenguaje 
e intención de la frase conllevan un claro carácter político. Aun cuando tienen 
ciertos antecedentes en la fe judía, y expresan verdades bíblicas y cristianas, 
la formulación exacta de la adoración hace claras referencias a la amenaza 
imperialista idólatra. 

Tampoco era típico de la adoración judía el verbo principal de 4:11: 
"recibir (/abein) la gloria, la honra y el poder".256 En el griego clásico, desde 
Homero, los dioses recibían ofrendas de sus devotos. Según Platón y 
Aristófanes los dioses recibían (,lambanó) gloria (doxarí) y honra (timé), la 
misma expresión de 4:1 1,257 En cambio, el uso de lambanó en la Septuaginta 
es muy infrecuente, y se halla ausente en las formulaciones litúrgicas. En el 
Nuevo Testamento, lambanó aparece junto con doxa y timé solamente en estas 
doxologías del Apocalipsis.258 

Esta segunda doxología repite las dos primeras atribuciones de "gloria" y 
"honra" (4:9), casi indispensables para toda doxología, y le afiade como tercera 
la de "poder" (dunamis-, cf. 7:12; 15:8; I9:l).259 Este corresponde al tema 
inicial del capítulo, el trono, y al tema central y fina!, la creación. El dunamis 
se atribuirá también al Cordero en la doxología de 5:12. La efectiva "toma de 
poder" de Dios y del Mesías se celebra en 11:15-18 (cf. 12:10; contra la bestia, 
13:2; 17:13). 

La alabanza de los ancianos concluye explicando la razón por la que "el-
sentado-en-el-trono" es digno de toda alabanza: "digno eres ... porque tú 
creaste todas las cosas" (4:11). Esto resume doxológicamente el tema centra] 
del capítulo, la teología de la creación.260 La frase griega ta panta se usaba para 
lo que hoy (desde el latín) llamamos "el universo". La inclusión del pronombre 

255 Suet, Dom 13; González. Ruiz 1987:113; R. H. Charles 1920 1:133; Aune 1997:310s. "Esta frase 
es la contraparte de la adoración del César en el culto imperial. Aquí se cpjifresa que Dios, y no el 
emperador, es el Creador y el Señor de todo" (Kittel VIII: 178). 
2S'Bauckham (1993A: 138) y Thompson (1990:58) señalan que tanto axios como lambanó se usaban 
en aclamaciones al emperador. 
257 Doxan; Platón, Polit 290d, etc.; timé; Aristófanes, Thes 823). 
258 Barth, Delling y otros han insistido en que ni el dósousin de 4:9 ni el labein de 4:11 deben 
entenderse en el sentido de que los creyentes pudieran proporcionarle a Dios lo que de suyo le 
pertenece. La gloria y la honra "son inmanentes al ser de Dios" (Delling, Kittel IV:76). Dios las 
recibe porque son suyas, no porque nosotros se las damos (ChurchDog 3/3:468). Sólo podemos 
adscribírselas porque Dios mismo nos da su Espíritu para reconocerlas. Si falláramos en 
atribuírselas, la misma creación se las reconocería en nuestro lugar. 
239 Cada complemento aquí aparece con el artículo definido; en 4:9 están sin artículo. 
2<"Cf. el arco iris que rodea el trono (4:3; Gn 9:9-16, pacto con la tierra y todo lo que vive) y los 
cuatro "vivientes" que representan "todo lo que respira", la vida creada en su totalidad. 



1 9 4 A P O C A L I P S I S 

"tú" (su) en posición enfática da un sentido de exclusividad: "tú, y sólo tú, 
creaste el universo, de modo que sólo tú eres digno de adoración". 

Esta exclamación, tan rica y hermosa en sus valores doxológicos, abunda 
también en enseñanzas teológicas: (a) sólo el Creador es digno de adoración; 
(b) todas las cosas han sido creadas para la adoración (LSpple 1971:104b), para 
ponerse de rodillas y (como criaturas) arrojar las "coronas" a los pies del 
ocupante del trono; de hecho, la creación entera y como tal es un cántico de 
alabanza a su Creador (cf. 5:13); (c) esta relación entre Creador y creación 
descarta todo concepto dualista y antagónico entre materia y espíritu, cuerpo 
y alma, o todo "deísmo" (Mounce 1977:140); (d) esta teología de la creación 
afirma el poder y el derecho del Creador de intervenir en su creación y dentro 
de la historia, de modo que (e) este Creador, "el que vendrá" (ho erjomenos), 
actuará con todo su poder soberano para rescatar también a su pueblo 
amenazado y llevar la historia hacia su meta. El Dios de la Creación, Soberano 
del Universo entero, es el Redentor de su pueblo en todas sus luchas. 

La última frase afirma que todo lo que existe ha sido creado por la voluntad 
de Dios: todo llegó a ser porque el Creador lo quería.261 Barth lo traduce: "fue 
creado para tu placer" (ChurchDog 2/1:125). Diferentes tradiciones judías 
enseñaban que todo fue creado para la humanidad (2 Bar 14.18), para Israel o 
para los justos en Israel (Charles 1920 1:134). Los veinticuatro ancianos 
proclaman más bien que todo fue creado para Dios y debe servir a los 
propósitos de su voluntad. La voluntad de Dios es el poder último en el 
universo. De lo contrario, ni la humanidad ni la Iglesia tendrían esperanza 
alguna, y todo lo que sigue en el libro del Apocalipsis podría cancelarse. 

Según este versículo, todo lo que existe ha sido "deseado" y "diseñado" por 
Dios conforme a su sabiduría y beneplácito. Eso significa ser "criatura" para 
las cosas, los animales y sobre todo los humanos. Haber sido creado por la 
voluntad de Dios es en sí una vocación, un llamado. Nuestra misma creación 
nos convoca a querer también nosotros todo aquello que Dios mismo ha 
querido al crearnos, y consagrarnos enteramente para cumplir su voluntad, la 
razón de nuestra existencia y también de nuestra alabanza. 

261 Sorprende el orden de los dos verbos en esta cláusula: "por tu voluntad (todas las cosas) eran 
(ésan, imperfecto) y fueron creadas (ektisthésan, aoristo)". Algunos infieren aquí que todo existía 
primero en la mente, de Dios (Charles, Swete, Barclay). Ladd (1978:69) y Aune (1997:274) 
interpretan que la intención del autor era epexegética: "existen, sí (o "es decir"), fueron creados". 
Boismard relaciona el versículo con 1 Co 1:28: "las cosas que no eran fueron creadas" (Ford 
1975:75; BJ). 



L A V I S I Ó N DEL C O R D E R O ( 5 : 1 - 1 4 ) 1 9 5 

¡MUCHO CUIDADO! 

¡LA ADORACIÓN PUEDE SER PELIGROSA! 

¡Ningún error más fatal que pensar que la adoración es un placentero 
pasatiempo espiritual para el deleite sublime del alma! El Apocalipsis nos 
enseña la asombrosa seriedad, la solemnidad y la peligrosidad de la 
verdadera adoración. En las categorías de Sóren Kierkegaard, la "adoración" 
a un nivel meramente estético, por bella que sea, no es más que una 
blasfemia y una abominación delante del Señor. La verdadera adoración 
tiene que llevarnos al nivel ético y existencial. Estar delante del Señor de la 
historia, que está sentado en el trono, significa tener que comprometernos 
históricamente con su voluntad. 

Cuando nos hallamos frente al ocupante del trono, cuando nos hemos 
arrodillado delante del Señor del universo, se nos transforma nuestra visión 
de todas las cosas. Es imposible adorar verdaderamente sin comprometernos 
en el acto con los valores del Reino y la voluntad de aquel que está sentado 
en el Trono. De lo contrario, no es adoración sino hipocresía. Nuestro Dios 
es el Señor del universo, de la historia y de todas las naciones: adorarlo es 
ponernos incondicionalmente a su disposición hasta las últimas conse-
cuencias para ser colaboradores con él en sus propósitos. La adoración y la 
oración son los actos más revolucionarios que podemos realizar. 

La adoración verdadera nunca puede ser históricamente escapista ni 
políticamente neutral. En las doxologías de estos capítulos, como en todo su 
libro, Juan de Patmos declara explícitamente y sin titubeos sus opciones 
ideológicas. Entre alabanza y alabanza van fuertes denuncias de la idolatría' 
del sistema imperialista, y no por eso hay menos adoración sino todo lo 
contrario, una adoración auténtica. Una adoración espiritualoide y etérea, 
por muy piadosa que parezca, no tiene nada que ver con aquel que está 
sentado en el trono y con su Reino de justicia. 

Aunque se hallaba prisionero por su fe, Juan de Patmos no tenía miedo, 
en su adoración como en todo su libro, de declarar su compromiso con el 
Señor de señores y de denunciar las idolatrías, injusticias y opresiones de su 
época. Su adoración era un auténtico acto de fe y compromiso a los pies del 
Señor de la historia. Una adoración de este tipo siempre parecerá subversiva 
y será peligrosa. En todo su libro Juan está llamando a los fieles a ser 
consecuentes con su fe y su adoración, aun cuando para unos significaría 
una muerte segura. 

2 . L a v i s i ó n d e ! C o r d e r o ( 5 s l - l 4 ) 

La gran visión del trono sigue en el capítulo 5 pero con una dimensión 
totalmente nueva. El capítulo 4 representa el majestuoso y sereno culto 



1 9 6 A P O C A L I P S I S 

celestial al Creador de todas las cosas que está sentado en el trono. En este 
capítulo la visión pasa a contemplar el problema de la historia y del pecado, 
por medio del símbolo del rollo sellado con siete sellos. Entonces aparece 
dramáticamente el Cordero crucificado y resucitado, y toma el libro de las 
manos del ocupante del trono. En seguida todo el cielo y todo el universo se 
unen en doxologías al Cordero y al que está sentado en el trono. 

J. Roloff (1987:75) ha señalado que esta segunda parte de la visión del 
trono (cap. 5) emerge de la primera (cap. 4) como el segundo artículo del 
Credo procede del primero. Mientras el capítulo anterior describe los ritmos 
de la adoración incesante de la creación, éste enfoca un evento único y 
específico dentro de la historia humana. Beasley-Murray (1974:120) y otros 
han destacado la extraordinaria fuerza dramática y el suspenso de este pasaje, 
sin paralelo en el Nuevo Testamento. Aunque algunos elementos de esta 
liturgia celestial pueden haber surgido de los himnos y prácticas cúlticas de las 
mismas congregaciones, todo viene marcado por la extraordinaria creatividad 
de Juan. 

a. E l l i b r o q u e h i z o l l o r a r a Juan (5:1-4) 

'En la mano derecha del que estaba sentado en el trono vi un rollo 
escrito por ambos lados y sellado con siete seIlos.2También vi a 
un ángel poderoso que proclamaba a gran voz: "¿Quién es digno 
de romper los sellos y de abrir el rollo?'sPero ni en el cielo ni en 
la tierra, ni debajo de la tierra, hubo nadie capaz de abrirlo ni de 
examinar su contenido. 4Y lloraba yo mucho porque no se había 
encontrado a nadie que fuera digno de abrir el rollo ni de examinar 
su contenido. 

Una segunda fase de la visión del trono comienza cuando Juan ve en la 
diestra del ocupante del trono un rollo con siete sellos. Ese nuevo detalle 
realiza una transición de las alabanzas al Creador (cap. 4) a las alabanzas del 
Cordero con que va a terminar este capítulo (5:8-14). A la vez, los sellos van 
a ser el puente hacia el capítulo 6 y al desenlace de los acontecimientos que 
ocuparán el resto del libro. En esto vemos nuevamente el genio literario y la 
estética de Juan de Patmos. 

Para Juan ese misterioso libro complica la situación tremendamente. El 
rollo plantea el problema básico que estará presente en el resto del libro: 
¿Tiene sentido la historia? ¿Cómo encontrarlo? ¿Cómo mantener la esperanza 
bajo las circunstancias aparentemente imposibles de la vida? El Apocalipsis 
ofrece una respuesta inconfundible, sin tapujos: sólo el Cordero está capacitado 
para desentrañar la lógica última del proceso histórico. Es más, el Cordero que 
ha vencido en la cruz y la resurrección es el único que puede salvar la historia 



L A v i s i ó n DEL C O R D E R O ( 5 : 1 - 1 4 ) 1 9 7 

misma, para que no termine en la tragedia que a corto plazo parecía 
vislumbrarse. 

Aunque se han ofrecido diversas interpretaciones de este libro, lo más 
convincente es entenderlo como un rollo, completamente sellado (cf. Is 29:11), 
que contiene los acontecimientos venideros que Cristo había prometido 
mostrarle a Juan (4:1).262 La evidencia más clara de eso es que al abrir los 
sellos uno por uno, y después tocar las siete trompetas que constituyen el 
séptimo sello, se van desatando sucesos catastróficos y salvíficos relacionados 
con cada sello.263 Por estar repleto de contenidos se tuvo que escribir la hoja 
de los dos lados. 

Desde un principio este rollo está en la mano poderosa del ocupante del 
trono: el eterno Creador del universo es el Soberano de todo el proceso 
histórico. ¡Nuestros tiempos están en buenas manos! Pero nos extraña en 
seguida ver que paradójicamente no es Dios mismo quien abre los sellos. En 
cambio, un ángel de muy poderosos pulmones procede a clamar a todos los 
extremos del universo invitando a quien sea digno de romper los sellos y de 
abrir el libro. Pero en ningún rincón de la creación se halla alguien que pueda 
abrirlos. Ante el silencio cósmico, Juan se pone a llorar desconsoladamente. 

¿Por qué no puede quedar el libro en la diestra del ocupante del trono y 
Dios mismo abrir los sellos? Parece ser por su gracia. Si el Dios tres veces 
santo y justo nos juzgara sin que med iara el Cordero, el juicio sólo podría ser 
condenatorio. Por eso el Padre ha delegado todo juicio al Hijo (Jn 5:22s., 27). 
Ahora el que ha de juzgar a la humanidad es el mismo que murió por ellos. El 
Cordero es el único que podrá ejecutar los decretos y juicios del ocupante del 
trono. Sin el Cordero, tendríamos que llorar; con el Cordero presente en el 
escenario, podemos cantar. 

b. El Cordero que ta vencido (5:5-7) 

5Uno de los ancianos me dijo: "¡Deja de llorar, que ya el León de 
la tribu de Judá, la Raíz de David, ha vencido! Él sí puede abrir el 
rollo y sus siete sellos." 

fiEntonces vi, en medio de los cuatro seres vivientes y del trono 
y los ancianos, a un Cordero que estaba de pie y parecía haber 
sido sacrificado. Tenía siete cuernos y siete ojos, que son los siete 

262 Es lógico entender que el biblion de 5:1 tenía forma de rollo y no de códice, cuyo uso se extendió 
después en la Iglesia. Algunos han intentado explicar de varias maneras ingeniosas cómo podría 
abrirse una séptima parte de un rollo con la ruptura de cada sello. Pero el simbolismo de Juan es 
muy flexible. Con la apertura de cada sello suceden acontecimientos históricos y escatológicos que 
son vistos como precursores del fin (Mr 13:7-8). Curiosamente, después de romper todos los sellos, 
Juan nunca relata nada de la apertura del libro mismo. 
261 Según 1 En 81.1-2 y 107.1, Dios tiene un libro en que están escritos los acontecimientos del 
futuro; se lo conoce también como "las tablas celestiales". 



1 9 8 A P O C A L I P S I S 

espíritus de Dios enviados por toda la tierra.7Se acercó y recibió 
el rollo de la mano derecha del que estaba sentado en el trono. 

i. El anuncio del anciano (5:5) 
Inmediatamente acaece otro viraje muy dramático. Ahora uno de los 

veinticuatro ancianos se dirige a Juan para anunciarle un mensaje de esperanza: 
¡hay noticias de un Mesías vencedor digno de abrir los sellos! En contraste con 
el ángel poderoso (5:2), que lanzaba su desafío al mundo entero, este anciano 
le habla directa y personalmente al desconsolado Juan.264 Su mensaje 
consolador consiste en dos alusiones a las Escrituras hebreas (Gn 49:9s.; Is 
11:1, 10) y una proclama de victoria. Para Juan, en medio de sus sollozos y 
gemidos, el anciano se vuelve "evangelista" para proclamarle buenas nuevas.265 

El anciano comparte esta noticia salvífica en el lenguaje más típico del 
cristianismo primitivo: lenguaje de lucha y de victoria.266 Ante la derrota que 
sentía Juan por la absoluta descalificación de todo candidato a romper los 
sellos, el anciano anuncia que alguien a quien Juan hasta entonces no había 
visto sí venció y es digno de abrir los sellos. ¡La derrota que expresaba Juan 
con sus lágrimas era-más bien la del enemigo! 

El Nuevo Testamento destaca el sentido de la muerte de Cristo como una 
victoria aplastante sobre el diablo (Mt 12:29; Jn 12:31), el mundo (Jn 16:33) 
y los principados y potestades (Col 2:15). Según Hebreos 2:14-15, el diablo 
mantenía su imperio sobre nosotros por medio de la fuerza opresora del temor 
de la muerte, pero Jesús con su resurrección nos liberó de ese terrorismo y 
derrotó a la muerte y a Satanás (2 Ti 1:10).267 En el enfoque de Romanos 8, el 
pecado ha dejado a la creación y a la humanidad sujetas al imperio de la 
vanidad (8:20), pero Cristo ha vencido para liberarnos de esa maldición (8:21; 

264 Lis común en la literatura apocalíptica que un ángel sea el intérprete o el guía para el vidente (cf. 
17:1; 21:9). Lo extraordinario aquí es que el ángel funciona como un participante de la acción 
dramática, y que uno de los ancianos consuela a Juan y le anuncia la victoria del Mesías. 
265 Vemos la importancia de esta "proclama evangélica" del anciano cuando tomamos en cuenta que 
en el cap. 4, con todo lo majestuoso y solemne que es, en ningún momento se habían proclamado 
las buenas nuevas de la victoria sobre el mal. Otro tema previo, la creación, estaba sobre el tapete. 
Ahora, después de la desesperada situación inicial, este anciano rompe el silencio y anuncia las 
buenas nuevas. 
266 Aulen (1970), muestra que lacristologíay la soteriología* del cristianismo primitivo se centraban 
en la muerte y resurrección de Jesús como una victoria sobre Satanás y la muerte. 
267 Cada una de las siete cartas de los caps. 2-3 culmina con gloriosas promesas al vencedor, y en 
la últimaCristo promete: "al que salga vencedor le daré el derecho de sentarse conmigo en mi trono, 
como también yo vencí y me senté con mi Padre en su trono" (3:21). Es muy impresionanate el 
doble paralelismo: a) entre la victoria de Cristo mismo y la de! cristiano victorioso; b) entre la 
relación Cristo/cristiano y la relación Padre/ Hijo. Los vencedores compartirán el trono de Cristo 
como éste, habiendo vencido, comparte el trono de su Padre. 



L A v i s i ó n DEL C O R D E R O ( 5 : 1 - 1 4 ) 1 9 9 

cf. 8:2-4). Jesús ha triunfado sobre el milenial enemigo de la humanidad para 
instaurar definitivamente su Reino de justicia.268 

Eso lo proclama el anciano por medio de dos títulos mesiánicos muy 
descriptivos y bien escogidos, derivados de la más auténtica tradición hebrea: 
el León de Judá y la Raíz de David. Ambos se utilizaban en la literatura judía 
para describir al esperado Mesías, poderoso y conquistador, que vendría a 
restaurar el trono de David. Claramente el autor identifica a Jesús de Nazaret 
como ese Mesías davídico. Al referir precisamente esos títulos a un ser 
humano, cuya vida terrenal había tenido lugar a principios del mismo siglo, el 
autor quiere señalar que la tantas veces demorada esperanza mesiánica ya se 
había realizado en Cristo. 

El título "León de la tribu de Judá" (5:5) alude sin duda al discurso de 
despedida de Jacob ante sus hijos (Gn 49:9-10: "cachorro de León es Judá ... 
no será quitado el cetro de Judá"). Los leones, que abundaban en Palestina en 
ciertas épocas, constituían uno de los peligros más grandes para la población. 
Por eso el león era un símbolo perfectamente natural para la fuerza, a veces 
hasta feroz (cf. Gn 49:8-9). Además de vincularla a Judá, la figura se utiliza 
también con referencia a las tribus de Gad y Dan (Dt 33:20-22), a Israel en 
conjunto (Nm 23:24; 24:9: discursos de Balaam) y a unos reyes davídicos de 
Judá (Ez 19:2-9; 2 R 23:31-24:17) como también de Faraón (Ez 32:2). A partir 
de estos textos algunos rabinos (p.ej., Jalqut Schim Gn 49:9) afirmaron que el 
padre del Mesías sería de Judá y su madre de Dan (StrB 3:801). En 4 Esdras 
I 1-12 el Mesías conquistador se describe como un león que vence al águila 
(Roma); el león ruge feroces denuncias contra el águila, que va perdiendo sus 
alas y cabeza y al final es quemada.269 Aparentemente la comunidad de Qumrán 
también entendía el pasaje de Génesis 49 como una profecía mesiánica.270 

El segundo título mesiánico en el anuncio del anciano es "Raíz de David" 
(5:5). La figura del tronco y la raíz unifica el oráculo de Isaías 10:33-11:15. 
Según Alonso Schókel y Sicre (1980 1:166), y muchos otros comentaristas, el 
oráculo comienza con 10:33 y la "tala" de 10:33-34 se refiere a la misma Judá: 
con la muerte én exilio del último rey davídico, la dinastía queda como el 
tronco de un árbol talado.271 Desde 11:1 Isaías procede a ofrecer una de las 

2<'8 J. Comblin (1969:151) ve aquí una refutación de la liturgia imperial al César como semper victor. 
Era atrevido afirmar que el victorioso no era el emperador sino Jesús. 
1K' Conocido también como 2 Esdras, este libro parece haber sido compuesto en las últimas décadas 
del siglo 1 d.C., cerca de la fecha del Apocalipsis (Diez Macho 1:250; Metzger 1957:22 da la misma 
fecha para los caps. 3-14). Simbolismos similares aparecen en TLevi 19.8 (versión armenia) y 1 En 
89.72. 
270 Fragmento "Bendiciones patriarcales", mencionado en J. Comblin (1969:253; Bauckham 
1993A: 181). 
271 Kittel VI:986. Según otros autores, el oráculo sobre Judá no comienza sino hasta 11:1, y 10:33s. 
describen más bien la "tala" (sin esperanza de "retoño") del invasor asirio (10:27-32). 

* 



2 0 0 A P O C A L I P S I S 

primeras descripciones extensas y detalladas del esperado Mesías.272 Del árbol 
caído de la casa davídica "saldrá un vástago (Jo7eR; gr rabdos) del tronco 
(GéZay, gr riza) de Jesé, y un retoño (NéZeR; Gr anthis) de sus raíces brotará 
(tfoReS*; gr riza)" (11:1 BJ). La plenitud del Espíritu de Dios estará sobre este 
"Retoño" para gobernar con justicia, para destruir a los inicuos (11:2-5) e 
inaugurar una nueva edad paradisíaca (11:6-9). 

Otro oráculo, aparentemente de fecha posterior, anuncia que "la raíz de 
Jesé" será pendón que buscarán todos los pueblos (11:10, 12), traerá 
restauración y unidad a Israel (11:11-13) y reinará sobre las naciones (11:14-
16). En este oráculo el término "raíz de Jesé" (S/'oReS1') reemplaza la expresión 
anterior más amplia, "retoño de la raíz" (o del tronco 11:1) y se utiliza como 
término técnico o título del esperado Mesías. La figura del "brote" o "vástago" 
expresa dramáticamente una esperanza paradójica por la que Dios saca vida (el 
retoño) de la muerte (el tronco; cf. Job 14:7-9; Is 6:13; 53:2).273 

Implícitamente, simboliza la resurrección. 
Más de un siglo después de Isaías, Jeremías retoma el tema del "retoño" 

(.ZeMaJ, cf. Is 4:2). Ahora, frente a la cruel realidad del exilio, Jeremías 
describe el regreso del remanente (23:1) y la futura restauración de Jerusalén 
(33:1). Aún más que en Isaías 11 y bajo peores circunstancias Jeremías expresa 
con la figura del "retoño" la manera en que Dios transforma la ruina en 
esperanza trascendente, superior aun a la "normalidad" del "bienestar" relativo 
de antes. En Jeremías la analogía botánica del pimpollo salido del tronco se 
acentúa más claramente por el uso del sustantivo ZeMaJ (23:5; 33:15, 
reforzado en 33:15 por el hifil del verbo cognado ZáMaJ, "causar a brotar un 
brote"). La promesa de 33:15-18, que parece ser posterior y falta en la 
Septuaginta, asegura que siempre habrá reyes davídicos juntos con sacerdotes 
levitas (33:17s.), y da gran importancia a la ciudad de Jerusalén.274 

Otro cambio muy significativo aparece cuando la Septuaginta traduce 
"retoño" (ZeMaJ) en Jeremías 23:5 por la palabra griega anatolé.275 Da la 
casualidad que la Septuaginta usaba anatolé para traducir dos verbos hebreos 
de sentido muy distinto: ZáMaJ (brotar, hacer brotar; Jer 23:5; Zac 3:8; 6:12) 
y ZáRaJ (surgir, subir). Así llegó a significar también "oriente" (Mt 2:1; Ap 
7:2) y "aurora" (Le 1:78) como títulos mesiánicos. Como tal se relaciona con 

272 Por otra parte, algunos autores aplican este pasaje al remanente fiel y no al Mesías personal. En 
Is. 4:2 el "renuevo" (ZeMaJ) es claramente el remanente (SnJer.269). Is 4:2 también habla de "los 
sobrevivientes" (PáLéTaT) , probablemente el remanente fiel. 
273 "La raíz es la esperanza de un nuevo comienzo después de una catástrofe" (Kittel VL986). Sólo 
cuando se arrancan las raíces totalmente, no queda esperanza (Ez 17:9; Mal 4:1). 
274 Jer 23:6 hace un juego con el nombre del rey Sedequías (.ZiDeQíYáHú, Yavé es mi justicia) y 
la denominación que se le asigna al Retoño, YHWHZiDeqéNú (Yavé, justicia nuestra). En 33:16 
ese mismo título se aplica a la ciudad de Jerusalén. 
275 La LXX de Zac 3:8; 6:12 usa también anatolé para traducir ZeMaJ. Anatolé en griego también 
significa "Oriente" (Jer 31:40), por lo que "Anatolia" era otro nombre de Asia Menor. 



L A v i s i ó n DEL C O R D E R O ( 5 : 1 - 1 4 ) 2 0 1 

la "estrella de la mañana" (Ap 2:28), una designación mesiánica vinculada 
también con el bloque lingüístico de ZeMaJ (retoño). 

Más adelante, con el primer retorno del exilio, el profeta Zacarías (520 
a.C.) vuelve al tema del "Germen" o Retoño. Este libro presenta el lenguaje de 
"Retoño" en dos de sus visiones más importantes: la investidura simbólica de 
Josué como sumo sacerdote (3:1-10) y la coronación simbólica de Zorobabel 
como Rey cuasi-mesiánico (6:9-15).276 Como en Jeremías 23:6 y 33:15, el 
término hebreo es ZeMaJ, traducido en la Septuaginta como anatolé. Aquí este 
lenguaje ha llegado a ser una terminología claramente mesiánica. Toda la veta 
de este pensamiento mesiánico en el Antiguo Testamento culmina muy 
bellamente en la expresión poética de Zacarías 6:12: "Este es aquel cuyo 
nombre es Renuevo, pues echará renuevos de sus raíces,277 y reconstruirá el 
templo del Señor". 

Esa estrofa lírica capta no sólo la esperanza escatológica iniciada por Isaías 
y el perfil mesiánico del Retoño, sino también la teología de la vida implícita 
en dicha figura.278 

Esta doctrina mesiánica reaparece en algunos de los Testamentos de los 
Patriarcas, especialmente en el TJudá 24 (con posibles interpolaciones 
cristianas): 

D e s p u é s de es to se l evan ta rá en paz un astro de la es t i rpe de Jacob |y 
surgirá un hombr e de mi semi l l a c o m o sol j u s to , c a m i n a n d o jun to con los 
h i jos de los hombres en humi ldad y just icia (cf. Is 11 :3 -4 ) . . . Los ciclos se 
abrirán sobre él para verter las bendic iones del Espíri tu del Padre Santo (cf. 
Is 11:2). El m i s m o d e r r a m a r á t amb ién el espíri tu de grac ia sobre vosotros 
... Este es el re toño del D i o s Al t í s imo y la f uen t e m i s m a para vida de todo 
ser h u m a n o ] . Br i l lará en tonce s el cetro de mi re ino (cf. Gn 49:9s.), y de 
vues t ra raíz nacerá un tallo. En él surg i rá un b á c u l o j u s t o para los gentiles 
(cf . "vara" , Is 11:1), pa ra hacer justicia y sa lvar a cuan tos invoquen al 
Señor.2™ 

276 Nuestro actual texto de Zac 6:9-15 lo presenta como coronación de. Josué, pero argumentos 
textuales e históricos favorecen claramente la referencia a Zorobabel, con el sacerdote Josué a su 
lado (6:13). A él, y no a Josué, se lo llamó a construir el templo (6:12-13). Pero en su proyección 
escatológica, el pasaje mira hacia un futuro que va mucho más allá de Zorobabel. De hecho, hasta 
en el Apocalipsis, a Josué y a Zorobabel se los ve como prototipos del Mesías escatológico (11:4). 
277 Literalmente: "hay germinación". 
278 También en Qumrán estos mismos simbolismos eran títulos mesiánicos: el Retoño en 4QFlor 
1.1 ls. (GarcíaM 1994:136); 4Q252 (4QGenPesh) 5.3s. (GarcíaM 215); 4Q285 7.1-4 (GarcíaM 
124); 4Qplsa" FragD (GarcíaM 186; Aune 1997); el león en lQSb 5.20-29 (Vermes 1995:270; con 
una referencia también a Is 11:4); "4Q Bendiciones patriarcales": Comblin (1969:253); Bauckham 
(1993A: 181). 
275 Hemos agregado las referencias bíblicas entre paréntesis al texto de DíezM (V:86s.) para señalar 
los paralelos con los pasajes analizados anteriormente. DíezM (V:20) le asigna la fecha de 200-174 
a.C. 



2 0 2 A P O C A L I P S I S 

Diez Macho aclara que los Testamentos de los Patriarcas destacan 
fuertemente la primacía de Leví y Judá (5.14) sobre los demás hijos de Jacob. 
Así el Mesías será guerrero de la tribu de Judá y sacerdote de la de Leví (5.21). 

Esta tradición del guerrero davídico se hace aún más explícita en un escrito 
judío con fecha aproximada de 60 a.C., el Salmo 17 de los Salmos de 
Salomón.280 Estos salmos fueron escritos por un partidario de los fariseos 
contra los hasmoneos, que en esa época gobernaban con el apoyo de los 
saduceos y del poder romano. El autor de este salmo describe con detalle a un 
Mesías militante y conquistador (17.4, 15, 21). Sin usar ninguno de los 
términos que pueden traducirse "retoño", el pasaje insiste en la ascendencia 
davídicadel esperado Mesías, en contraste con los hasmoneos que gobernaban, 
"a los que Dios no ha prometido nada" (17.5) y cuya posteridad Dios borrará 
de la tierra (17.7-9). Según este pasaje, al establecer su Reino el Mesías 
expulsará a los gentiles opresores de la tierra y levantará a Israel como nuevo 
poderío imperial. 

Otra fuente judía que, aunque mucho más tardía, bien podría conservar 
tradiciones que se remontarían hasta tiempos de Juan de Patmos, es el rabino 
Tanchuma del siglo 4 d.C. Este no sólo junta los mismos dos títulos y los 
mismos pasajes veterotestamentarios, sino que también los interpreta en sentido 
claramente mesiánico: "¿Por qué te alabarán tus hermanos (a Judá; Gn 49:8) 
... Porque el Mesías saldrá de ti, quien redimirá a Israel, como dice: una raíz 
saldrá del tronco de Isaí..." (Is 11: l).28' 

Suponiendo que ya circulara alguna tradición parecida en tiempos del 
Apocalipsis (lo cual no es improbable), el anciano de 5:5 estaría diciéndole a 
Juan muy claramente que Jesucristo es, en toda la extensión de la palabra, el 
esperado Mesías davídico que había venido a vencer a sus enemigos y a liberar 
a su pueblo de la opresión. 

Según el Nuevo Testamento toda esta rica tradición judaica y mesiánica 
alcanza su cumplimiento en Jesús de Nazaret. Las geneologías de Jesús señalan 
su ascendencia desde David, hijo de Isaí (Mt l:5s., 17, 20; Le 3:32). El ángel 
Gabriel anuncia a María que su hijo recibiría de Dios "el trono de su padre 
David" (Le 1:32), y Zacarías profetizó por el Espíritu que Dios levantaría "un 
poderoso Salvador en la casa de David su siervo" (1:69). José fue con María 
a Belén porque "era descendiente del rey David" (Le 2:4, 11). "Hijo de David" 
es uno de los títulos más comunes para Jesús en los sinópticos (Mt 9:27: 12:23; 
15:22; 20:30s.; 21:9, 15; Mr 10:47s.; Le 3:32; 18:38s.). Los tres sinópticos 
incluyen una polémica de Jesús con los fariseos sobre la procedencia davídica 
del Mesías (Mt 22:42-45; Mr 12:35; Le 20:41s„ 44; cf. Jn 7:42). En la versión 

280 DíezM 1:12; todo indica que su pensamiento era familiar a Juan de Patmos. 
281 Tanch B, citado en StrB 111:801; cf StrB 1:28. 



L A v i s i ó n DEL C O R D E R O ( 5 : 1 - 1 4 ) 2 0 3 

de Marcos de la entrada triunfal la multitud exclama: "Bendito el reino que 
viene, de nuestro padre David" (Mr 11:10 BJ).282 

En el relato del sermón de Pentecostés, Pedro presenta a Jesús como uno 
mayor que David y como el Señor (Hch 2:24, 29, 34).283 En su sermón en 
Antoquia de Pisidia (Hch 13:22s., 34-36), Pablo asocia el linaje davídico del 
Mesías Jesús con su resurrección y deidad. En Romanos también destaca que 
Jesús "según la naturaleza humana era descendiente de David" (1:3 )284. Al final 
del mismo libro Pablo cita precisamente la promesa de Isaías 11:10 para 
demostrar que Jesús, como "la raiz de Isaí", es la esperanza salvífica también 
para los gentiles (Ro 15:12). 

Con todo este trasfondo histórico podemos entender más claramente la 
respuesta del anciano al llanto de Juan. El profeta llora porque ignora el secreto 
que aparentemente conoce la corte celestial: ¡Cristo ha vencido ya!285 Hasta el 
momento Juan no ha visto nada nuevo, pero ha oído el mensaje en el lenguaje 
clásico del mesianismo militante de la escatología política del judaismo. La 
descripción corresponde básicamente a la expectativa mesiánica con que Lucas 
también introduce su evangelio (Le \-2).nb 

Jesús es digno porque como Raíz de David cumple cabalmente la misión 
vencedora del Mesías prometido por Dios y esperado por Israel. El mensaje del 
anciano se limita a dar dos descripciones metafóricas del Mesías de carácter 
profundamente judío y casi sin sentido fuera del ámbito hebreo: León de Judá 
y Raíz de David. Ambas metáforas dan gran importancia al origen davídico de 
Jesús. El anciano no utiliza los títulos más universales, como Rey, panlokratór, 
soberano, etc. Más bien nos da a entender que Cristo ha cumplido toda la 
promesa divina a Israel y por eso es digno de abrir los sellos. 

No debe pasar inadvertido el marcado significado histérico-político de esta' 
declaración del anciano, quien describe al Mesías con el verbo esencialmente 
militar de "vencer, triunfar", en la tradición del Rey davídico militante y 
vencedor como lo fue también David mismo. Además los pasajes bíblicos de 

282 Mi 21:9 reza: "¡Hosanna al Hijo de David! ¡Bendito el que viene en el nombre del Señor". La 
versión de Lucas no menciona a David. 
281 Cf. el argumento parecido en Mt 22:42-45; Me 12:35; Le 20:41s„ 44. 
284 2 Ti 2:8 también, de manera similar a Ro 1:3, habla de "Jesucristo,descendiente de David, 
levantado de entre los muertos. Este es mi evangelio...". 
21,5 Uno de los ancianos, y no un ángel, le anuncia a Juan la victoria del León de Judá. Habla como 
conocedor de la teología del Antiguo Testamento. El pasaje hace pensar que el anciano representa 
a toda la corte celestial. 
286 Es evidente que Lucas incluye estos pasajes, impregnados de una expectativa mesiánica tan 
terrenal y política, con toda la intención de que sirvan de introducción a su propia cristología. De 
hecho, los énfasis de este prólogo lucano (los pobres, la mujer, los marginados) van a ser subrayados 
por el autor en el desarrollo de su Evangelio. Nada indica que Lucas introdujera estos pasajes como 
contraste que él contrapusiera al cumplimiento en Jesucristo. En el Apocalipsis también la 
cristología del Cordero se fundamenta sobre la del León vencedor, y nunca cancela ni neutraliza esta 
tensión dialéctica cristológiea. 



2 0 4 A P O C A L I P S I S 

que se derivan los dos títulos (León, Raíz), como también la literatura judía que 
los desarrolló posteriormente, destacan casi exclusivamente el papel liberador 
histórico y nacional del Mesías.287 Comblin (1969:151) clasifica el pasaje en 
su aspecto formal como una "liturgia política" que denuncia y refuta el semper 
victor de los emperadores.288 Muchos comentaristas han señalado que el pasaje 
tiene el formato de la investidura de un rey oriental: la exaltación (5:5), el 
traspaso de poder (5:6-7) y la presentación del nuevo soberano para el 
homenaje de sus súbditos (5:8-14).289 Por eso al tomar el libro y abrir sus sellos 
el Cordero recibe potestad de encaminar todo el futuro hacia su Reino. Su 
muerte y su resurrección serán la clave secreta del sentido de toda la historia. 

Detrás de estos dos títulos está muy presente la teología bíblica del Reino 
de Dios. La importantísima verdad de nuestra salvación personal y el perdón 
de nuestros pecados se fundamentan en un hecho decisivo: Cristo ha vencido, 
es el Señor de la historia y trae un Reino de amor y justicia. Como bien señala 
Ladd: 

...la esperanza bíblica no es sólo de salvación espiritual, la salvación del 
individuo de su culpa y su pecado. En tanto que la salvación individual está 
incluida, el énfasis principal está en la salvación del pueblo de Dios como 
una sociedad que mora en la tierra y cuya liberación de todos los males, 
espirituales, sociales, políticos y físicos ... Is 1 l:9s. (1978:75) 

Por eso Caird (1966:87) señala que Juan de Patmos no se preocupa sólo por 
el destino individual de los mártires sino por "algo infinitamente más grande: 
la vindicación de su fe en el propósito de Dios revelado en Jesucristo".290 

¡i. JAI visión (leí Cordero (5:6-7) 
Habiendo escuchado tales palabras de esperanza pronunciadas por el 

anciano y luego de haber estado viendo el círculo exterior de los ancianos, Juan 
vuelve la cara para mirar de nuevo hacia el Trono (5:6). Lógicamente hubiera 
esperado ver al mencionado León, pero cuál habrá sido su sorpresa al encontrar 

2X7 Según Foulkes (1989:64), estos títulos "aun huelen a militarismo". Dodd señala (1963:61), un 
poco irónicamente, que los autores cristianos tuvieron la delicadeza de omitir la frase más violenta 
de Is 11: "con el espíritu de sus labios matará al impío" (Is 11:4, pero cf. Ap 11:4). 
2,18 E. Schillebeeckx (1982:563) ve en este pasaje "una acerba crítica religiosa del poder absoluto y 
arbitrario del emperador" y señala que el Caesar victor romano quedará sometido al Christus Victor 
(Jn 16:33). 
285 Roloff 1993:75; Comblin 1969:117s. Para Aune (1997:332-338), es más bien la investidura real 

de Cristo. 290 Según Yarbro Collins (1984:143), el uso de estos títulos muestra que el círculo de Juan esperaba 
un Reino que sería "un asunto político para la persona integral" y que "el orden social, económico 
y político tendría que ser cambiado rápiday drásticamente". Eso significaba que la voluntad de Dios 
"tiene que ser manifestada en formas políticas concretas" de modo que "reconocer el reinado de 
Dios era incompatible con la sumisión a Roma." 



L A V I S I Ó N DEL C O R D E R O ( 5 : 1 - 1 4 ) 2 0 5 

algo totalmente distinto: ¡un Cordero!291 Es uno de los momentos más 
dramáticos y geniales en todo el libro. La repentina sustitución de un símbolo 
por otro muy distinto (un león por un cordero) impacta profundamente al lector 
quien de inmediato comienza a intuir una serie de verdades cristianas.292 

En marcado contraste con los títulos anteriores de "León" y "Raíz", el 
término "Cordero" no aparece en el judaismo como designación mesiánica.293 

Mientras los dos títulos de 5:5, "León de la tribu de Judá" y "Raíz de David", 
son de la más pura estirpe judía, cuando de repente aparece el Cordero 
inmolado pasamos a un lenguaje del cristianismo primitivo que no había 
figurado en el mesianismo judío.294 De aquí en adelante la figura del Cordero 
será la designación más frecuente, típica y significativa para Jesús en el 
Apocalipsis.295 

El término "Cordero" aquí es mucho más que un simbolismo abstracto de 
un animalito manso e inocente: es la relectura cristológica de un recuerdo 
histórico. En el trasfondo de la figura del Cordero, igual que en el Apocalipsis 
en general, predomina el paradigma del Exodo. Comblin (1969:54) ha señalado 
cómo el autor del Apocalipsis "presta particular atención a las profecías de 
Isaías que utilizan la tipología del Exodo", interpretando los acontecimientos 
del Exodo en los términos del nuevo Exodo que anunció el profeta.296 Para 
Comblin Juan superpone específicamente el Cordero pascual sobre la figura del 
siervo/cordero de Isaías 53:7. Jacques Ellul (1977:119) insiste con razón en 
que todo el Apocalipsis tiene que leerse a la luz de la Pascua. Y como el 
Cordero pascual abre los sellos de la historia, entonces "la historia puede leerse 

14 lenguaje del inicio de 5:6 hace difícil entender exactamente dónde se ubicaba el Cordero en 
la visión de Juan, pero deja sin duda que el Cordero entró a ocupar el centro del escenario. Puesto 
que en seguida el Cordero va a acercarse al trono y tomar el libro, es razonable suponer que Juan 
lo vio primero entre el círculo interior (trono y vivientes) y el círculo exterior (ancianos). De ahí, 
ante la vista de Juan, avanza solemnemente al trono a recibir del ocupante del trono el libro que 
simboliza su señorío sobre la historia. 
292 Thompson (1990:59) comenta aquí que el león no sólo se acuesta con el cordero: ¡se hace 
cordero! Así, el lenguaje político del poder se une con el lenguaje religioso del sacrificio. El 
ocupante del trono es axios porque (hoti) ha creado todo; el Cordero es axios porque (hoti) ha 
muerto. Por eso, según Thompson, el libro sellado es un libro cristianó." 
293 José Comblin (1969:44): "no tenemos ningún indicio de que el Cordero fuera un título mesiánico 
conocido en el judaismo". Comblin dedica el primer capítulo de su libro a "El Cordero, Siervo de 
Dios" (39-77). Cf. Ladd 1978:76; Roloff 1993:79; Bauckham (1993A:183) y Aune (1997:353,369) 
demuestran que TJosé 19.8 tampoco es una excepción. 
254 Comblin (1969:39-60) y otros encuentran el origen de la imagen "Cordero" en el concepto global 
de "Siervo" (39:42). Según Comblin la cristología del Cordero, especialmente juanina, surge de la 
confluencia de tres vetas: el Siervo Sufriente de Is 53:7, el cordero pascual del éxodo y el "cordero 
pastor" de Ez 34:37 (1969:58). Tanto Comblin (40-41) como J. Jeremías (Kittel 1:339) sugieren que 
este proceso interpretativo comenzó con Jesús mismo. Roloff (1993:78-79) cree que la imagen se 
desarrolló en el contexto litúrgico de la Santa Cena, a partir de la figura del cordero pascual. 
293 "Cordero" se usa 28 veces, mientras que Cristo sólo siete (Roloff 1993:78) 
296 Comblin hace referencia especial al milagro del agua (Ap 7:16s.) y el título "Primero y Ultimo" 
como versión isaiana del "Yo soy" (1969:54-55). 



2 0 6 A P O C A L I P S I S 

sólo a la luz de esta liberación [el Exodo]. No tiene otro sentido [la historia] 
que la libertad final de la humanidad". 

A pesar del dramático contraste entre el león (5:5) y el cordero (5:6), nos 
equivocaríamos si pensáramos que Jesús es "cordero" por ser débil o servil. 
¡Todo lo contrario! Este cordero juzga con ira a sus enemigos (Ap 6:16s; cf. 
14:10). Va a la cabeza de su pueblo (19:17; cf. 7:17) para hacer la guerra a los 
impíos y vencerlos (17:14; 19:11-20). Tiene en sus manos el libro del 
acontecer histórico (5:7) y a él le pertenece "el libro de la vida" (13:8; 21:27). 
Es Rey de reyes y Señor de señores (19:16). ¡Qué Cordero más impresionante! 

El Cordero no es menos fuerte y vencedor que el León, pero la nueva y 
sorprendente figura nos aclara cómo aquél vence de una manera que no 
corresponde exactamente con su imagen. El poder vencedor del anunciado 
León de Judá no es simplemente la omnipotencia divina del Señor sino el 
poder totalmente paradójico de la cruz (I Co 1:18-25). No venció desde alguna 
"prepotencia", sino desde la mayor "im-potencia", la mayor vulnerabilidad y 
aun la aparente derrota más vergonzosa.297 Como Cordero inmolado, como 
amor que persistió hasta las últimas consecuencias para redimirnos, el Cordero 
es digno de abrir las páginas selladas de la historia y del futuro. Sin embargo, 
no por eso es un Cordero blando, manso y pasivo. Sigue siendo el Cordero de 
cuya ira huyen los reyes y los generales de la tierra (6:15-17) y que aplastará 
a la bestia en batalla frontal (19:11-20). 

Después del primer contraste entre el esperado León y el Cordero que 
aparece, la figura de este último trae una segunda sorpresa. Por una parte, al 
observar al Cordero Juan nota claramente que había sido degollado, pues lleva 
sobre su cuello las claras marcas del cuchillo sacrificial (Jn 20:27).298 Pero por 
otra parte está en una posición totalmente inusitada para un cordero degollado: 
¡alzado, de pie! Ningún cordero inmolado antes había sobrevivido a su propio 
sacrificio, y mucho menos "de pie". Jesús no sólo ha resucitado sino que se 
levanta post mortem erguido en dignidad y poder. 

El Cordero se describe como un animal que parece "haber sido sacrificado" 
(participio perfecto) que también "estaba de pie" (participio perfecto). Puede 
notarse un paralelo con la doxología introductoria de 1:4-8: 

297 Ellul (1977:117-121) señala que el Cordero Vencedores lo opuesto de los dioses de poder, como 
Júpiter o Saturno (117). Por la misma razón Karl Barth decía que la máxima expresión de la 
omnipotencia de Dios fue precisamente la cruz. Según Ellul (120), "la libertad atestiguada por el 
Cordero pascual como sentido de la historia no es producto de la acumulación de fuerzas humanas 
sino ... la misteriosa inserción del No-poder de Dios" dentro de la historia. 
298 El verbo sfazó significa literalmente "cortarle el cuello", degollar, inmolar (cf Is 53:7). Se usa 
para hablar de la muerte de Cristo (sólo en Ap 5:6, 9, 12; 13:8) y de los mártires cristianos (6:9; 
18:24). La correlación de la muerte de Cristo con la de los mártires cristianos es característica en 
el Apocalipsis. 



L A v i s i ó n DEL C O R D E R O ( 5 : 1 - 1 4 ) 2 0 7 

:5 "testigo fiel" 5:6 "parecía haber sido sacrificado" 
:5 "el primogénito de 5:6 "de pie" 

la resurrección" 
5 "soberano de los reyes 5:6 "siete cuernos y siete ojos" 

de la tierra" 
"siete cuernos y siete ojos" 

El "cuerno" es un símbolo común en la Biblia para representar la fuerza, el 
honor, el reinado o la dinastía.299 La frase expresa figuradamente el poder 
omnímodo que reclamó el Resucitado cuando dijo "se me ha dado toda 
autoridad (exousía) en el cielo y en la tierra" (Mt 28:18). El ojo es un símbolo 
natural para la percepción y el conocimiento, y siete ojos ilustran el 
conocimiento pleno (Pr 15:3; 5:21; Job 34:21; Jer 16:17; 32:19). De la misma 
manera que el Cordero Resucitado posee todo poder, también lo sabe todo (cf. 
Jn 21:17, "tú lo sabes todo").300 En otros pasajes el "ojo" de Yahvé significa su 
tierno cuidado sobre los suyos (Sal 33:18; 34:15; Eclo 15.19; 1 P 3:12; cf. Dt 
11:12) y sobre la la tierra (Sal 66:7; Job 36:7).301 

Es importante entender que detrás de todas las referencias del Apocalipsis 
a los "siete espíritus" está la alusión decisiva a Zacarías: 

I le aquí que voy a t raer a mi s iervo "Germen" . P u e s ved la p iedra que yo 
p o n g o de lan te de Josué ; cu esta única p iedra hay siete o jos ; yo m i s m o 
g raba ré su inscr ipción ... ( 3 :8b -9 BJ)302 

Es tas s iete [ lámparas] son los o j o s de Yahvé , q u e recorren toda la t ierra 
(4 :10 V R V : DHH).3"3 

A pesar de ciertos detalles difíciles, el mensaje de la visión de Zacarías 
parece claro. La misión de Josué y Zorobabel (y del Mesías prometido) no se 

Poder: Dt 33:17; 1 S 2:10 BJ; 1 R22:11; honor: Sal 18:2 BJ; 89:17-19 BJ; 112:9 BJ; 132:17 BJ; 
148:14 BJ; reinos poderosos: Zac 1:18; Dn 7:7, 20-22; 8:1-14; / En 90.9. El arte oriental 
representaba a deidades y guerreros con cascos provistos de siete cuernos (Salguero 1965:375; 
Bartina 1967:678). 
™ Los muchos ojos de los cuatro vivientes (que numéricamente son más que los del Cordero, pero 
simbólica y teológicamente infinitamente menos) también expresan percepción y conocimiento, 
vigilancia y cuidado. 
301 En el pensamiento hebreo que yacc detrás de esta frase (Zac 3:9; 4:10), el ojo, igual que otros 
órganos, actúa casi independientemente y de manera personificada con sus propias cualidades 
morales o psicológicas (cf. Mt 5:29; 6:22-23). Más que un receptor pasivo, se concebía el ojo como 
una lámpara que iluminaba los objetos (Comblin 1969:64). Cf. Thompson (1990:49); Bauckham 
(1993A:164). 
302 BJ y muchos otros afirman que la "piedra" es el templo que Zorobabel estaba llamado a 
reconstruir. La inscripción divina todavía no se ha grabado en ella, porque la construcción del 
templo no ha concluido. 
3113 Con esta visión nocturna de Zacarías puede compararse el segundo Cántico del Siervo Sufriente: 
el 'eBeD YHWHserá luz para las naciones, iluminando al mundo entero con su salvación por medio 
del Espíritu que le será dado (Is 49:6; cf. 42:1; 61:1). 



2 0 8 A P O C A L I P S I S 

habrá de realizar ni por fuerza ni por ejércitos sino por el Espíritu de Yahvé 
(4:2), simbolizado aquí por los ojos del Señor en su constante correr por lo 
ancho del mundo (4:10; cf. 2 Cr 16:9 BJ: "los ojos de Yahvéh recorren toda la 
tierra, para fortalecer a los que tienen corazón entero para con él"). La figura 
de los ojos asegura a Zacarías que Yahvé está al punto de actuar "para mostrar 
su poder" (2 Cr 16:9, RVR) en el mundo entero. 

Comblin (1969:256-259) especifica que este lenguaje se refiere al Espíritu 
del poder de la creación, de la vida y de la historia. Ahora, según el vidente de 
Patmos, ese poder prometido actúa en Jesucristo. A través de él el poder de los 
"siete ojos" corre por el universo, iluminando a todas las naciones e 
impulsando una nueva y consumada creación. Como el prometido Espíritu iba 
a reunir al pueblo disperso de Israel, ahora recorre todo el orbe (también por 
medio de los nuevos profetas-testigos que siguen al Cordero, congregando al 
nuevo pueblo de Dios. 

Cuando Juan ha observado bien este descomunal Cordero, pasa otra cosa 
insólita: ¡el Cordero se atreve a acercarse al trono sin ser llamado ni esperar 
autorización! En la antigüedad, por muchas razones obvias, el acceso al rey 
estaba celosamente vigilado. Ester, por ejemplo, sabía el peligro de muerte que 
corría al entrar ante su propio esposo (Est 4:1).304 Pero aquí las sorpresas van 
acumulándose una sobre otra: el Cordero no sólo se acerca al trono sino que 
extiende la mano para tomar el tan importante libro. Hubiéramos esperado el 
más solemne castigo o al menos una severa amonestación al tan atrevido 
Cordero. Pero va a pasar todo lo contrario: ¡el Cordero va a ser adorado, en la 
mismísima presencia del ocupante del trono! 

Con un solo paso el Cordero viene a ocupar el centro de todo el escenario 
y de hecho del universo.305 Con este paso todo se hace nuevo para la 
humanidad; ¡éste sí fue "un gran paso para la humanidad"! Al tomar el rollo, 
el Cordero queda autorizado a ejecutar todos los decretos y juicios en él 
inscritos. El Cordero se revela como Señor soberano de la historia y del futuro. 

Ese paso hacia el trono, además de ser una prueba más de que el Cordero 
degollado realmente ha resucitado, vive y es digno de abrir los sellos, comienza 
a indicar algo nuevo, que la descripción anterior aun no había revelado, pero 
que la adoración siguiente va a dejar más allá de toda duda: ¡el Cordero es 
Dios! 

3(14 Cf. / En 14.21: "no hay quien se le acerque de los que están a su alrededor". 
305 Puede compararse el hermoso cuadro de Juan van Eyck, "La adoración del Cordero", donde el 
Sacrificado y Resucitado ocupa el centro absoluto de todo el cosmos y todo lo demás está ubicado 
simétricamente alrededor de él. 



L A V I S I Ó N D E L C O R D E R O ( 5 : 1 - 1 4 ) 2 0 9 

LA CRUZ: LA POTENCIA DE LA IMPOTENCIA 

Hemos visto que Apocalipsis 4-5 plantea toda una teología del poder. El 
símbolo del trono ya nos anuncia que se va a hablar del mando y de la 
autoridad. Los veinticuatro tronos amplían el cuadro para incluir todo el 
poder delegado y secundario en tomo al poder divino. El gesto elocuente de 
los ancianos (postrarse ante Dios y colocar sus coronas alrededor del trono) 
nos habla de la debida actitud de los que ejercen el poder, frente al ideal de 
los propósitos divinos y del Reino de Dios como utopía política. 

La figura del rollo en la mano derecha del Todopoderoso "aterriza" el 
tema al nivel de las realidades históricas, para plantear angustiosamente el 
problema del poder en medio de las situaciones humanas y frente a las 
realidades que vivían diariamente las congregaciones de Asia Menor. La 
figura del Cordero pretende plantear la única solución posible al problema: 
ni el ángel poderoso ni cualquiera de los "principados y potestades" del cielo 
y de la tierra era capaz de abrir el rollo. El "León de la tribu de Judá" sí pudo, 
pero sólo como Cordero pascual sacrificado. Sólo el Crucificado es digno de 
tomar el poder y abrir los sellos del futuro. 

Es humano desear el poder. Suponemos intuitivamente que la historia es 
el juego vectorial de diversas fuerzas y que al final el poder que sea mayor 
habrá de vencer. Nos consideramos "realistas" al creer que "la fuerza da el 
derecho", o si no da el derecho, de todos modos da el éxito. Pero las 
Escrituras plantean un concepto totalmente distinto del poder eficaz. 

Aunque los títulos mesiánicos que pregona el anciano y el verbo "vencer" 
(5:5) hacen pensar a primer vista en una conquista por la fuerza o la 
prepotencia, la sorprendente figura del Cordero inmediatamente echa por 
tierra tal expectativa. El Cordero ha vencido y es digno, no a pesar de su 
aparente fracaso y su humillante muerte, sino precisamente a causa de ello. 
Es digno porque fue inmolado. Su "fracaso" (aparente) fue su "éxito" (real). 

Es difícil imaginar una figura más patéticamente débil que un cordero al 
punto de ser inmolado, tan impotente e indefenso como un crucificado. 
Como señala Ellul, el Cristo crucificado aparece como "el despojado, el 
aniquilado, el más débil de todos los hombres" (1977:1 1 7-120). El Cordero 
representa "el no poder, la no resistencia a la muerte". Pero el evangelio nos 
avisa que precisamente la "inserción misteriosa del no poder de Dios" en la 
historia es "la victoria que vence al mundo" (1 Jn 5:4), desde la total 
vulnerabilidad de la cruz. 

La cruz trastorna todos nuestros conceptos de poder, eficacia y éxito. 
Pero lo que es locura para los sabios y escándalo para los religiosos, es "el 
poder de Dios y la sabiduría de Dios" (1 Co 1:23-24). "Por tanto —escribe 
Pablo en su teología de la cruz— gustosamente haré más bien alarde de mis 



2 1 0 A P O C A L I P S I S 

debilidades, para que permanezca sobre mí el poder de Cristo ... porque 
cuando soy débil, entonces soy fuerte" (2 Co 12:9-10). 

El Señor concluyó cada carta de Apocalipsis 2 y 3 con una promesa al 
vencedor (p. ej., 2:7, 11). Esos mártires de la fe, fieles hasta la muerte, 
parecían totalmente desarmados ante el imponente poderío romano. Pero 
son los que "siguen al Cordero dondequiera que va", y su muerte era su 
participación en la poderosa victoria del Cordero inmolado (12:11). A través 
de los que son fieles hasta la muerte, la victoria de la cruz vence nuevamente 
a las fuerzas del mal. 

La misma verdad va a dramatizarse con fuerza abrumadora en la 
parábola de los dos testigos (Ap 11:3-12). Mientras ellos ejercían sus 
extraordinarios poderes de apagar la lluvia, convertir los ríos en sangre y 
destruir a todos sus enemigos con el fuego de sus bocas (1 1:4-6), no lograron 
más que enfurecer a la gente (11:10). Pero cuando habían sido crucificados 
y resucitados con Cristo, muchos dieron gloria al Dios del cíelo (11:13). 
Cuando eran fuertes, lanzando fuego por la boca, eran débiles; cuando 
murieron con Cristo manifestaron el poder de la resurrección de Jesucristo, 
siendo partícipes de sus padecimientos (Fil 3:10). Su victoria no nació de la 
prepotencia de sus dones espectaculares, sino de la humillación y aparente 
derrota que les trajo su vulnerable im-potencia al morir con Cristo y por 
Cristo. 

c. El Cordero transforma el llanto en canto (5:8-14) 
La reacción al atrevido acto del Cordero (5:7) trae otra gran sorpresa: ¡los 

vivientes y los ancianos, que ya venían adorando día y noche al ocupante del 
trono, ahora sin demora se arrodillan ante el Cordero! De repente el Cordero 
está rodeado de veintiocho seres postrados a sus pies (5:8s.). Desde ese 
momento comienza todo un concierto hímnico que seguirá en crescendo hasta 
alcanzar dimensión cósmica: 

"Cuando lo tomó, los cuatro seres vivientes y los veinticuatro 
ancianos se postraron delante del Cordero. Cada uno tenía un arpa 
y copas de oro llenas de incienso, que son las oraciones del 
pueblo de Dios. "Y entonaban este nuevo cántico: 

"Digno eres de recibir el rollo escrito 
y de romper sus sellos, 

porque fuiste sacrificado, 
y con tu sangre compraste para Dios 

gente de toda raza, lengua, pueblo y nación. 
10De ellos hiciste un reino; 

los hiciste sacerdotes al servicio de nuestro Dios, 
y reinarán sobre la tierra." 



L A v i s i ó n DEL C O R D E R O ( 5 : 1 - 1 4 ) 2 1 1 

"Luego miré, y oí la voz de muchos ángeles que estaban alrededor 
del trono, de los seres vivientes y de los ancianos. El número de 
ellos era millares de millares y millones de millones.'^Cantaban 
con todas sus fuerzas: 

"¡Digno es el Cordero, que ha sido sacrificado, 
de recibir el poder, 

la riqueza y la sabiduría, 
la fortaleza y la honra, 
la gloria y la alabanza!" 

I3Y oí a cuanta criatura hay en el cielo, y en la tierra, y debajo de 
la tierra y en el mar, a todos en la creación, que cantaban: 

"¡Al que está sentado en el trono y al Cordero, 
sean la alabanza y la honra, la gloria y el poder, 

por los siglos de los siglos!" 

'''Los cuatro seres vivientes exclamaron: "¡Amén!", y los ancianos 
se postraron y adoraron. 

i. La adoración de los vivientes y los ancianos (5:8-/0) 
Viendo que el Cordero ha tomado el libro, los cuatro vivientes y los 

veinticuatro ancianos se juntan en un "coro unido" para adorarlo. De la 
adoración antifonal de 4:8-11 pasan ahora al cántico al unísono.306 Mientras 
anteriormente sólo "decían" su alabanza, áhora cantan un himno. Y lo cantan 
con el melodioso acompañamiento de numerosas cítaras y la rica fragancia de 
abundante incienso. En conjunto es una situación litúrgica incomparable. 

La primera respuesta de la corte celestial es caer de rodillas ante el Cordero 
que los ha sorprendido con su presencia. El último gesto litúrgico en la 
adoración al Creador es la primera acción en la adoración al Cordero. Para los 
ancianos, es el mismo acto que repetían incesantemente ante el ocupante del 
trono como respuesta al Sanctus de los cuatro vivientes (4:10). Pero ahora, ante 
el Cordero, los cuatro vivientes hacen algo que no hacían en el capítulo 
anterior: ellos también se postran junto con los ancianos. Con este solemne 
gesto, "los veintiocho" expresan por una parte la grandeza y trascendencia del 
acto que se acababa de realizar: el Cordero ha tomado en sus manos las riendas 
de la historia. Pero por otra parte, al tributarle la misma adoración (y aun 
aumentada) que le habían brindado al ocupante del trono, reconocen que aquel 
es digno del mismo culto que se le brinda a Dios. Puesto que el libro del 

306 Es significativo que la música celestial es siempre coral; no aparecen solistas en los relatos. 



2 1 2 A P O C A L I P S I S 

Apocalipsis insiste incondicionalmente en que sólo a Dios y a nadie más se ha 
de adorar de rodillas (19:10; 22:8-9), esta acción es una confesión sin 
ambigüedades de la plena deidad del Cordero.307 

Este impresionante coro unido eleva al Cordero un "cántico nuevo" (5:9). 
En las Escrituras hebreas Israel es exhortado a entonar un cántico nuevo a Dios 
(Sal 33:3; 40:3; 96:1; 98:1; 144:9; 149:1; Is 42:9-10), precisamente cuando el 
Señor ha hecho alguna hazaña poderosa para su pueblo. Nuevas misericordias 
deben celebrarse con nuevas melodías, no con las viejas canciones ya 
conocidas. El cántico de Moisés (Ex 15), en celebración del éxodo, puede 
verse como prototipo de tales alabanzas. Otro cántico parecido es el de Débora 
(.lúe 5; cf. Jdt 16; Tob 13). 

Uno de los cánticos del Siervo Sufriente promete "cosas nuevas" (Is 42:1-
10): el Siervo revestido del Espíritu traerá justicia (42:1-6) y será luz para 
todos los pueblos (42:6-7).308 Ante la novedad inaudita de esas hazañas 
salvíficas de Dios, el pueblo es exhortado a responder con un cántico también 
nuevo (42:10; cf. 26:1 ).309 A partir de este enfoque mesiánico y escatológico 
algunos rabinos llegaron a afirmar que el "cántico nuevo" se vendría a entonar 
por primer vez sólo en los días del Mesías, como doxología por la maravilla de 
su redención (StrB 111:801). Así podemos entender que el cántico nuevo de los 
vivientes y los ancianos corresponde doxológicamente al nuevo pacto y la 
nueva creación que ha traído el Cordero inmolado.310 

El aumento de la solemnidad litúrgica de este "cántico nuevo" se expresa 
también por las cítaras y las copas.311 El arpa, como también su versión más 
pequeña la cítara (o lira), era considerada el más noble y dulce de los 
instrumentos.312 Aunque se usaba también en fiestas (Gn 31:27) y bodas (/ Mac 

307 Cf. Bauckham (1993A: 118s„ 144), Thompson (1990:51). En Asds 8.5-8 el "ángel glorioso" que 
llevó a Isaías por los cielos rechaza que éste lo llame "mi señor" porque "no soy su señor sino su 
compañero" (8.6; cf. Ap 19:10). Dios es Aquel "a quien nadie puede nombrar" pero "todos los cielos 
y tronos" responden a su voz (Ascls 8.8). 
508 Según 42:7, el contenido específico de la "luz" que el Siervo traerá a las naciones consistirá en 
sanar a los ciegos (cf. 42:16) y liberar a los presos. 
m Este "cántico nuevo", parecido al de Ap 5, también va tomando dimensiones cósmicas (42:10-
12) . 
310 Ladd (1978:80) sugiere también un contraste con la alabanza anterior de 4:9, 11, que era 
constante, situada en la esfera de la creación, y no correspondía aún a las "nuevas cosas" que Dios 
ha hecho en Cristo y hará en la nueva creación. 
311 El participio ejontes (nominativo masculino plural) es ambiguo y no permite determinar si los 
vivientes también tienen cítaras e incensarios. Ladd, Barth, Beasley-Murray y otros opinan que sí; 
Charles, Morris, Bartina, Barclay y Mounce creen que sólo los ancianos tenían arpas y copas. 
312 Es difícil precisar a qué instrumento se refiere el término kithara en el Nuevo Testamento, pero 
seguramente era más pequeño que el arpa de nuestro tiempo. En la LXX kithara es la traducción 
corriente para el hebreo KiNóR (Gn 31:27). Según E. Werner, una de las mejores autoridades sobre 
la música hebrea, el KiNóR del Antiguo Testamento (kithara LXX; o kiimra y algunas veces, 
psaltérion) tenía entre tres y doce cuerdas (IDB 111:474). Considerado el más noble de los 
instrumentos, solía construirse con maderas preciosas (ciprés, sándalo) y hasta plata o marfil. Tenía 



L A V I S I Ó N D E L C O R D E R O ( 5 : 1 - 1 4 ) 2 1 3 

9:37-39), su contexto definitivo era el culto. Estaba marcada por su asociación 
con el templo, ya que era el instrumento de los levitas (1 Cr 13:8; 15:16, 21, 
28; 16:5; 2 Cr 5:11 s.), especialmente apropiado para acompañar a los salmos 
(Sal 33:2). En el Apocalipsis es por excelencia el instrumento de la música 
celestial (5:8; 14:2; 15:2). 

Otro uso de esta arpa portátil (cítara, lira) era la celebración de las victorias 
y liberaciones nacionales. Después de la victoriosa guerra contra Moab y 
Amon, Josafat y su multitud "entraron en el templo del Señor al son de arpas, 
liras y trompetas" (2 Cr 20:28). Especialmente importante para el Apocalipsis 
es la celebración del éxodo en los cánticos de Moisés y María "con panderos 
y danza" (Ex 15:20 RVR). En dos pasajes del Apocalipsis que son claras 
referencias a dicha ocasión, Juan de Patmos destaca la importancia del arpa en 
las resonancias liberadoras de las victorias de Yahvé (14:1-3; 15:2-4). 

La palabra griega fíale, más que traducirse "copa", como la entendemos 
hoy, se refería típicamente a un platillo ancho y plano (cf. "patera") o cucharón 
con mango largo. En el contexto de nuestro pasaje puede traducirse mejor por 
"incensario". Es significativo que este incensario es de oro. Para el sacrificio 
diario de incienso el sacerdote usaba un incensario de bronce (Nm 16:39), pero 
en el día de la expiación, una vez al año, el sumo sacerdote utilizaba un 
incensario "de oro purísimo" para llevar el incienso al lugar santísimo (1 R 
7:50; Lv 16:12-13; cf. Nm 16:46-48). 

El incienso oficial para el culto del templo, que se llamaba "incienso puro", 
tenía que prepararse según una fórmula exclusiva y muy costosa (Ex 30:34-38). 
Estaba estrictamente prohibido utilizar dicho incienso fuera del culto oficial 
(con miras a defender la pureza del culto, concentrando la práctica religiosa en 
el templo); a la vez estaba prohibido con igual severidad quemar cualquier otro 
incienso que no fuera la fórmula exigida en el altar del templo (Ex 30:9), para 
evitar así que se infiltrasen costumbres cananeas en el pueblo. Los ingredientes 
básicos especificados en Exodo provenían de Arabia (Sabá, Jer 6:20; hoy 
Yemen) y de las costas de Somalia, al otro lado del mar Rojo. Otros 
componentes de la fórmula venían de Persia, el mar Rojo, Palestina, la actual 
Sri Lanka e India (Zond 111:274; IDB 11:324,698; ISBE 11:817). Josefo habla 
de trece ingredientes, derivados del mar, del desierto y del campo (Josefo GJ 
5.217). El incienso se consideraba entre los tesoros más costosísimos. No 
sorprende que su ingrediente principal, el olíbano, aparezca entre los preciosos 
regalos traídos por los reyes magos (Mt 2:11). 

que haber al menos nueve de estas liras en el templo (Mishnú Arakh 2.5; Werner ¡DB 111:474). Para 
kithara en el Nuevo Testamento, el consenso parece favorecer la traducción "lira" o "cítara". Cf. 
NIDOTTn:666. 



2 1 4 A P O C A L I P S I S 

Una vieja tradición bíblica asociaba el incienso con la oración de los fíeles 
(Sal 141:2; Le LIO).313 Este pasaje, como Apocalipsis 8:1-4, nos asegura que 
nuestras oraciones sí llegan al trono celestial y se incorporan en toda la 
hermosura del culto celestial. Imparten su insustituible fragancia al mismo 
cielo.3'4 Nuestras oraciones, "llenas de aromas" (NBE), son del supremo 
agrado de Dios. Los cristianos, que en la tierra son despreciados, en el cielo 
son recibidos como incienso y escuchados con la mayor atención y 
contentamiento.315 

¡SIN MÚSICA Y PERFUME NO HAY CIELO! 

Para apreciar plenamente la belleza de Apocalipsis 4 y 5, uno tiene que 
activar todos sus sentidos de percepción física. Las palabras escritas deben 
evocar una serie de impresiones sensuales que nos hacen sentir la 
incomparable hermosura de la presencia divina. En estos pocos versículos 
se acumula una serie de sensaciones muy variadas y crecientemente 
impactantes. 

Como en todo el libro se ejerce la vista: Juan ve al Cordero, los cuatro 
vivientes y los veinticuatro ancianos, con sus veintiocho cítaras y 
resplandecientes copas de oro."6 El pasaje apela a la acción litúrgica: el 
Cordero pasa solemnemente al trono a tomar el libro, los vivientes y 
ancianos se postran ante el Cordero. El pasaje evoca también impresiones 
auditivas: cuando el lector realmente se involucra en el pasaje, comienzan 
a resonar en su mente las armonías del coro unido y su acompañamiento 
instrumental. Y por medio de nuestro olfato imaginativo sentimos que el 
incienso baña todo el escenario con sus fragantes aromas. 

Hablando de las arpas del Apocalipsis, José Míguez Bonino señala el gran 
significado de la música para la existencia humana (1975:65). Después de 
lamentar la facilidad con que suelen tratarse puerilmente las arpas 
celestiales, Míguez ofrece bellísimos comentarios sobre el extraordinario 
significado de la música en la vida humana: 

La música y el canto son p o s i b l e m e n t e la act iv idad h u m a n a en la que más 
p r o f u n d a m e n t e p o d e m o s expe r imen ta r la un idad de t r aba jo y placer , tarea 
y creación, discipl ina y libertad, exper iencia personal y unidad comunitaria. 

313 Moffatt (1911:389) sugiere que, por desaparecerse misteriosamente en el aire, el humo era 
símbolo natural para la oración. Pero es probable que la comparación de la oración con "olor grato" 
tuviera un papel más importante en la formación de esta analogía. 
314 El pasaje parece insinuar que en el culto celestial la oración toma el papel del incienso en el culto 
judío (Roloff 1993:80). Una glosa a 8:3 afirma que "la oración es el incienso verdadero del cielo" 
(Charles 1920 1:145, pero lo refuta). 
315 Sobre el papel angelical de presentar el incienso ante el trono, ver bajo 8:2-4. 
316 Si sólo los ancianos tienen las arpas y copas, serían veinticuatro. 



L A V I S I Ó N D E L C O R D E R O ( 5 : 1 - 1 4 ) 2 1 5 

C u a n d o se hace música , incluso den t ro de nues t ras l imitaciones, parecería 
c o m o si la d is tancia q u e hay s i empre entre el es fuerzo y el gozo se 
el iminara, se auna en la a rmon í a c o m ú n : s o m o s a la vez activos y pasivos, 
a la vez yo m i s m o y el coro o la orquesta. Hay fugaces momentos en la vida 
en que el t rabajo es rescatado de su peso y t rans formado en expresión plena 
de mi ser... 

La v ida fu tura se presenta , en es ta imagen , c o m o la clase de v ida en la 
que el es fuerzo , el t rabajo , el servicio es a la vez alegría, reposo, y la alegría 
es c r eac ión , servic io , t a r ea ... T o d o esto ocur re "delante de Dios", 
e v i d e n t e m e n t e o f r e c i d o a él c o m o culto, c o m o reconocimiento. En ese 
sent ido, la mús ica puede verse c o m o una reminiscencia o una nostalgia del 
pa ra í so pe rd ido y un an t i c ipo de la n u e v a creación.1 1 7 

A la idea del cielo como música, con arpas y todo, estamos muy 
acostumbrados, pero para la literatura apocalíptica era muy importante 
también el cielo como fragancia. Cuando Enoc llega al trono de Dios lo 
encuentra "rodeado por árboles aromáticos" (/ En 24.3). Sigue la visión del 
árbol de la vida: 

Entre el los hab ía uri árbol c o m o n u n c a he ol ido, y n inguno ora c o m o 
él. Exhalaba un p e r f u m e supe r io r a lodos ; sus ho jas , flores y m a d e r a 
n u n c a se a j a b a n , y su í ru lo era h e r m o s o , p a r e c i d o al r ac imo de la 
p a l m e r a ... En tonces me r e s p o n d i ó Miguel : "Este árbol a r o m á t i co 
n ingún ser h u m a n o t i en e potes tad para tocar lo hasta el gran juicio ... 
E n t o n c e s es te á rbol se rá d a d o a los jus tos y h u m i l d e s . Vida se d a r á 
a los e leg idos por sus f ru tos ... En tonces se a l eg ra rán con júbi lo y se 
r e g o c i j a r á n ; en e l lugar s a n t o en t r a r án c o n su a r o m a en sus huesos 
y vivirán s o b r e la t ierra u n a larga vida. . ." (24 ,4 -25 .6 ) 

Ya hemos visto también la promesa de 2 Baruc 29.8 de que, junto con la 
fecundidad milagrosa de la tierra, en tiempos escatológicos "vientos saldrán 
de delante de mí a llevar cada mañana fragancia de frutas aromáticas, y a 
final del día nubes destilarán el rocío de salud."31'' Con la nueva creación los 
malos olores habrán terminado para siempre y todo estará bañado de una 
fragancia infinitamente agradable. 

La dimensión estética es fundamental en las dos partes de la visión de 
Apocalipsis 4-5. Antes de poder confrontar las realidades a veces grotescas 
de la historia, a Juan le era indispensable ver la hermosura de Dios y del 
Cordero. La visión del trono y del Cordero reafirman para Juan las bases 

317 En términos similares, Marx planteó la meta de la historia como "la patria de la libertad" en la 
que uno dejaría de estar alienado del trabajo, y donde podría cultivar la tierra por la mañana, 
componer una sinfonía por la tarde y visitar a sus amigos por la noche. 
318 DíezM IV:60s. Cf. 2 En 22.8s. (9.20-22 en DíezM IV: 172). 
315 Ver arriba, Ap 2:17; texto en Charlesw 1:630. 



2 1 6 A P O C A L I P S I S 

estéticas del universo. Aunque el pecado logra afear a veces la vida y la 
historia (¡nunca más que en la cruz del Calvario!), lo feo no podrá ser la 
última palabra. La realidad final es "la hermosura de la santidad" (Sal 27:4; 
29:2) en que toda la creación adora al Artista divino que les ha formado. 

ii. El himno de los vivientes y los ancianos (5:9) 
En medio de este majestuoso escenario litúrgico los cuatro vivientes y los 

veinticuatro ancianos juntan sus voces en un "coro unido" para dirigir la 
primera doxología al Cordero. Igual que 4:11, esta doxología tiene la forma de 
un axios ("digno eres"; cf. 5:2, 4, 12). Específicamente, respondiendo al 
desafío del ángel fuerte (5:2, 4), afirman con exultación que el Cordero sí es 
digno de abrir el rollo que tanto le preocupaba a Juan. Esta doxología no 
afirma otros honores o cualidades del Cordero pero establece las razones que 
lo califican para abrir los sellos: fue inmolado, con su sangre redimió de todas 
las naciones un pueblo para Dios y los hizo para Dios reyes y sacerdotes que 
reinarán sobre la tierra. Así las cosas, el Cordero no sólo es totalmente apto 
para tomar las riendas de la historia, sino que también nos hace colegas con él 
para un gobierno solidario y coparticipativo. 

El derecho del Cordero de abrir los sellos no se fundamenta en su deidad 
eterna como Hijo de Dios ni en su calidad de Creador, sino en su obra salvífica 
en la cruz y la resurrección. La soteriología de esta doxología, junto con la de 
1:5,7:14 y 14:3, corresponde fundamentalmente al resto del Nuevo Testamento 
y especialmente a la teología paulina (Mr 10:45; 1 Co6:20; Gá 3:13; 4:5; sobre 
todo la frase "con tu sangre compraste para Dios", [égorasas tó theó en tó 
haimati sou]. A precio de su sangre el Cordero nos ha librado de nuestro 
pecado (1:5, lusanti en tó haimati) y ha "blanqueado-en-sangre" las ropas de 
los fieles (7:14). Según 14:3, los ciento cuarenta y cuatro mil son "rescatados 
(égorasmenoí) de la tierra". Por esa obra redentora el Cordero es digno no sólo 
de tomar el libro y abrir sus sellos, sino también de recibir la misma adoración 
que se le había atribuido al Padre. 

En todo este pasaje está enfáticamente presente el éxodo. En Egipto 
también el Cordero pascual rescató a los israelitas por su sangre, para liberarlos 
de su opresión (Ex 12:13; 1 Co 5:7; 1 P 1:19). Dice R. Eliezer, "por los méritos 
de la sangre del pacto de circuncisión y de la sangre de la pascua te he 
redimido de Egipto, y por ese mérito serás redimido al final" en los días del 
Mesías.320 Tanto en Exodo como en el Apocalipsis, la sangre del Cordero sella 
el pacto de Yahvé con su pueblo. Ya redimido por el éxodo, Israel viene a ser 
nación santa y "posesión comprada" (Ex 19:5).321 Así la secuencia del éxodo 
es la misma de este pasaje. En ambos casos la sangre del Cordero convierte a 

320 Beasley Murray 1974:127, citando a Jeremías, Eucharisl Words, p. 225. 
321 Según Beasley Murray (1974:127), en la teología pascual de Juan el sacrificio del Cordero crea 
el pueblo de Dios, no sólo individuos redimidos. 



L A V I S I Ó N DEL C O R D E R O ( 5 : 1 - 1 4 ) 2 1 7 

los redimidos en reyes y sacerdotes para Dios (Ex 19:4-6).322 Y finalmente, el 
gran drama de liberación culmina en un cántico nuevo (Ex 15), que aquí es el 
"cántico de Moisés y del Cordero", a orillas ahora no del Mar Rojo (o de 
Cañas) sino del glorioso mar de cristal (Ap 15:2-4). 

Es obvio también aquí, como en muchos otros pasajes del Nuevo 
Testamento, que la redención en el Cristo Cordero ha constituido a la Iglesia 
en el nuevo Israel, el pueblo de Dios de la era mesiánica. Las frases de 5:10, 
con alusiones muy directas a Exodo 19:4-6 (casi lo más cerca de una cita 
verbal en todo el libro), constituían algo así como la "Carta Magna" de la 
identidad nacional de Israel. Era su orgullo como pueblo, esencia de su 
dignidad como judíos. Y de la misma manera que Dios realizó esto en el éxodo 
por medio de su siervo Moisés, ahora lo ha efectuado en mayor escala por el 
Cordero pascual mesiánico. 

El original hebreo de Exodo 19:6, aunque algo ambiguo, se traduce 
estrictamente con la frase "un reino de sacerdotes" (forma constructa de 
MaMLáKáH, reino, con la forma absoluta de KoHeNM, sacerdotes). Pero es 
más difícil saber exactamente cómo los judíos entendían la expresión, lo cual 
se complicajrnás por la gran diversidad de traducciones en la Septuaginta. Aun 
cuando el pasaje original (Ex 19:4-6) y la cita en 1 Pedro 2:9 parecen dar 
mucho énfasis sobre el aspecto sacerdotal, el Apocalipsis acentúa más 
fuertemente el aspecto político, sobre todo con el verbo siguiente: "y reinarán 
(o reinan) sobre la tierra" (5:10; cf. 2:26-27; 3:21; 20:4; 22:5). Los discípulos 
fieles que siguen al Cordero dondequiera que va serán precisamente la 
prolongación continua, en la historia y sobre la tierra, de la poderosa victoria 
del Cordero que fue inmolado. En ese sentido la comunidad del Reino es la 
concreción histórica y escatológica ("ya" y "todavía no"; "reinan" y "reinarán") 
de esa victoria sobre potestades y principados, sobre el pecado y la muerte, 
continuada ahora en el nuevo pueblo de testigos fieles hasta la muerte. 

El aspecto sacerdotal figura también en el Apocalipsis, aunque menos 
prominentemente.323 Como sacerdotes tenemos en Cristo nuestro sumo 
sacerdote, un acceso directo e inmediato a Dios. Eso constituye a la Iglesia, 
como a Israel antes, en pueblo mediador entre Dios y la humanidad, entre el 
Señor y las naciones, y le permite representar a Dios ante ellas y a ellas ante 
Dios (como la intercesión de Abraham por Sodoma en Génesis 18; cf. 20:7). 
El incienso que llevan los cuatro vivientes y los vienticuatro ancianos 
simboliza esa función sacerdotal de la intercesión (5:8; cf. 8:1-4). Nuestro 
sacrificio significa también ofrecer nuestra vida y ser testigos proféticos de la 
verdad según el modelo de Jesús. 

522 La frase "para [nuestro] Dios" (RVR), repetida dos veces (Ap 5:8-9), es también un claro eco del 
enfático li ("para mí", "a mí") repetido cuatro veces en Ex 19:4-6. 
121 Sobre el sacerdocio escatológico, cf. Is 61:6; 62:12; en Ap 20:6 se refiere a los mártires. 



2 1 8 A P O C A L I P S I S 

En realidad esta promesa de realeza sacerdotal para el pueblo de Dios tiene 
sus primeras raíces en el inicio de la historia de la salvación. Está presente 
implícitamente en el pacto abrahámico cuando Dios promete hacer de Abraham 
y Sara "una nación grande" que sería de bendición a todas las naciones de la 
tierra (Gn 12:2). Aún más, Dios promete: "haré naciones de ti" (Gn 17:6; 
"reyes saldrán de ti" BJ). En su canción de despedida, Jacob promete que "el 
cetro no se apartará de Judá ... hasta que llegue el verdadero rey, quien merece 
la obediencia de los pueblos" (Gn 49:10; cf."despedida" de Moisés, Dt 33:29). 
La profecía-poema de Balaam compara a Jacob con un león devorador (Nm 
2,3:24-24:19 RVR), y proclama sobre Israel: 

Enal tecerá su rey m á s que Agag , y su reino será eng randec ido ... Devora rá 
a las nac iones enemigas ... Saldrá estrel la de Jacob, y se levantará cetro de 
Israel. . . De J a c o b sa ldrá e l d o m i n a d o r . 

Posteriormente esa promesa de dominio mundial del pueblo de Dios se hace 
explícita en Daniel 7:27, en un contexto escatológico y mesiánico.324 

Paralelamente, a Abraham y Moisés se los califica como "profetas" (Gn 
20:7; Dt 18:15), pero también Dios derramó el Espíritu sobre todos para que 
todo el pueblo de Dios fuese profeta (Nm 11:29). Para el deuteronomista, todo 
Israel es "nación santa" (YaM QáDóSh: Dt 7:6; 14:2, 21; 26:19; 28:9). El 
sentido'corporativo y participativo es obvio. En perspectiva escatológica Isaías 
61:6 (BJ) promete con unas expresiones intrigantes: 

Y vosot ros seréis l lamados "sacerdo tes de Yahvch" , "min is t ros de nues t ro 
Dios" se os l lamará. La r iqueza de las naciones comeréis , y en su glor ia les 
sucederé is . 

Merece observarse que la obra por la que Cristo nos constituye en "un reino 
y sacerdotes" es de hecho un acto de nueva creación. Karl Barth señala que, 
siendo esclavos o prisioneros, teníamos que ser liberados por compra 
(egorasas, 5:9), pero Cristo nos ha transformado en reyes y sacerdotes 
(ChurchDog 3/3:553). Es en la calidad de nueva humanidad, creada en 
Jesucristo y por él, que ostentamos tan alta dignidad y privilegio. Como en el 
primer éxodo el viejo Israel salió de su servidumbre y Dios lo constituyó en 
sacerdocio real, ahora, en un acto aun mayor, Cristo ha forjado en la Iglesia un 

324 Un enfoque parecido aparece en Jub 16.19, al hablar sobre el nacimiento de Isaac: el ángel de 
la faz, que el año anterior había visitado a Abraham y Sara (Gn 18), les dice que Abraham no 
moriría hasta no engendrar aún seis hijos más, pero en Isaac alcanzaría su nombre y su 
descendencia. Les comenta (18:17-19) que "toda la descendencia de sus hijos serían naciones, 
contadas como tales, pero de los hijos de Isaac habría una que sería descendencia santa y no sería 
contada entre las naciones. Suya sería la suerte del Altísimo ... estar entre los poseídos por Dios, 
para que toda su descendencia sea del Señor, pueblo heredero entre todos los pueblos, reino 
sacerdotal y pueblo santo" (DíezM 11:122). 



L A v i s i ó n DEL C O R D E R O ( 5 : 1 - 1 4 ) 2 1 9 

nuevo Israel. Precisamente por eso él es digno de tomar las riendas del proceso 
histórico. 

Finalmente, esta acción redentora y creadora de Jesús es universal y 
cósmica: el nuevo Israel es creado "de toda raza, lengua, pueblo y nación" 
(5:9).325 Caird (1966:17) señala con razón que este lenguaje implica la misión 
universal de la Iglesia. El "ser digno" del Cordero que fluye desde la cruz 
desemboca en la misión universal del nuevo pueblo de Dios, llamado también 
a llevar la cruz. Si hemos sido comprados, es como primicia (aparje, 14:4; 
Schüssler-Fiorenza 1985:73), como signo y anticipo de todos los que habrán 
de creer en Cristo. Así la doxología del "coro unido" es también un mensaje 
misionero, fundamentado sólidamente en la cruz y la resurrección del Cordero. 

Siguiendo con su énfasis marcadamente político la doxología termina con 
la sorprendente frase: "y reinarán sobre la tierra".326 Esta expresión verbal en 
tiempo futuro y voz activa muestra que Juan no entendía el "Reino" en 
términos meramente abstractos, espirituales o celestiales.327 Es obvio que la 
frase tiene que referirse a un reinado terrenal de los fieles, probablemente el 
mismo ya mencionado en 2:26-27; 3:21 (ver notas; cf. Le 22:30; Ro 5:17). Ya 
Juan nos ha dicho dos veces que somos reyes (1:6; 5:10). También 20:4, 6 y 
22:5 utilizan el mismo verbo para señalar el "reinar" de los fíeles (mártires), 
aunque la referencia no sea necesariamente idéntica. Otros pasajes se refieren 
claramente al gobierno futuro del Cristo (11:15,17; 12:10; 19:6; cf. 1:5; 15:3; 
17:14; 19:16). Evidentemente Juan entiende ese reinado mesiánico como un 
co-gobierno participativo con todos los fíeles. 

EL REINO DE DIOS NO PROCEDE DE ESTE MUNDO\ 

PERO SÍ VIENE A ESTA TIERRA 

La escatología judía era muy realista y terrestre, con un concepto de la 
realización del Reino de Dios dentro del tiempo y espacio de nuestra historia 
humana, como también (en algunos escritos) en el tiempo y espacio de la 
nueva creación.328 Totalmente concordante con esa visión es el anuncio que 
los redimidos "reinarán sobre la tierra" (5:10; cf. 20:4, 6; Mt 5:5). 

325 Esta expresión es favorita para Juan de Patmos (7:9; 10:11; 11:9; 13:7; 14:6). A veces varía 
alguno de los términos y, curiosamente, nunca los repite en el mismo orden. Juntos significan la 
totalidad absoluta de la humanidad. 
326 Tanto Nestle como UBS escogen aquí el futuro, tercera persona de! plural: "reinarán" (ver 
Metzger 1971:738). 
321 El Apocalipsis emplea la palabra gé (tierra) 79 veces, mientras sólo 54 veces habla del cielo 
(mayormente con referencia a Dios mismo). 
328 Debemos tomar en cuenta que en la visión final de Juan, la nueva creación sigue quedando 
"abajo" (21:2, 10). Juan la describe con calles, árboles con frutos y hojas, un río, y (jen la 
eternidad!) "meses" (22:2). 



2 2 0 A P O C A L I P S I S 

El uso de la frase "Reino de los cielos" en Mateo ha hecho que muchos 
pensaran en un reino extraterrestre y que otros distinguieran entre "Reino de 
Dios" y "Reino de los cielos".329 Marcos, Lucas, Juan y Pablo usan sólo "Reino 
de Dios"; Mateo usa esa frase también (6:33; 12:28; 19:24; 21:31, 43) pero 
unas treinta y tres veces la sustituye por "Reino de los cielos" (3:2; 4:17; etc.). 
Mateo a menudo usa "Reino de los cielos" en los idénticos pasajes donde los 
demás sinópticos usan "Reino de Dios", y también a veces usa ambos 
términos lado a lado, sin distinción de sentido (Mt 19:23-24). El uso de 
"cielos" en lugar de "Dios" era un circunloquio semítico frecuente, en 
deferencia a la reverencia judía al impronunciable nombre sagrado (cf. Mt 
5:34; 23:22). Mateo, quien escribe su evangelio para Jos judíos, suele variar 
de los demás autores neotestamentarios al traducir la enseñanza original 
aramea de Jesús con el semitismo "Reino de los cielos". Hay un consenso 
entre biblistas de que las dos frases son totalmente equivalentes e 
intercambiables; la de Mateo no pretende plantear ninguna distinción 
teológica ni ubicar el Reino en el cielo en lugar de la tierra (Ladd 1974:33s.). 

Comúnmente también se malinterpreta Juan 18:36, como si significara 
que "mi Reino no se realizará en esta tierra" (lo cual estaría contradiciendo 
al premilenarismo), para concluir que el Reino de Dios ofrece un 
cumplimiento sustitutivo que nada tiene que ver con la historia humana y sus 
realidades políticas. Sin embargo el griego original de esta respuesta de Jesús 
a Pilato refuta tal malentendido, que estaría en contradicción con la típica 
escatología judía. Ante la pregunta de Pilato, Jesús responde: "mi reino no 
procede de (ek) este mundo", y por eso sus seguidores no pretenden "tomar 
el poder" por las armas (18:36). El término "mundo" (kosmos) en el Cuarto 
Evangelio no significa "la tierra" sino el sistema corrupto y pecaminoso (cf. 
I Jn 2:15-1 7), el "mundillo" de poder que conocía Pilato. El texto no tiene 
que ver con la ubicación del Reino (en la tierra o en el cielo) sino con su 
procedencia y sus métodos de vencer (no la lucha armada sino la cruz). 

Toda la Biblia, desde Génesis 1-3 y Génesis 12:1 hasta Apocalipsis 21, 
muestra un impresionante énfasis sobre la tierra (cf. Brueggemann 1977). Fiel 
a esa escatología judía, el Apocalipsis termina con el establecimiento del 
Reino de Dios (la Nueva Jerusalén) sobre la tierra (20:4-6; 21:2, 9). Lo ha 
expresado muy bien George Eldon Ladd: 

El Re in o es un r e in o d e n t r o de la historia . Su énfas i s pr inc ipal no es la 
sa lvación del a l m a individual s ino la sa lvac ión del p u e b l o de Dios. Será la 
c o n s u m a c i ó n de la o b r a r e d e n t o r a de Dios en a c c i ó n ... d e n t r o de l a 

™ David Bosch cita las palabras de Tilomas Ohm, para quien Jesús proclamó un reino que era 
"puramente religioso, supra-natural, ultra-mundano, predominantemente espiritual e interior" (Ohm, 
Machet zu Jüngern alie Volker, p. 247, en Bosch 1991:20). 



L A v i s i ó n DEL C O R D E R O ( 5 : 1 - 1 4 ) 2 2 1 

his tor ia . [Pero] es un Re ino p r o d u c i d o no por la historia , s ino por Dios ... 
E l Re in o de Dios v e n d r á d e n t r o de la historia, p e r o vend rá d e s d e fue r a de 
la h is tor ia ... Es e r r a d o p e n s a r en e l Re ino de Dios c o m o u n a es fe ra "más 
allá de la historia" ... Será u n a vida en el t i emp o y el e s p a c i o sob re la tierra" 
( 1 9 6 3 : 3 1 , 3 5 , 56).:>i0 

El e v a n g e l i o es la b u e n a n u e v a de q u e Dios no ha a b a n d o n a d o ni a la 
h u m a n i d a d ni a la his tor ia ( 1 9 6 3 : 5 9 ; cf. Ladd 1 9 7 4 : 2 1 , 33, 68). 

Este enfoque bíblico, que surge del pensamiento hebreo y caracteriza 
todo el libro del Apocalipsis, se contrasta marcadamente con el equivocado 
enfoque verticalista y ultramundano de mucha interpretación escatológica 
que da por perdidas la historia y la tierra, y concentra su esperanza 
exclusivamente en los cielos "más allá del sol". 

EL EXTRAÑO (Y MUY POLÍTICO) 

LENGUAJE DE LA SALVACIÓN (5:9-10) 

El cántico de los vivientes y los ancianos (5:9-10) establece que el 
Cordero es digno por tres razones, expresadas por tres verbos 
gramaticalmente paralelos (todos en aoristo) pero cada uno de distinta 
índole. El primero, enfáticamente conciso (una sola palabra en el original), 
es de naturaleza cúltico-sacrificial: esfagés, "fuiste sacrificado". El segundo 
es económico: égorasas, compraste para Dios un pueblo internacional. Es un 
verbo estrictamente comercial, con una referencia especial a la 
emancipación-de esclavos mediante compra. El tercero es de carácter 
político: epoiésas ... basileian: los hiciste ... un reino y sacerdotes. Al 
segundo se agrega también una nota de índole política ("de todo pueblo y 
nación"), y al tercero un ingrediente también sacerdotal (hiereís). 
Bíblicamente es imposible describir la salvación sin recurrir al lenguaje 
económico y político. 

El argumento culmina con la afirmación contundente de que Jesucristo 
nos ha constituido en una comunidad alternativa, en contraposición a los 
reinos de este mundo (cf. 11:15) y específicamente, como es característico 
en este libro, frente al Imperio Romano como sistema socio-político.5" La 

330 Ladd cita a J. W. Bowman 1955B:270. Según C. R. North (1962:610), para los profetas hebreos 
"el fin tendrá lugar dentro de la secuencia temporal de la historia ... se realizará en el mismo plano 
mundano". Esta caracterización general de la escatología hebrea no quita que una vertiente de la 
literatura apocalíptica llegó a ubicar la esperanza fuera de la historia conocida, aunque no 
necesariamente en el "cielo". Pero Jub 23.31, Enoc 102-2, TAser 6, TAbr 11-12. SabSal 1.12,16; 
4 Mac. 
331 Según Schüssler-Fiorenza (1985:81), en tiempos del Nuevo Testamento basileia significaba 
imperio, soberanía; desde tiempos de los macabeos significaría cada vez más "imperio mundial", 
y se lo usaría sin artículo ni más definición para el Imperio Romano (cf. StrB 1:183; Conzelmann 



2 2 2 A P O C A L I P S I S 

muerte de Cristo —se deduce de la doxología— ha forjado una nueva 
humanidad y ha creado una nueva utopía (cf. Yarbro Collins 1984:143). Por 
eso la visión escatológica de Juan acerca de una nueva sociedad justa y 
fraterna es auténticamente revolucionaria y subversiva respecto del statu quo 
imperialista de su época (y de la nuestra).332 

Otros factores confirman esta lectura realista del pasaje. Por una parte, 
la evidente referencia al éxodo como acontecimiento histórico favorece una 
interpretación paralela de lo dicho en Apocalipsis 4-5 y el resto de la obra. 
Como Abraham fue sacado de entre todas las naciones para formar una 
nación distinta (Gn 12:1-3), e Israel fue sacado de Egipto para constituir un 
pueblo nuevo y distinto, así también la Iglesia ha sido sacada de en medio 
de todas las naciones para constituir, frente a ellas, una comunidad 
alternativa, liberada, redimida y redentora. 

En segundo lugar, la forma "digno eres" (axios eí), que no aparece en 
ninguna de las doxologías de las escrituras hebreas, era la aclamación más 
típica de la corte del emperador.333 Al aplicar esa fórmula del culto imperial 
reiteradamente a Dios (4:11) y al Cordero (5:9, 12), Juan desafía abierta y 
directamente al poder imperial en nombre del poder del Señor de señores. 
Los primeros oyentes no hubieran perdido el mensaje subversivo de estas 
aclamaciones dirigidas al supremo rival del César. Con mucha razón J. 
Comblin (1969:151) describe este pasaje como una liturgia política contra 
el emperador, supuestamente semper victoricf. 5:5). 

iii. La adoración de la multitud angelical (5:11) 
Como majestuoso responsorio antifonal a la alabanza de los vivientes y los 

ancianos, repentinamente aparece un coro inmenso de ángeles que también 
adoran al Cordero. Es un impresionante salto cuantitativo: ¡de veintocho a 
millones de millones! (i.e., todos los ángeles; cf. Dn 7:10). La palabra miriades 
(traducida "millares") era el número más grande que conocían los griegos (cf. 
Nm 10:36; Dt. 33:2; Heb 12:22-23); en efecto significa "totalmente 
innumerable".334 

1969:108). 
132 La interpretación tradicional de estos términos suele espiritualizar este lenguaje en sentido 
apolítico, pero nada en el texto favorece esa lectura metafísica de los términos. Más bien, como 
hemos tratado de demostrar, todo el pensamiento apocalíptico apoya el sentido realista y 
sociopolítico del texto. 
333 Mounce (1977:147) cita el vere dignus con que se recibía al emperador. Según Stauffer 
(1956:228), en la fiesta de las Siete Colinas se aclamaba a Domiciano con "Tú sólo eres digno de 
tomar el imperio" (cf. 4:12). 
334 Puede notarse el efecto sonoro de estas frases en el griego: muriades muriadón kaijiliades 
jiliadón. Como técnica retórica, esa aliteración fonética hacía sentir la inmensidad y la majestad del 
coro angelical. 



L A V I S I Ó N D E L C O R D E R O ( 5 : 1 - 1 4 ) 
2 2 3 

Era una idea común en el judaismo y en el cristianismo primitivo que los 
ángeles acompañaran el culto de los hombres a Dios. La comunidad de Qumrán 
convocaba a los hijos de la luz a unir sus voces, desde la tierra, con los coros 
celestiales que adoraban constantemente al Señor.335 Por pequeño, frágil y 
aparentemente insignificante que sea nuestro culto —aun si no llegara a los 
veintiocho del "coro unido" de vivientes y ancianos— para Dios es hermoso 
y majestuoso, con el acompañamiento de todos los ángeles de la corte celestial. 

Toda esta incalculable multitud de ángeles aparece "alrededor del trono" 
(5:11). Este nuevo círculo concéntrico, y el siguiente que será toda la creación 
(5:13), rodea simétricamente el mismo eje que coordinaba a los vivientes y los 
ancianos. Con eso nos damos cuenta de que ese "trono establecido", que Juan 
vio al inicio de esta visión (4:2), resulta ser indiscutiblemente el centro y el 
punto de apoyo del universo entero.336 Y el Cordero comparte plenamente ese 
lugar céntrico con "el ocupante del trono". 

En contraste con la doxología de los vivientes y ancianos, que fue muy 
específica y tenía un solo tema, la adoración de los ángeles es tan amplia y 
englobante como la envergadura de la misma multitud de ellos. Los vivientes 
y ancianos alaban al Cordero por una sola virtud: es digno de tomar el libro y 
abrirlo, lo cual se fundamenta en la obra salvífica de Cristo. En cambio, los 
ángeles irrumpen en una explosión doxológica de siete atribuciones 
estrictamente divinas, asignadas con toda confianza y reverencia al "Cordero 
degollado", reconocido plenamente como Dios. 

Paralelo a la expansión en el número de los participantes (de cuatro a 
veinticuatro, a veintiocho, a millones), puede observarse un desarrollo continuo 
también en las doxologías. La primera, el Sanctus de los vivientes, tenía tres 
elementos: santidad, omnipotencia y eternidad (4 : 8).337 La segunda, de los 
ancianos, atribuye tres excelencias a Dios: gloria, honra y poder (4:11). La 
tercera interrumpe la tendencia creciente: con una muy significativa 
concentración cristológica, el "coro unido" alaba al Cordero por una sola 
virtud: es digno de abrir el libro (5:9s.). La cuarta doxología reasume el 
crescendo anterior y adora al Cordero inmolado en el conjunto más impactante 
y atrevido de toda esta visión (5:12).338 El autor acumula términos honoríficos 
y agota todos los recursos del lenguaje para ensalzar la incomparable gloria del 

335 Liturgia angelical, frag. 2. Llama la atención que no se mencionen ángeles en Ap 4, pero se unen 
a la adoración después de que el Cordero aparece (5:11). 
336 Cf. el cuadro de Juan van Eyck, "La adoración del Cordero", con la perfecta simetría de toda la 
humanidad y del universo entero alrededor del Cordero. 
317 A la vez, la alabanza de los vivientes se describe en 4:9 con tres términos: gloria, honra y acción 
de gracias. En seguida, la doxología de los ancianos retoma los dos primeros y coloca "poder" en 
lugar de eujaristía (4:11). 
338 Después 7:12 ofrecerá también una séptuple alabanza a Dios idéntica a 5:12, excepto por el orden 
y por la sustitución de "riqueza" (ploüton 5:12) por "acción de gracias" (,eujaristía 7:12). 



2 2 4 APOCALIPSIS 

Cordero, sobrepasando aun todas las anteriores alabanzas al ocupante del 
trono. 

No puede ser casualidad que Juan dedique aquí la doxología más extensa 
de esta visión precisamente al Cordero, ni tampoco que haya escogido la forma 
séptuple para expresar la plenitud de gloria de Jesucristo. Para Juan, siete es 
el número más grande de todos.339 Si el Cordero ostenta siete virtudes 
estrictamente divinas, es plenamente Dios. Es como decir que él es siete veces 
divino: en él no queda fuera nada de lo que es propio de Dios mismo.340 

Como bien señala R. H. Charles (1920 1:135), es evidente que los ángeles 
adoran al Cordero como Dios. Esto va un paso más adelante que la doxología 
de los vivientes y los ancianos, que postrados adoraban al Cordero por ser 
digno de abrir el libro, sin atribuirle específicamente la deidad. No debe 
escapársenos la gran fuerza dramática de este desarrollo y su sentido 
cristológico. En Apocalipsis 4 los vivientes y los ancianos proclaman sus 
respectivas doxologías "al que estaba sentado en el trono" (4:8-11), ante quien 
los veinticuatro ancianos se postran en adoración (4:10). Cuando el Cordero 
toma el libro, sin embargo, vuelven a postrarse, pero ahora no los veinticuatro 
sino los veintiocho juntos, y no ante el ocupante del trono sino ante el Cordero. 
Y en seguida una innumerable multitud de ángeles adora también al Cordero. 

Esto sorprende aún más cuando recordamos que un tema muy enfático del 
Apocalipsis es que la adoración se tributa sólo a Dios. En dos oportunidades 
cuando Juan en su visión intenta postrarse a los pies de un ángel éste se lo 
impide inmediatamente con su protesta: "Soy un siervo como tú ... adora sólo 
a Dios!" (19:10; 22:9). Pero aquí, en plena presencia del Todopoderoso 
Creador, la adoración parece "desviarse" (por expresarlo así) de Dios a ... ¡un 
Cordero! Y sin embargo, el ocupante del trono no se enoja, y dicha adoración 
no es considerada ni como blasfemia ni como idolatría. No podría quedar más 
dramáticamente claro que el Cordero es Dios, con la misma gloria y poder que 
tiene el Padre y plenamente digno de la misma adoración. 

En esta doxología aparece otra característica estructural típica de la simetría 
artística con que Juan organiza sus descripciones: cuando Juan registra un 
septenario, casi siempre los cuatro primeros elementos van muy unidos en una 
especie de "cuarteto" (cf. 6:1-8, cuatro caballos) y los últimos tres forman otro 
grupo aparte. Muchos autores han señalado que los siete atributos de 5:12 se 
dividen en un primer grupo de cuatro y un segundo grupo de tres. En primer 
lugar aparece una cuádruple declaración de la soberanía y la sabiduría del 

339 Por ejemplo, los cuatro vivientes están "llenos de ojos" (4:6, 8) pero el Cordero tiene siete ojos 
(5:6). En la numerología simbólica del lenguaje apocalíptico, siete es más que ocho o más que 
ochocientos. 
340 Puede ser significativo también que en 5:12 las siete excelencias del Cordero se integran entre 
sí por la presencia de un solo artículo femenino singular que las antecede (ten, aun cuando el 
segundo atributo es masculino). Parece una manera de decir que las virtudes del Cordero son siete 
pero a la vez una (cf. Bartina 1967:682). 



L A v i s i ó n DEL C O R D E R O ( 5 : 1 - 1 4 ) 2 2 5 

Cordero (poder, riquezas, sabiduría, fortaleza), plenamente al nivel de atributos 
divinos. En segundo término sigue una triple descripción de la adoración que 
le rinde la multitud de ángeles (honra, gloria, alabanza). 

A todas las excelencias divinas mencionadas anteriormente (poder 4:11; 
gloria 4:9, 11; honra 4:9, 11; eujaristía 4:9), 5:12 añade cuatro muy 
importantes: riqueza (ploütos), sabiduría (sofia), fuerza (isjus) y bendición (o 
alabanza: eulogia). Doxologías parecidas a 5:12 aparecen en la bendición final 
de David (según 1 Cr 29:10-12) y en Daniel 7:14,27 (cf. 2:20), aunque nunca 
con la fórmula "digno eres" que parece venir más bien de la corte imperial. 
Swete (1951:83), Morris (1977:118) y otros han señalado que todas estas 
cualidades se atribuyen a Cristo también en otros pasajes del Nuevo 
Testamento. 

LA BIBLIA: 

UN LIBRO SORPRENDENTEMENTE MATERIALISTA 

En una frase muchas veces citada, el teólogo y arzobispo anglicano 
William Temple afirmó que el cristianismo es la religión más materialista que 
ha existido. Temple señaló el concepto bíblico de la creación (¡es buena!), 
la encarnación y la resurrección del cuerpo, entre otras enseñanzas 
cristianas. En esa misma línea de realismo profético y materialismo hebreo 
cabe el libro del Apocalipsis y específicamente los himnos de los capítulos 
4 y 5. 

La pléyade de atribuciones del Cordero en 5:12 tiene un sentido más que 
retórico o vagamente genérico. Deben tomarse en un sentido bastante 
específico y concreto, como expresión de la amplitud integral de las glorias 
del Señor. Lo que más se destaca es la dimensión política, como toma de 
poder (dunamis 4:11; 5:11; isjun 5:11; kratos 5:13). Como Señor de la 
historia, el Cordero es digno de abrir el rollo (5:9) y tomar en sus manos la 
dirección del proceso histórico (cf. 11:14-26). Junto con los suyos, reinará 
sobre la tierra (5:10; 20:4, 6; 22:5). 

Todo el libro del Apocalipsis tiene un marcadísimo énfasis en las 
realidades económicas del Imperio Romano.34' La doxología de 5:12 incluye 
muy concisamente una cristología de los bienes materiales: el Cordero es 
digno de toda riqueza (ploütos) porque nos ha comprado (agorazó 5:9) con 
su sangre. Yarbro Collins (1984:150) señala que el Apocalipsis, lejos de 
rechazar con actitudes "espirituales" la riqueza material, la afirma muy 

Cf. Stam 1978/1979 "El Apocalipsis y el imperialismo"; ver especialmente Ap 6'5-6- 1316-18" 
17:2; 18:11-18. 



2 2 6 APOCALIPSIS 

positivamente.342 A lo que se opone muy vehementemente es a la riqueza 
mal ganada y mal distribuida. Bajo el imperialismo, ayer y hoy, la riqueza 
está prostituida (Ap 17). En el Reino de Dios, los reyes de las naciones 
llevarán "el esplendor y la riqueza" de sus pueblos (21:24-26, NBE; "el 
esplendor y los tesoros" BJ) a los pies del Cordero para el disfrute socializado 
de la nueva comunidad. Los atributos de honra y gloria (timen kai cloxan) en 
5:12 (cf. 4:9, 11; 5:13) son los mismos que se usan en sentido económico en 
21:24-26. . 

El tercer atributo en la doxología séptuple de 5:12 es sofia (cf. 7:12): al 
Cordero le pertenece toda la sabiduría y el conocimiento. Cristo es el Señor 
de la vida intelectual y estética. El Cordero es el Logos en quien toda verdad 
y toda belleza encuentran su coherencia: 

Glorioso Cristo, Rey de lo Creado, 
hombre y Dios, te doy loor... 
De tierra y cielo toda la hermosura 
se muestra en Cristo, mi Señor; 
nadie merece, cual Jesucristo, 
nuestra alabanza y nuestro amor. 

iv. La adoración de la creación entera (5:13) 
Con el versículo 13 llegamos al último de los círculos concéntricos que 

resulta ser nada menos que todo el universo. Ahora todo lo existente llena el 
escenario, siempre alrededor del trono. Nada de lo que hay queda fuera de la 
visión final; no habría dónde meterlo. Aun sobrepasa la envergadura del 
desafío del ángel fuerte (5:2; 5:13 añade "el mar"). Antes, sin el Cordero, no 
había nadie, ni en el cielo ni en la tierra ni entre los muertos, que pudiera abrir 
el libro. Ahora, ante el Cordero, toda la creación en el cielo, la tierra, bajo la 
tierra y en el mar alaba al Cordero que pudo asumir el reto del ángel fuerte y 
tomar la dirección de la historia. 

En esta última alabanza cósmica predomina el cuatro, número de la 
naturaleza (cuatro puntos cardinales, cuatro vientos, cuatro temporadas del año, 
etc.). La creación entera, en sus cuatro esferas (cielo, tierra, bajo la tierra y 
mar), se une integralmente en alabanza al Creador y al Cordero inmolado.343 

De manera consecuente y simétrica, la alabanza cósmica también se articula en 
cuatro elementos: la alabanza (eulogia), la honra (timé), la gloria (doxa) y el 
poder (kratos, poder activo, Swete 1951:84). Todos éstos ya habían resonado 
en las doxologías anteriores, pero ahora reciben un significado especial: en 

542 El "materialismo" del Apocalipsis fue una de las razones esgrimadas para oponerse asu inclusión 
en el canon. 
543 El pensamiento antiguo también hablaba de los cuatro elementos de la naturaleza: aire, tuego, 
agua y tierra (Ford 1975:95). 



L A v i s i ó n DEL C O R D E R O ( 5 : 1 - 1 4 ) 2 2 7 

primer lugar, por expresar la adoración del universo entero, reconfirmado en 
su estructura cuádruple; en segundo lugar, porque estas cualidades se atribuyen 
al Creador y al Cordero juntos; en tercer lugar, porque se las atribuyen "por los 
siglos de los siglos" (cf. 4:10). Como el Creador es eterno (el "yo soy", 4:8; cf. 
1:5), el Cordero y su victoria redentora son también eternos y universales. 

Aunque la frase "debajo de la tierra" podría referirse a muchos fenómenos 
naturales subterráneos, casi todos los comentaristas concuerdan en aplicarla 
específicamente a los muertos. Lo celestial como lo terrestre, lo angelical y lo 
humano, los vivos y los muertos: todos se unen en el gran coro final (cf. Fil 
2:9-11). Aquí, nos dice Karl Barth, "se unen de profanáis con in excelsis" 
(ChurchDog 3/3:476). Para expresarlo en palabras de Pablo, "ni la muerte ni 
la vida, ni los ángeles ni los demonios ... ni lo alto ni lo profundo, ni cosa 
alguna en toda la creación" (Ro 8:38-39) quedará fuera de la alabanza cósmica 
concluyente. 

Aquí descubrimos una verdad de extraordinaria importancia: el universo 
entero tiene una finalidad doxológica. El fin primordial de todo lo existente, y 
no sólo de la humanidad, es "glorificar a Dios y gozar de él para siempre" 
(Catecismo de Westminster). El pasaje expresa, en un lenguaje poético y 
litúrgico, la misma verdad de Colosenses 1:20: la muerte de Jesucristo en la 
cruz ha reconciliado a todo el cosmos. El propósito eterno de Dios es 
recapitular el universo (tapanto) doxológicamente en Cristo (Ef 1:10) hasta 
que él sea todo y en todos (Col 3:11). 

PARA HACER FRENTE A LA REALIDAD, 

NECESITAMOS UNA TEOLOGÍA DE LA CREACIÓN 

Cuando Juan, el "prisionero de conciencia" en la isla de Patmos, escribe 
su mensaje de consolación y resistencia a las iglesias de Asia Menor, inicia 
su largo mensaje y lo enfoca hasta el final de una manera sorprendente. En 
ningún momento promete que las amenazas pronto terminarían y mucho 
menos que en seguida Cristo vendría a "raptarlos" de las tribulaciones. Más 
bien, en los capítulos introductorios (1-5), enfoca enfáticamente las dos 
necesidades más urgentes de la comunidad: una visión clara de su Dios 
(1:13-18; 4:1-14), y una teología profunda y rica de la creación y de la vida 
(3:14; 4:3, 6-8, 11; 5:13). 

Es obvia (aunque muchas veces olvidada) la urgente necesidad de una 
visión clara y grandiosa de Dios antes de poder confrontar las crisis de la 
historia. Menos obvia es la importancia de una teología de la creación. Pero 
el hecho es que Juan lo destaca en la introducción a su mensaje profético 
como otro requisito indispensable para un enfoque cristiano de la historia 
humana, sus luchas y riesgos. En toda la Biblia la creación es el presupuesto 



2 2 8 APOCALIPSIS 

constante de la salvación y la soberanía histórica y cósmica de Dios.344 Antes 
de ver al dragón, Juan tenía que fijar su mirada en el trono que reina sobre 
el universo, el arco iris que signa toda la creación bajo la señal de la gracia 
divina, y el cuarteto de la vida que rodea el trono (4:3, 6-8). Antes de 
escuchar la seductora "voz del dragón" (13:11), Juan tenía que sentir vibrar 
su alma con las resonancias de la incesante alabanza del león, el buey, el 
hombre y el águila (4:9) y saber que el Creador es digno de toda alabanza 
(4:11). Es más: le era necesario enfocar bien toda esa teología de la creación, 
antes de contemplar al Cordero que nos trae la redención y antes de 
atreverse a mirar de frente a los enemigos del Creador y del Cordero. 

v. El amén de los vivientes (5:14) 
En un nuevo viraje sorpresivo, pero de ninguna manera contrario al climax 

del pasaje, el horizonte que venía en constante expansión de repente se reduce 
drásticamente para volver a su punto de partida original. Es como si la multitud 
de ángeles y el universo vibrante de vida desaparecieran repentinamente, y 
quedáramos viendo sólo el trono con sus inmediatos círculos de adoradores, 
igual que al principio (4:4-11). 

La selección de los vivientes para este amén final es doblemente apropiada. 
En primer lugar, ellos iniciaron toda la liturgia con su recurrente Sanctus (4:8), 
y corresponde muy simétricamente que ahora cierren el ciclo con su amén. En 
segundo lugar, como representantes de la creación y la vida en sus múltiples 
manifestaciones, nadie mejor que ellos para responder antifonalmente a la 
majestuosa doxología de la creación entera. Después de la poderosa catarata 
de títulos honoríficos y atributos divinos, este maravillosamente simpático 
cuarteto responde con una sola palabra: "¡Amén!" E igual que antes (4:9-10), 
los veinticuatro ancianos secundan la iniciativa doxológica de ellos, de la 
misma manera de siempre: ¡postrándose! Eso constituye, en acción simbólica 
no verbal, el "amén" de los veinticuatro ancianos. 

En este magistral toque final vemos nuevamente el genio literario del autor 
y la magistral simetría de su construcción artística. Lejos de ser un último 
formalismo o un pueril anticlímax posterior a tan majestuoso desarrollo de la 
liturgia, el amén de los vivientes y la postración de los ancianos parece estar 
en equiponderancia perfecta con todo lo anterior. Después del crescendo de 
aclamaciones que venían acumulándose, ahora una sola palabra lleva un peso 
teológico y una fuerza dramática plenamente apropiados a la ocasión. En 
contraste con la frivolidad con que hoy día se lanza un "amén" sin siquiera 
pensar, en la gran culminación de esta extensa visión el amén no sólo confirma 

M4 Ver Stam 1995; cf. 1992A. 



L A VISIÓN DEL C O R D E R O ( 5 : 1 - 1 4 ) 2 2 9 

dignamente toda la adoración sino también compromete la vida misma de los 
adoradores.345 

La palabra "amén" viene del verbo hebreo AáMaN que tiene el sentido 
básico de "ser firme, tener constancia" y "apuntalar". Todo el pueblo de Israel 
ratificaba la alianza con un solemne amén (Jer 11:3-7; cf. Neh 5:7-13). Su uso 
más común y aparentemente más antiguo era como confirmación de un 
juramento o una maldición (Nm 5:22; Dt 27:15-26: doce veces).346 

Tardíamente comenzó a usarse para la adhesión a una alabanza o doxología 
(Neh 8:6; 1 Cr 16:36). 

De hecho, "amén" bien puede traducirse en términos modernos con "así me 
comprometo" (BPL), de la misma manera en que Jesucristo, el "amén" de Dios 
(Ap 3:14; 2 Co 1:20), "se santificó" por nosotros (Jn 17:19) para ser obediente 
hasta la muerte (Jn 13:1; Fil 2 : 8).347 Un equivalente hoy día sería el solemne y 
vinculante "sí" de los contrayentes nupciales ("y por lo tanto empeño mi 
palabra y fe"), la firma de un contrato o una declaración legal jurada. 
Bíblicamente, Dios mismo es siempre testigo del amén y, por eso, un "amén" 
ligero, que no se respaldaba con la vida y la acción, traía como consecuencia 
el castigo divino (Jer 11:3). 

CÓMO DECIR "AMÉN" CRISTIANAMENTE 
Los rabinos enseñaban que quien decía amén rectamente recibiría de 

Dios una rica recompensa (Coenen 1:108). Pablo insiste también en que el 
amén tiene que ser coherente e inteligente (1 Co 14:15s.). No se puede decir 
amén a lo que no se ha entendido.348 Sería contradictorio e inconcebible que 
se dijera "amén" por pura rutina, sin ni siquiera haber entendido lo dicho. 
Dada la inmensa solemnidad del "amén", es claro que pronunciarlo ligera y 
frivolamente es sacrilegio. 

Un amén verdaderamente cristiano y evangélico es una confesión firme 
de que Jesucristo es el "sí" y el "amén" de Dios hacia nosotros, y nuestra 
inclaudicable decisión de vivir y actuar en la misma firmeza (2 Co 1:17-20). 

345 El significado litúrgico del "amén" aumenta la solemnidad y la seriedad de lo pronunciado por 
los vivientes. Además de su uso tardío en el Antiguo Testamento, el "amén" litúrgico fue usado en 
la sinagoga (aunque no en el templo) y en el primitivo culto cristiano. Gregory Dix (1945:130) 
comenta que la segunda generación cristiana intentó sustituir amén con alétheia (verdad) y otras 
alternativas, pero éstas carecían de la extraordinaria fuerza afirmativa de "amén" y no pudieron 
reemplazarlo. 
34< DTMATian- Coenen 1:108: NIDOTTYMli- Anchor I:184ss. 
347 En este texto, el "santificarse" de Jesús no puede significar apartarse del pecado; significa "me 
separo, me comprometo hasta la muerte" por ellos. 
348En sus comentarios sobre Nm 5:22, el juramento de la mujer acusada de adulterio, los rabinos 
insistían en la necesidad de leerle las amonestaciones en el lenguaje que ella entendiese, para que 
pudiera contestar amén (SNm "12 a N m 5:19; Coenen 1:108). 



2 3 0 APOCALIPSIS 

El amén con que termina toda adoración auténtica es infinitamente más que 
un sentimental "¡Ay qué lindo!" Es nuestro decisivo "sí" al "sí" que ha 
pronunciado Dios en Jesucristo. En Cristo Dios afirma su amor a nosotros, y 
nuestro "amén" afirma nuestro amor hacia él y hacia los demás (1 Jn 4:19 BJ). 
En Jesucristo Dios afirma nuestro valor y nuestra salvación, y con nuestro 
"amén" afirmamos la entrega total de nuestra vida a él. El "amén" sella el 
pacto fiel entre Dios y nosotros, en toda nuestra vida y aun hasta la muerte. 
Evangélicamente el amén significa vivir afirmativa y eucarísticamente desde 
la infinita gracia de Dios en Jesucristo (Col 3:15-17; 1 Ts 5:16-22). 

Cuando el barbero de Martín Lutero, el maestro Pedro, le hizo muchas 
preguntas sobre la oración, Lutero decidió escribirle un librito muy pastoral, 
intitulado "Para mi barbero, una manera simple de orar". Cuando llegó al 
amén final de la oración dominical, Lutero escribió estas bellas palabras para 
su barbero: 

F i n a l m e n t e , no ta b i en es to : s i e m p r e d e b e s dec i r e l a m é n b ien fuer te , sin 
d u d a r n u n c a q u e Dios está e s c u c h á n d o t e c o n toda su grac ia y d i c i e n d o 
"sí" a tu o r a c i ó n . R e c u e r d a q u e no es tás ah í solo, de rodi l las o de pie, 
s ino q u e t o d a l a c r i s t i andad , t o d o s los cr i s t ianos d e v o t o s , es tán p resen tes 
ah í c o n t i g o y tú c o n el los , en u n a so la y u n á n i m e o r a c i ó n u n i d a q u e 
Dios no p u e d e de n i n g u n a m a n e r a deso í r . Y n u n c a d e j e s tu o r a c i ón sin 
h a b e r d i c h o o p e n s a d o : "Ahí, pues , es ta o r a c i ó n ha s ido e s c u c h a d a por 
Dios : e s to lo sé c o n t o d a s e g u r i d a d . Eso es lo q u e s ignif ica *amén" ' 
(c i t ado John W. D o b e r s t e i n , e d . s . f . :443s) . 

Estos dos capítulos han sido riquísimos en modelos de culto y adoración, 
y su soprendente conclusión nos muestra también cómo debe terminar el 
culto. A fin de cuentas, lo más importante no son ni los graneles números ni 
las muchas palabras: ¡el culto más glorioso en toda la Biblia termina con 
apenas cuatro participantes que pronuncian una sola palabra! Los cuatro 
vivientes nos enseñan que todo culto verdadero termina con un amén que 
consiste en nuestra vida entera dedicada al Señor. Y en forma paralela, los 
veinticuatro ancianos nos enseñan que los verdaderos adoradores terminan 
de rodillas delante del ocupante del trono y del Cordero. Su gesto litúrgico, 
en un silencio profundo, ratifica el lacónico amén de sus colegas. Nuestro 
culto debe terminar de rodillas, y nuestra vida entera debe ser nuestro amén. 



BIBLIOGRAFIA 

Ackroyd, P. R. y C. F. Evans, eds. 
1970 Cambridge History ofthe Bible, Cambridge University Press, 

Cambridge. 

Alford, Henry 
1958 The Greek NT, Moody Press, Chicago. 

Alio, E. B. 
1921 L'Apocalypse de St Jean, Etudes Bibliques, Paris. 

Alonso Schókel, L. y J. L. Sicre Díaz 
1980 Profetas, Cristiandad, Madrid, 2 tomos. 

Arndt, William F. y F. W. Gingrich 
1957 A Greek-English Lexicón of the New Testament, University 

of Chicago Press y Cambridge University Press. 

Aulen, Gustaf 
1970 Cris tus Víctor, S.P.C.K., Londres. 

Aune, David 
1983A Prophecy in Early Christianity, Eerdmans, Grand Rapids. 
1983B "The Influences of Román Imperial Court Ceremonial on the 

Apocalipsis of John", Papers of the Chicago Society of 
Biblical Research, n.28:5-25. 

1992 " Worship", en D. Friedmann ed., Anchor Bible Dictionary, 
Doubleday, Nueva York, 6:973-89. 

1997 Revelation 1-5, Word, Dallas. 

Barbaglio G. y S. Dianich 
1982 Nuevo diccionario de teología, Cristiandad, Madrid, 2 tomos. 

Barclay, William 
1955 A New Testament Wordbook, SCM Press, Londres. 
1974 El Evangelio según Marcos, La Aurora, BuenosAires. 
1975 Letters to the'Seven Churches, SCM Press, Londres. 
1977 (ing. 1976) El Apocalipsis, La Aurora, Buenos Aires. 

Barrett C. K. 
1956 (1961) The New Testament Background, Harper, Nueva 

York. 



2 3 2 APOCALIPSIS 

Barth, Karl 
1936-69 Church Dogmatics, T & T Clark, Edimburgo, 13 tomos, 

(1/1 a IV/4) 

Bartina, Sebastián 
1967 "Apocalipsis de San Juan", en La Sagrada Escritura, 

B.A.C., Madrid, 111:571-865. 

Bauckham, Richard 
1993A The Climax ofProphecy, T&T Clark, Edimburgo. 
1993B The Theology of the Book of Revelation, Cambridge 

University Press, Cambridge. 

Beale, G. K. 
1994 "The Use of the Oíd Testament in Revelation", en The 

Right Doctrine from the Wrong Texis, Baker, Grand Rapids, 
pp. 257-276. 

Beasley-Murray, G. R. 
1978 "Apocalipsis", en Nuevo comentario bíblico, D. Guthrie 

y J. A. Motyer, eds., Casa Bautista de Publicaciones, El 
Paso, Texas. 

1974 Revelation, Eerdmans, Grand Rapids. 

Beck, H. F. 
1962 "Incense" (2:697-698) y "Frankincense" (2:324-325), en 

Interpreter's Dictionary of the Bible, Abingdon, Nashville. 

Beckwith, Isbon T. 
1967 (1919 Macmillan) The Apocalipsis of John, Baker, Grand 

Rapids. 

Bethge, Eberhard 
1970 Dietrich Bonhoeffer: teólogo cristiano, hombre actual, 

Decleé de Brouwer, Bilbao. 

Black, Matthew y H. H. Rowley, eds. 
1962 Peake's Commentay on the Bible, Thomas Nelson, Londres. 

Blaiklock, E. M. 
s.f. The Seven Churches, Marshall, Morgan & Scott, Londres. 

Boer, Harry 
1961 Pentecost and Missions, Eerdmans, Grand Rapids. 

Boesak, Alan 
1987 Comfort and Promise, Westminster, Filadelfia. 



BIBLIOGRAFÍA 
23 7 

Bonhoeffer, Dietrich 
1965 No Rusty Sword, Harper, Nueva York. 
1968 El precio de la gracia, Sigúeme, Salamanca. 

Bonnard, Pierre 
1976 Evangelio según San Mateo, Cristiandad, Madrid. 

Boring, M. Eugene 
1989 Revelation, John Knox Press, Louisville. 

Bosch, David 
1991 Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of 

Mission, Orbis, Maryknoll, N.Y. Hay traducción castellana: 
Misión en transformación, Nueva Creación, 1999. 

Botterweck, G. J. y Helmer Ringgren 
1974-77 Theological Dictionary of the Oíd Testament, Eerdmans, 

Grand Rapids (8 tomos hasta 1998). 

Bowman, John W. 
195 5A The Drama of the Dook of Revelation, Westminster Press, 

Filadelfia. 
1955B Prophetic Realism and the Cospel, Westminster Press, 

Filadelfia. 

Bratcher, Robert G. 
1984 A Translator's Cuide to the Revelation lo John, United 

Bible Society, Londres. 

Bromiley, Geoffrey, ed. 
1979-88 International Standard Bible Encyclopedia, Eerdmans, 

Grand Rapids, 4 tomos. 
1992 "Persecute, Persecution", en Anchor Bible Dictionaty, 

D. Freedman ed., Doubleday, Nueva York, 111:771-774. 

Brown, Colin, ed. 
1992-96 New International Dictionary ofNew Testament Theology, 

Zondervan, Grand Rapids, 4 tomos-. 

Brown, Raymond 
1966 The Cospel According to John, Doubleday, Nueva York. 
1972 (ed.) Comentario Bíblico San Jerónimo, Cristiandad, 

Madrid, 1972, 5 tomos. 

Brown, Francis, S. R. Driver y C. A. Briggs 
1907-52/1 Hebrew and English Lexicón of the Oíd Testament, 

Clarendon Press, Oxford. 



231 APOCALIPSIS 

Bruce, F. F. „, , , 
1961 Defensa apostólica del evangelio, Certeza, Cordoba. 
1969 "The Revelation of John", en G. C. D. Howley, ed., 

A New Testament Commentaiy, Pickering & Ingles, 
Londres. 

1983 The Gospel of John, Eerdmans, Grand Rapids. 

Brueggemann, Walter 
1977 The Land, Fortress Press, Filadelfia. 

Brütsch, Charles 
1966 La Clarté de L 'Apocalypse, Labor et Fides, Ginebra. 

Buttrick, George A., ed. 
1952-57 Interpreter's Dictionary o/ the Bible, Abmgdon, Nueva 

York, 12 tomos. 

Caird, G. B. n „ ,Kr 
1966 The Revelation ofSt. John the Divine, Harper & Row, Nueva 

York. 

Canfield, León H . , , . , , • 
1913 The Early Persecution of the Christians, Columbia Umversity 

Press, Nueva York. 

Case, Shirley Jackson 
1919 The Revelation of John, University of Chicago Press, 

Chicago. 

Cerfaux, Lucien y J. Cambier 
1966 El Apocalipsis de San Juan leído a los cristianos, Ediciones 

Fax, Madrid. 

Charles, R. H. „ , 
1920 The Revelation of St John, T&T Clark, Edimburgo, Vol. 

1:1920 yl965; Vol. II, 1920 yl980. 

Charlesworth, James H. 
1981 (1976) ThePseudepigraphaandModern Research, Scholars 

Press, Chico, California. 
1983 (ed.) The Oíd Testament Pseudepigrapha, Doubleday, 

Nueva York, 2 tomos. 

Charlesworth, M. P. 
1954 "Efeso", en Cambridge Ancient History, Cambridge 

University Press, Cambridge, Vol. xi, p. 39. 



BIBLIOGRAFÍA 
23 7 

Cochrane, C. N. 
1949 Cristianismo y cultura clásica, Fondo de Cultura 

Económica, México. 

Coenen, Lothar, Erich Beyreuther, Hans Bietenhard 
1980-85 Diccionario teológico del Nuevo Testamento, Sigúeme, 

Salamanca, 4 tomos. 

Collins, J. J. 
1990 "The Apocalypse", en New San Jerónimo, Prentice Hall, 

Englewood Cliffs. 
1987 The Apocalyptic Imagination, Crossroad Press, Nueva York. 

Comblin, José 
1969 Cristo en el Apocalipsis, Herder, Barcelona. 

Contreras Molina, Feo. 
1990 "El Apocalipsis", en José Cervantes el al, El mensaje del 

Nuevo Testamento, Sigúeme, Madrid (Vol.9,pp. 137-259). 

Conzelmann, Hans 
1969 An Outline of the Theology of the New Testament, SCM, 

Londres. 

Court, John M. 
1979 Myth and History in the Book of Revelation, John Knox, 

Atlanta. 

Cullmann, Oscar 
1961 El Estado en el Nuevo Testamento, Taurus, Madrid. 
1961 "Eschatology and Mission in the New Testament", en 

The Theology of the Christian Mission, Gerald Anderson 
ed., McGraw, Nueva York, pp. 42-54; 

1964 En W.D. Davies y D. Daube, The Background of the New 
Testament and its Eschatology, Cambridge University Press 
pp. 409-421. 

Davis, Charles 
1967 A Question of Conscience, Hodder & Stoughton, Londres. 

de la Maisonnueve, Dominique 
1985 Parábolas rabínicas, Verbo Divino, Estella, Navarra. 

de Vaux, Roland 
1985 Instituciones del Antiguo Israel, Herder, Barcelona. 

Deissmann, Adolf 
1903 Bible Studies, T&T Clark, Edimburgo. 
1960 Lightfrom the Ancient East, Hodder & Stoughton, Londres. 



2 3 6 APOCALIPSIS 

Diez Macho, Alejandro . . 
1984 Apócrifos del Antiguo Testamento, Cristiandad, Madrid, 

5 tomos. 

Dix, G . H . ^ ^ ^ ^ ^ ^ Liturgy, Adam & Charles Black, Londres. 

Doberstein, John W., ed. 
s.f. Minister's Prayer Book, Muehlenberg Press, Filadelfia. 

Dodd, C. H. , ^ . . , , 
1978A La tradición histórica en el cuarto Evangelio, Cristiandad, 

Madrid. 
1978B Interpretación del cuarto evangelio, Cristiandad, Madrid. 

Durant, Will ,, , 
1944 Caesar and Christ, Simón & Schuster, Nueva York. 

Dyrness, William 
1990 Learning from Third World Theology, Zondervan, Grand 

Rapids. 

Efird, James E. 
1988 Cómo interpretar la Biblia, CUPSA, México. 

Ellacuría, Ignacio y Jon Sobrino 
1993 Mysterium Liberationis, U.C.A., San Salvador. 

Ellcr, Vernard 
1991 El Apocalipsis: El libro más revelador de la Biblia, Semilla, 

Guatemala. 

Ellul, Jacques 
1977 Apocalypse, Seabury Press, Nueva York. 
1972 The Politics of God and the Politics of Man, Eerdmans, 

Grand Rapids. 

Elwell, Walter, ed. 
1996 Evangelical Dictionaiy of Biblical Theology, Baker, Grand 

Rapids. 

Ewing, Ward . 
1990 The Power ofthe Lamb, Cowley Publications, Cambridge, 

Mass. 

Farrer, Austin 
1949 A Rebirth of Images, Dacre Press, Westminster. 
1964 The Revelation ofSt. John the Divine, Clarendon, Oxford. 



BIBLIOGRAFÍA 2 3 7 

Fee, Gordon 
1983 "Exegeting the Book of Revelation", en New Testament 

Exegesis, Westminster, Filadelfia, pp.42-44. 

Finley, M. I. 
1974 La economía de la antigüedad, Fondo de Cultura Económica, 

México. 

Finnegan, Jaclc 
1949 Light from the Ancient Past, Princeton University Press, 

Princeton. 

Fitzmyer, Joseph A. 
1981 The Cospel According to Luke, Doubleday, Garden City. 
1985 El Evangelio según Lucas, Cristiandad, Madrid, 2 tomos. 

Floristán, Casiano y Juan-José Tamayo 
1983 Conceptos fundamentales de Pastoral, Cristiandad, Madrid. 

Ford, J. Massyngbaerde 
1975 Revelation, Doubleday, Garden City. 

Foulkes, Ricardo 
1989 El Apocalipsis, Nueva Creación, Buenos Aires. 

Freedman, David Noel, ed. 
1992 Anchor Bible Dictionary, Doubleday, Nueva York, 6 tomos. 

García Cordero, Maximiliano 
1962 El libro de los siete sellos, San Esteban, Salamanca. 

García Martínez, Florentino 
1996 The DeadSea Scrolls Translated, Eerdmans, Grand Rapids. 
1992 Textos Je Qumran, Trotta, Madrid. 

Geffre, Claude 
1984 El cristianismo ante el riesgo de la interpretación, 

Cristiandad, Madrid. 

George, Augustin y Pierre Grelot 
1983 Introducción crítica al Nuevo Testamento, Herder, Barcelona. 

Glasson, T. F. 
1965 The Revelation of John, Cambridge Bible Commentary, 

Cambridge University Press, Cambridge. 

Glover, T. R. 
1909 The Conflict of Religions in the Early Román Empire, 

Beacon, Boston. 



2 3 8 APOCALIPSIS 

González, Justo A. 
1978 La era de los gigantes, Caribe, Miami. 

González Ruiz, José María 
1976 "El Apocalipsis", en Comentarios a la Biblia litúrgica, 

Paulinas, Marova, 11:2125-2162. 
1987 El Apocalipsis de Juan, Cristiandad, Madrid. 
1989 El Apocalipsis, Colegio Mayor Chaminade, Madrid. 

Gorgulho, Freí, G. S. Anderson y Ana Flora 
Nao tenham medo: Apocalipse, Ed. Paulinas, Sao Paulo. 

"The Economic Background of the New Testament", en W. 
D. Davies y D. Daube, The Background of the New 
Testament and its Eschatology, Cambridge Univesrsity 
Press, Cambridge, pp.96-114. 

"Ejnperor Worship", en Interpreter's Dictionary of the 
Bible, Abingdon, Nueva York, 2:98-100; "Román Empire", 
ib Id 4:183-189; "Román Religión", ib id, pp. 109-112. 
Augustus to Constantine, Harper & Row, Nueva York. 

"Apocalíptica", en Karl Rahner, ed., Sacramentum Mundi, 
Herder, Barcelona, 1:326-328. 

Guthrie, D. y J. A. Motyer 
1978 Nuevo comentario bíblico, Casa Bautista de Publicaciones, 

El Paso, Texas. 

Hanson, P. D. 
1976 (ed.) Interpreter's Dictionary of the Bible Supplement, 

Abingdon, Nueva York. Ver P. Hanson, "Apocalypse 
Genre" (pp. 27ss.) y "Apocalypticism" (pp. 28-34). 

1983 (1979/1983) The Dawn of Apocalypse, Fortress Press, 
Filadelfia. 

Harrison, Everett 
1985 Diccionario de teología, TELL, Grand Rapids. 

Hastings, James, et al 
1899-1904 Diccionary of the Bible, T. & T. Clark, Edimburgo y 

Nueva York, 4 tomos. 

Hendriksen, William 
1984 Más que vencedores, TELL, Grand Rapids. 

1978 

Grant, F. C. 
1964 

Grant, R. M. 
1962 

1970 

Grelot, Pierre 
1982 



BIBLIOGRAFÍA 23 7 

Hill, David 

1972 Gospel of Matthew, Eerdmans, Grand Rapids. 

Homo, León 

1936 El Imperio Romano, Espasa-Calpe, Madrid. 

Hough, Lynn 
1957 "Apoealypse: Exposition", en Interpreter's Bible, Abingdon, 

Nueva York, XIL366-551; "Apocalipsis: Message", ibíd 
XII:551-613. 

Ironside, H. A. 
1919 Lectures on the Book of Revelation, Loizeaux, Nueva 

York. 

Jenni, Ernst y Claus Westermann 
1978 Diccionario teológico manual del Antiguo Testamento, 

Cristiandad, Madrid, 2 tomos. 

Jeremías, Joachim 
1977 Jerusalén en tiempos de Jesús, Cristiandad, Madrid. 

Jones, Brian 
1979 Domitian and Senatorial Order, American Philosophical 

Society, Filadelfia. 

Josefo, Flavio 
1987 The Works of Josephus, trans. William Whiston, 

Hendrickson, Peabody. 
1986 Antigüedades de los judíos, CLIE, Barcelona, 2 tomos. 
1988 La guerra de los judíos, CLIE, Barcelona, 2 tomos. 

Kiddle, Martin 
1940 The Revelation of St John, Harper, Nueva York. 

Kierkegaard, Sóren 
1944 Attack Upon Christendom, Beacon Press, Boston. 
1959 (1847) Mi punto de vista, Aguilar, Buenos Aires. 
1979 (1846) La pureza de corazón es querer una sola cosa, La 

Aurora, Buenos Aires. 

Kittel, Gerhard, ed. 
1964 Theological Dictionary of the New Testament, Eerdmans, 

Grand Rapids, 10 tomos. 

Koester, Helmut, ed. 
1994 Ephesus Metrópolis of Asia, Trinity Press, Valley Forge. 



2 4 0 APOCALIPSIS 

Kiayblll'jI
9 ^lS°\íperíaiCultandCommerceinJohn'sApocafypse,Sheíf\e\á 

Academic Press, Sheffield. 

Kung, H ™ ^ Sinceridad y veracidad: en torno al futuro de la Iglesia, 
Herder, Barcelona. 

Ladd, George E. ^ ^ gn E F H arrison y G.W. Bromiley eds., 

Baker's Dictionciry of Theology, Baker, Grand Rapids, pp. 
52-54. 

1963 Jesús Christ and History, Inter-Varsity Press, Chicago. 
1974A El Evangelio del Reino, Caribe, Miami. 
1974B The Presence ofthe Future, Eerdmans, Grand Rapids. 
1978 El Apocalipsis de Juan, Caribe, Miami. 
1988 "Revelation, Book o f , en G. Bromiley ed., International 

Standard Bible Encyclopedia, Eerdmans, Grand Rapids, 
IV: 171-177. 

Lapple, Alfred . 
1971 El Apocalipsis de San Juan, Paulinas, Madrid. 

Lazcai, R o ^ t o ^ Maeslw de flores: Reflexiones íntimas sobre la poesía 
"El Cristo de Velázquez" de Miguel de Unamuno, Caribe, 
Miam i. 

Leipoldt, J. y W. Grundmann . 
1973 El mundo del Nuevo Testamento, Cristiandad, Madrid. 

Léon-Dufour, Xavier 
1965 Vocabulario de teología bíblica, Herder, Barcelona. 
1977 Diccionario del Nuevo Testamento, Cristiandad, Madrid. 

Lightfoot, J^B. ^ ^^ Epistle¡¡ t Q Coiossians and Philemon, Macmillan, 

Nueva York. 

Lilje, Hanns ^ ^ ^ ^ ^ ^ ^ ^ ^ M u h ] e n b e r g P r e s S i Filadelfia. 

Liddell, Henry G„ Robert Seott y Henry S. Jones 
1940 A Greek-English Lexicón, Clarendon, Oxford, 2 tomos. 

Lindars, B. _ , „ ., 
1995 The Cospel ofJohn, Eerdmans, Grand Rapids. 



BIBLIOGRAFÍA 
23 7 

Lohmeyer, Ernst 
1953 Die Offenbarung des Johannes, J. C. B. Mohr, Tubinga. 

Lohse, E. 

1975 Introducción al Nuevo Testamento, Cristiandad, Madrid. 

Lores, Rubén 
1979 "El destino manifiesto y la empresa misionera," Lectura 

teológica del tiempo latinoamericano, SEBILA, San José, 
pp. 207-228. 

Louw, Johannes y Eugene Nida 
1989 Greek-English Lexicón of the New Testament, United Bible 

Society, Nueva York. 

Maertens, Thierry 
1964 Fiesta en honor de Yavé, Cristiandad, Madrid. 

Male, Emile 

1949 Religious Art, Farrar, Straus & Giroux, Nueva York. 

Malina, Bruce J. 
1995 The Genre and Message of Revelation: Star Visions and Sk)> 

Journeys, Hendrickson, Peabody. 
Martin, Ralph 

1964 Worship in the Early Church, Revell, Westwood, NJ. 

Martin, Ralph y Peter Davids 
1997 Dictionary of the Later New Testament, Inter-Varsity Press, 

Downers Grove. 

Menchú, Rigoberta y Elizabeth Burgos Debray 
1983 Me llamo Rigoberta Menchú, Casa de las Américas, La 

Habana. 

Mendenhall, G. 

1973 The Tenth Generation, John Hopkins University, Baltimore. 

Metzger, Bruce 
1957 An Introduction to the Apochrypha, Oxford University 

Press, Nueva York. 
1971 A Textual Commentary on the Greek New Testament 

United Bible Society, Londres. 
1993 Breaking the Code, Abingdon, Nashville. 

Míguez Bonino, José. 
1975 Espacio para ser hombres, Tierra Nueva, Buenos Aires. 



2 4 2 APOCALIPSIS 

Minear, Paul 
1962 "The Cosmology of the Apocalypse", en W. Klassen y G. 

Snyder, eds., Current Issues in New Testament 
Interpretation, Harper, Nueva York. 

1968 I Saw a New Earth, Corpus Books, Washington. 

Moffatt, James 
1918 "Revelation", en Expositor's Greek Testament, Londres, 

V:280-494. 

Moore, G. F. 
1971 Judaism, Schocken Books, Nueva York, 2 tomos. 

Morgan, G. Campbell 
1902 A First Century Message to Twentieth Century Christians, 

Revell, Londres. 

Moriarty, Frederick L. 
1970 "Isaías", en La Sagrada Escritura, B.A.C., Madrid, V:233-

405. 

Morris, León 
1977 El Apocalipsis, Certeza, Buenos Aires. 

Moulton, J.H. y G. Milligan 
1997 Vocabulary of the Greek Testament, Hendrickson, 

Peabody. 

Mounce, Robert 

1977 (rev. 1998) The Book of Revelation, Eerdmans, Grand Rapids. 

Myers, Ched 1988 Binding the Strong Man, Orbis, Maryknoll, Nueva York. 

Myers, Jacob M. 
1974 I & II Esdras, Doubleday/Anchor, Nueva York. 

Nelson, Wilton, ed. 
1974 Diccionario ilustrado de la Biblia, Caribe, Miami. 

Newell, William R. 
1941 The Book of the Revelation, Grace Publications, Chicago. 

Newport, Juan P. 
1989 El León y el Cordero, Casa Bautista de Publicaciones, El 

Paso, Texas. 

Niles, D. T. 
1960 Seeinng the Invisible, Harper, Nueva York. 



BIBLIOGRAFÍA 
23 7 

North, C. R. 
1962 "History", en Interpreter's Dictionary of the Bible, Abingdon, 

Nashville, 11:610-612. 

Obermüller, Rodolfo 
1979 Testimonio cristiano en el mundo romano: Teología del 

Nuevo Testamento, La Aurora, Buenos Aires, Vol. 4. 

Pagán, Samuel 
1993 Apocalipsis: visión y misión, Caribe, Miami. 

Peterson, Eugene 
1988 Reversed Thunder, Harper, Nueva York. 

Presten, R. H. y A. T. Hanson 
1949 The Revelation of St John the Divine, Torch Bible 

Commentary. 

Price, S. R. F. 
1984 Rituals and Power in the Román Imperial Culi of Asia 

Minor, Cambridge University Press, Cambridge. 

Prigent, Pierre 
1981 L'Apocalypse de Saint Jean, Delachaux, Lausanne. 

Rahner, Karl, ed. 
1984 Sacramentum Mundi, Herder, Barcelona, 6 tomos. Ver 

Karl Rahner, "Novísimos", en 4:920. 

Ramos, Marco Antonio 
1986 Panorama del protestantismo en Cuba, Caribe, Miami. 

Ramsay, Sir William 
1994 The Letters to the Seven Churches, Mark W. Wilson, ed., 

Hendrickson, Peabody. 

Reid, W. S. 
1975 "Persecution", en The Zondervan Pictorial Encyclopedia of 

the Bible, Merrill C. Tenney, ed., Zondervan, Grand Rapids, 
IV:704-707. 

Richard, Pablo 
1994 Apocalipsis: Reconstrucción de la esperanza, DEI, San José. 
1993 "El Dios de la vida y los ídolos de la muerte," en Mysterium 

Liberationis, Ignacio Ellacuría y Jon Sobrino, eds., U.C.A., 
San Salvador, pp. 206-213. 

Richardson, Donald W. 
1964 The Revelation of Jesús Christ, John Knox Press, Richmond. 



2 4 4 APOCALIPSIS 

Rist, Martin 
1957 "Apocalipsis: Exegesis", en Interpreter's Bible, Abingdon, 

Nueva York, XII:366-551. 

Robert, A. y A. Feuillet 
1970 Introducción a la Biblia, Herder, Barcelona, Tomo II. 

Robertson, A. T. 
1933 Word Pictures in the New Testament, Harper, Nueva York, 

pp. 267-488. 
1934 A Grammar of the Greek New Testament in Light of 

Historical Research, Broadman Press, Nashville. 

Roloff, Jilrgen 
1993 Revelation, Fortress Press, Filadelfia. 

Rostovtzeff, M. 
1973 Historia social y económica del Imperio Romano, 

Espasa-Calpe, Madrid, 2 tomos. 

Rowland, Christopher 
1982 The Open Heaven, Crossroad, Nueva York. 
1993 Revelation, Epworth, London. 

Ruiz Bueno, Daniel 
1967 Los Padres Apostólicos, B.A.C., Madrid. 

Ryrie, Charles 
1968 Revelation, Moody Press, Chicago. 

Salguero, José 
1965 "Apocalipsis", en Biblia Comentada, B.A.C., Madrid, VIP293-

547. 

Sanford, Eva Matthews 
1938 The Mediterranean World in Ancient Times, Ronald Press, 

Nueva York. 

Schillebeeckx, Edward 
1981 Jesús, Cristiandad, Madrid. 
1982 Cristo y los cristianos, Cristiandad, Madrid. 

Schlier, Heinrich 
1970 Problemas exegéticos fundamentales en el Nuevo Testamento, 

Fax, Madrid. 

Schürer, Emil 
1993 (1973) The Histoty of the Jewish People in the Age of Jesús 

Christ, G. Vermes, F. Millar y M. Black, eds., T&T Clark, 
Edimburgo. 



BIBLIOGRAFÍA 
23 7 

Schüssler-Fiorenza, Elizabeth 
1976 "Eschatology of the New Testament", en Interpreter's 

Dictionary ofthe Bible supplement, Abingdon, Nueva York, 
pp. 271-277 y "Revelation" ("Revelation, Book o f ) pp. 
744-746. 

1981 Invitation to the Book of Revelation, Doubleday, Nueva 
York. 

1985 The Book of Revelation: Justice and Judgment, Fortress 
Press, Filadelfia. 

1991 Revelation: Vision of a Just World, Fortress Press, Filadelfia. 

Scott, C. Anderson 
1905 The Book of Revelation, Hodder & Stoughton, Londres. 

Shepherd, Massey, Jr. 
1960 The Paschal Liturgy and the Apocalypse, John Knox, 

Richmond. 

Sherwin-White, A. N. 
1965 "Imperialismo Romano", en Los romanos, ed. P.V.D. 

Balsdon, Gredos, Madrid, pp.105-140. 
1966 (Pr) "The Early Persecutions & Román Law", Apéndice V, 

en The Letters of Pliny: A Social & Historical Commentary, 
Clarendon, Oxford. 

Snoek, Juan y Nauta Rommie 
1993 Daniel y el Apocalipsis, DE1, San José. 

Stam, Juan 
1978 "El Apocalipsis y el Imperialismo", en Capitalismo: violencia 

y anti-Vida, DEI, San José, Vol.l pp.359-394. 
1979 Ibíd 1978, en Lectura teológica del tiempo latinoamericano, 

SEBILA, San José, pp. 27-60. 
1992 "Exégesis bíblica en la teología de los conquistadores", 

en Boletín Teológico, n. 47-48, pp. 267-272. 
1992A "La historia de la salvación y la misión integral de la Iglesia", 

Valdir Steuernagel, ed., La misión de la Iglesia, Visión 
Mundial, San José, pp. 19-43. 

1995 Las buenas nuevas de la creación, Nueva Creación, Buenos 
Aires. 

1998 Apocalipsis y profecía: las señales de los tiempos y el tercer 
milenio, Ediciones Kairós, Buenos Aires. 

Stauffer, E. 
1956 Cristo y los Césares, Escelicer, Madrid. 

Stott, John R. W. 
1972 (1952) What Christ Thinks of the Church, Inter-Varsity 

Press, Downers Grove. 


