Juan Stam

APOCALIPSIS

TOMO 1
(capitulos 1 al 5)

TEXTO DE LA NUEVA VERSION INTERNACIONAL
El mensaje de la Biblia en lenguaje contemporaneo




COMENTARIO BIBLICO IBEROAMERICANO (CBI)
Texto de la Nueva Version Internacional

En la transicion del siglo 20 al siglo 21, un grupo selecto de estudiosos de
varios paises se ha propuesto poner a disposicion del pueblo evangélico de
habla castellana una serie de comentarios que combinen la exégesis de la
Biblia con el conocimiento de la realidad hispanoamericana, con miras a la
obediencia de la fe en todas ias areas de la vida. Para esta noble tarea la
Sociedad Biblica Internacional les concedi6 el permiso de usar como base la
Nueva Version Internacional (NVI) de la Biblia en castellano (1999), fruto de
una década de labores en las cuales participaron varios de los autores. A lo
largo de los diez anos de trabajo los traductores de la NVI fueron
acumulando una cantidad considerable de materiales exegéticos que
posteriormente podrian usarse en diferentes proyectos literarios. Como la
misma version de la Biblia, esta serie de comentarios es el resultado de esos
estudios y de la profundizacion en el texto biblico lograda por ese medio. A
la vez, no quiere tratar solo el texto biblico en su situacion histérica, sino
también el texto dentro del contexto actual, con todos los desafios que éste
plantea a los discipulos de Cristo. Si la Escritura fue inspirada por Dios «a
fin de que el siervo de Dios esté enteramente capacitado para toda buena
obra», es logico esperar que los comentarios biblicos se orienten hacia el
mismo fin. De ahi que el CBI se -aracteriza por este esfuerzo constante por
combinar la exégesis con la homilética, y lo académico con lo practico. Toda -
la serie, que se publica en colaboracién con la Fraternidad Teoldgica
Latinoamericana, esta disenada para proveer al predicador las
herramientas basicas para un ministerio de expogici(’m bl’blica que haga
posible, por la accion del Espiritu Sento, que el pueblo cristianc escuche la
voz de Dios en su propia sitiacion. Este es el objetivo de Apocalipsis (caps.
1-5), el primer x@blumen de vna obraen tres tomos.

Juan Stam, estadounidensc por nacimiento y costarricense por adopcion,
se doctoré en teologia por ! 1 Universidad de Basilea, Suiza. Ha ejercido la
docencia en varias instituciones teologicas y universitarias de América
Central y de otros lugares lel mundo. Actualmente ejerce la docencia en
la Universidad Evangélica de las Américas (UNELA), San José, Costa
Rica. Es miembro de la Sfraternidad Teologica Latinoamericana y ha
escrito varios libros y numnerosos articulos. Entre sus libros se destaca
Apocalipsis y profecia: las sefi~les de los tiempos iy el tercer milenio, publicado por
Ediciones Kairgs.

KAIROS

KQ .()w_—-

ISBN 987-95915-8-5




COMENTARIO
BIBLICO
IBEROAMERICANO

APOCALIPSIS

Texto de la
Mueva Version Internacional

Editores:
C. René Padilla, Moisés Silva,
Luciano Jaramillo



IT-T

Juan Stam

APOCALIPSIS
TOMO |

Capitulos 1 al 5
Introduccion y comentario

032071

il

228 S783ap

IH

Buenos Aires




Copyright © 1999 Ediciones Kairos
Ediciones Kairos es uno de los departamentos
de la Fundacion Kair6s,
José Marmol 1734, Florida, 1602 Buenos Aires, Argentina

Diseflo de portada: Adriana Vazquez

Ninguna parte de esta publicacion, incluido el disefio de
la portada, puede ser reproducida, almacenada o transmitida de
manera alguna ni por ninglin medio, sea electronico, quimico,
mecanico, optico, de grabacion o de fotocopia, sin permiso previo
de los editores.

Queda hecho el deposito que marca la ley 11.723

Todos los derechos reservados
All rights reserved

Impreso en Colombia
Printed in Colombia

ISBN 987-95915-8-5

Publicado y distribuido por Ediciones Kairds para
la Fraternidad Teoldgica Latinoamericana



INDICE

PRESENTACION
PREFACIO DEL AUTOR
ABREVIATURAS
INTRODUCCION GENERAL

BOSQUEJO GENERAL

I. PROLOGO (1:1-8) 39
A. Titulo y prefacio (1:1-3) 40

B. Un saludo que se vuelve doxologia (1:4-8) 45

1. Una triple bendicion (1:4-5a) 46

2. Una triple doxologia (1:5b-8) 52

Apéndice: "El Cristo de Velazquez" de Miguel de Unamuno 60

II. PRIMERA PARTE: VISIONES DEL SENOR (1:9-5:14) 63
A. Primera vision del Sefior:
Revelacion y voz del Hijo de hombre (1:9-3:22) 63
1. Cristo vive y esta presente (1:9-20) 63
2. El Hijo de hombre manda mensajes 81
a las iglesias (2:1-3:22)
B. Segunda vision del Sefior: El trono y el Cordero (4-5) 170
1. El trono de Dios: centro de] universo entero (4:1-11) 171
2. La vision del Cordero (5:1-14) 195

BIBLIOGRAFIA 231



PRESENTACION

Hace casi una década Editorial Caribe emprendid el ambicioso proyecto del
Comentario Biblico Hispanoamericano (CBH). La intencion era publicar un
comentario que arrojara "la luz de la Palabra sobre los asperos caminos por los
que transita el pueblo de habla hispana en todo este vasto hemisferio".
Lamentablemente, por razones ajenas al Consejo Editorial, el proyecto quedé
trunco con la publicacion de nueve de los cuarenta y cinco tomos que se habian
planeado.

Ediciones Kair6s, con el respaldo de la Fraternidad Teoldgica Latino-
americana, se ha propuesto llenar ese vacio con la publicacion del Comentario
Biblico Iberoamericano (CBI), basado en la Nueva Version Internacional (NVI)
de la Biblia en castellano (1999). Por el permiso para usar esta nueva version que
promete ocupar en el mundo hispanoparlante un lugar de predileccién entre las
traducciones de la Biblia, agradecemos de todo corazén a la Sociedad Biblica
Internacional.

La NVI es el fruto de una década de labores por parte de un grupo de
estudiosos evangélicos de la Biblia, de varios paises del continente. A lo largo
de los diez afios de trabajo los traductores fueron acumulando una cantidad
considerable de materiales exegéticos que posteriormente podrian usarse en
diferentes proyectos literarios. Esperamos que esta serie de comentarios, varios
de cuyos tomos seran escritos por los traductores de la NVI, sirva para difundir
los resultados de esos estudios y su profundizacién en el texto biblico.

Cabe seiialar, sin embargo, que los comentarios de esta serie, como los de la
serie que la precedid, no quieren tratar sélo el texto biblico en su situacion
histérica, sino también el texto dentro de nuestro contexto actual, con todos los
desafios que éste nos plantea como discipulos de Cristo. Si la Escritura fue
inspirada por Dios "a fin de que el siervo de Dios esté enteramente capacitado
para toda buena obra", es logico esperar que los comentarios biblicos se orienten
hacia el mismo fin. De ahi que el CBI se caracteriza por este esfuerzo constante
por combinar la exégesis con la homilética, y lo académico con lo practico.

Hoy mas que nunca hace falta que el pueblo evangélico profundice sus
raices en la Palabra de vida. Esperamos que este comentario contribuya a este
proposito, para alegria de los escritores y los editores de la serie, y para la

gloria de Dios.

Los editores



PREFACIO DEL AUTOR

jQuien entra al mundo del Apocalipsis tiene que estar preparado para
muchas sorpresas! ;Doénde se ha visto, por ejemplo, que un cuarteto de
animales —un ledén, un buey, un ser humano y una aguila— pronuncien una
doxologia profundamente teoldgica? ;O que un cordero, puesto de pie,
extienda su mano delantera para tomar un libro? ;O que un buey toque el arpa
ante un cordero?

El Apocalipsis de Juan es un libro realmente unico dentro del canon biblico
y aun en la literatura universal. Por eso no puede interpretarse por los mismos
métodos que otros libros biblicos. Eso exige también, nos parece, un tipo
especial de comentario.

El Apocalipsis es el libro mas estético de toda la Biblia. Es en realidad una
obra de arte extraordinaria. Aunque su intencion primaria es mas teoldgica que
literaria, puede compararse con el drama clasico o la poesia épica griega.
Como Quevedo o Chaucer, sabe destacar el mas curioso detalle para lograr
efectos dramaticos inusitados. Apela poderosamente a todos nuestros sentidos
de percepcion; enciende la imaginacién y penetra hasta los arquetipos del
inconsciente. Indudablemente produjo un impacto inolvidable en sus primeros
oyentes-lectores, algo parecido a lo que sentimos al escuchar una bien lograda
version del Mesias de Haendel o al contemplar el altar de Isenheim o la
Guernica de Picasso.

El primer objetivo de un comentario del Apocalipsis debe ser el de recrear
en los lectores modernos una vivencia lo mas equivalente posible a la vivencia
de los primeros receptores del libro. La tarea consiste en recuperar el fluir de
su desarrollo dramatico, el suspenso de su trama, la fragancia de su incienso,
la musica de sus trompetas, arpas y cataratas sonoras. Es una comunicacion
mas intuitiva que deductiva o racionalista, lo cual requiere del comentarista una
sensibilidad especial a la fuerza estética del texto.

Aun cuando los codigos del Apocalipsis eran seguramente comprensibles
para las comunidades creyentes de Asia Menor, hay que reconocer que tienen
una complejidad particular. Eso se dificulta ain mas con el paso de casi dos
milenios, y de manera particular en el caso de este libro de las Escrituras.
Estudiar el trasfondo histérico, las claves hermenéuticas y el mensaje del
Apocalipsis es un trabajo para toda una vida.

A pesar de tales dificultades, abundan los datos que ayudan a entender el
mensaje central de todos los pasajes e incluso la inmensa mayoria de los
detalles. A veces, sin embargo, es necesario simplemente confesar nuestra
actual ignorancia ante ciertas frases del texto. Para otros detalles hay una o
mas interpretaciones posibles pero ninguna segura. A menudo el trabajo de



4i> APOCALIPSIS

averiguar las diversas alternativas de interpretacion, los pro y los contra de
cada una, es arduo y lento.

Sin perderse en los detalles y las dificultades, un comentario sobre el
Apocalipsis debe hacer que el libro viva de nuevo para los lectores de hoy. Por
eso mismo no queremos aqui reproducir toda la argumentacion que esta por
detras de la interpretacion de cada detalle del texto, ni sobrecargar el
comentario con una documentacién exhaustiva de todas las fuentes.' La pesada
carga de argumentacion terminaria matando el drama y la vivencia del texto
inspirado.

Ademas de ese primer objetivo de compartir con los lectores el gozo de
entrar existencialmente en el mundo de este libro, dos metas mas deben
mencionarse. En primer lugar, hemos buscado poner a disposicion del lector
valiosos materiales extrabiblicos, especialmente cuando iluminan el texto o son
simplemente bellos. Pocos cristianos de nuestro continente tienen acceso a la
amplisima literatura apocaliptica, a los documentos de Qumran o a las
hermosas riquezas rabinicas.> Nos ha parecido justificado incluir una amplia
seleccion de estos materiales en el comentario.

En segundo lugar, hemos incorporado a cada paso nuestras "relecturas
contextuales" sobre el texto. El Apocalipsis es un tratado de increible
actualidad, y no hemos podido ni querido callar su mensaje para la Iglesia de
nuestro tiempo. Por eso mismo nuestras reflexiones contemporaneas van
siempre a continuacion de la exégesis gramatico- historica. Ambos sectores,
exégesis y actualizacion, se distinguen con claridad no sé6lo por el diferente
tipo de letra utilizado para cada uno, sino también porque los sectores de
actualizacion tienen titulos que no llevan los numeros o las letras que
corresponden al orden del bosquejo.

De acuerdo con toda la serie Comentario Biblico Iberoamericano,
usaremos la Nueva Version Internacional. Cualquier otra version sera indicada
con la abreviatura correspondiente. Para términos teoldgicos un poco mas
dificiles seflalados con un asterisco, se publicara un glosario al final del tercer
tomo de esta obra.

El libro del Apocalipsis me ha inspirado durante mas de medio siglo.
Comencé con mi Biblia Scofield, inspirado por las elocuentes exposiciones de

'Cuando en nuestra exposicion nos refiramos a otras exposiciones y comentarios sobre el mismo
pasaje en consideracion, pondremos simplemente el nombre del autor entre paréntesis. Significa que
lo aludido aparece bajo el mismo versiculo en dicho comentario. Cuando no es asi, indicaremos el
numero de pagina correspondiente. Para una mayor documentacion queremos invitar a la
correspondencia de los lectores (jstam@una.ac.cr, o Misién Latinoamericana, Apdo. 10250-1000,
San José, Costa Rica).

?Aunque las citas rabinicas son posteriores al tiempo biblico, suelen conservar tradiciones que
remiten hasta esa época. En otros casos son hermosas ilustraciones que iluminan el texto del
Apocalipsis.


mailto:jstam@una.ac.cr

PREFACIO DEL AUTOR

Alva Maclain. En el Seminario Fuller enfoqué mucho mas claramente mis
perspectivas bajo la acertada tutela del George Eldon Ladd, mentor e
inspiracion de toda una generacion que estudiamos el Apocalipsis con ¢él:
Roberto Mounce, George Gay, Ricardo Foulkes y este servidor. En el
Seminario Biblico Latinoamericano de San José, tuve la fecunda experiencia
de ensefiar seminarios sobre el Apocalipsis tanto con Jorge Gay como con
Ricardo Foulkes.

Una congregacion rural de Costa Rica, en Patarrda de Desamparados, me
rogd a fines de la década del sesenta que les diera un mes de estudios del
Apocalipsis. Fue el primero de muchos centenares de sermones y clases sobre
este libro y sobre escatologia, en la mayoria de los paises de América Latina.
Especialmente memorables han sido las vivencias que suscité el Apocalipsis
entre los pastores y lideres de los maya-quiché de Guatemala y Yucatan cuando
dramatizamos espontaneamente la mayor parte de las escenas del libro. Nunca
olvidaré al pastor maya guatemalteco que hizo el papel de la bestia en el drama
del capitulo 11. Dio muerte a los dos testigos con toda la furia y gusto macabro
de un Dracula. Después, en la fiesta sobre los cadaveres, la mayoria de los
celebrantes se emborracharon y dieron fuertes patadas a los dos cadaveres
hasta que uno de los muertos abri6 sus ojos, extendié una pierna y se puso de
pie. iCreo que ese grupo de hermanos y hermanas maya-quiché captaron
admirablemente el significado del pasaje!

Humilde pero agradecidamente, dedico este trabajo a la memoria de
George Eldon Ladd como también a las numerosas congregaciones de América
Latina que me han enseflado mucho sobre la pertinencia actual de este bello
libro. Vaya también mi gratitud a estudiantes y colegas en las facultades donde
me ha tocado enseflar y a mi esposa Doris, compaifiera fiel en nuestro
peregrinaje compartido. Finalmente quiero agradecer de todo corazén a René
Padilla y a Edgardo Moffatt, por su herctlea labor de pulir el estilo de estas
paginas, reducir una densa jungla de siglas y abreviaturas a un orden
inteligible, y cooperar con mucho sacrificio y paciencia para el éxito de este
proyecto.

Pido a Dios que use este comentario para llevar el mensaje del Apocalipsis
a nuestras comunidades de fe, indigenas, negras y ladinas, rurales y urbanas.
Que este comentario no sea para los lectores s6lo una experiencia tedrica, sino
que de repente se vuelva una nueva vivencia del libro mismo y un nuevo
encuentro con "el que esta sentado en el trono y el Cordero". Espero que la
experiencia de estudiar este comentario no se reduzca meramente a leer una
serie de explicaciones, sino que signifique volver a encontrarnos con Juan de
Patmos a los pies del Hijo de hombre y escucharjuntos "lo que el Espiritu dice

a las iglesias".



ABREVIATURAS

BINT
BJ
Blam
BPL
RVR
DHH
LXX
NBE
NVI
VM

Ant
ApAbr
ApS/g
Aristeas
Ascls
Ber
Bern
Cron
De Praescr Haer
Did
Diogn
Dom
Eclo
Ef

1 En
2 En
3 En
Ep
Ep

2 Esd
4 Esd
Esm
EtEud
EiNic
FU
Fil

Biblia Interconfesional: Nuevo Testamento
Biblia de Jerusalén

La Biblia para Latinoamérica ( Edicion Castilla)
Biblia para Latinoamérica

Version Reina-Valera Revisada 1960

Dios Habla Hoy (Versién Popular)

Septuaginta

Nueva Biblia Espafiola

Nueva Versioén Internacional

Version Moderna

Antigiiedades de los Judios (Josefo)
Apocalipsis de Abraham

Apocalipsis de Santiago

Carta de Aristeas

Asuncion/Martirio de Isaias

Berakot

Bernabé

Cronicas (Eusebio)

De Praescriptione Haereticorum (Tertuliano)
Didajé

Diogneto

Domiciano (Suetonio)

Eclesiastico (Ben Sirac)

Carta a los Efesios (Ignacio de Antioquia)

1 Enoc

2 Enoc

3 Enoc

Epigramas (Marcial)

Epistola a Adriano (Plinio)

2 Esdras

4 Esdras

Carta a los Esmirniotas (Ignacio de Antioquia)
Etica Eudemonista (Aristoteles)

Etica a Nicomaco (Aristoteles)

Filipicas (Cicerdn)

Carta a los Filadelfios (Policarpo de Esmirna)



GJ
Hist
Hist
HistEcl
Jdt
Jub
LegAll
1 Mac
2 Mac
3 Mac
4 Mac
Magn
MartPol
OrSib
Pol.
Polit
PssSal
Rom
Sab
SabSal
Sal
SpecLeg
Str
TAbr
TAser
Thes
TJosé
TLevi
Tral

Vil

ABREVIATURAS 13

La Guerra de los Judios (Josefo)

Historia (Dio Casio)

Historia (Herodoto)

Historia Eclesiastica (Eusebio)

Judit

Jubileos

Legum Allegoriae (Filon)

7 Macabeos

2 Macabeos

3 Macabeos

4 Macabeos

Carta a los Magnesios (Ignacio de Antioquia)
Martirio de Policarpo

Oreteidos Sibilinos

Carta a Policarpo (Ignacio de Antioquia)
Politicus (Platon)

Salmos de Salomon

Carta a los Romanos (Ignacio de Antioquia)
Sabiduria (Ben Sird)

Sabiduria de Salomoén

Satiras (Juvenal)

De Specialibus Legibus (Filon)

Strategems (Frontino)

Testamento de Abraham

Testamento de Aser

Thesmophoriazusae  (Aristofanes)
Testamento de José.

Testamento de Levi

Carta a los Tralianos (Ignacio de Antioquia)
Vita (Josefo)

Para la informacién completa de las obras mencionadas a continuacion,
consultar la bibliografia al final del libro.

Anchor
ArndtG

ChurchDog
BDB

Charlesw

Anchor Bible Dictionary (Freedman ed.)

Arndt y Gingrich: Greek-English Lexicon of the
New Testament.

Church Dogmatics (Ivarl Barth)

Brown, Driver, Briggs, 4 Hebrew and English
Lexicon of'the QOid Testament.

Con I o II, es J. Charlesworth, The Oid Testament
Pseudepigrapha, tomo 1 o IL



4i>

Coenen
DiezM
DTMAT

Ford
Hastings
IB

IDB
ISBE

Kittel
LSJ
NCB
NIDNTT
NIDOTT
Peake
SacrM
SnJer
StrB

Zond

APOCALIPSIS

Con 1981, es J. Charlesworth, The Pseadepigrapha
and Modern Research (1976/1981).

Diccionario Teologico del Nuevo Testamento
Diez Macho, Apdcrifos del Antiguo Testamento
Diccionario teologico manual del Antiguo
Testamento (Jenni-Westermann)

Ford, J. Massyngbaerde, Revelation

Dietionary ofthe Bible

Interpreter's Bible (Buttrick ed.)

Interpreter's Dietionary ofthe Bible (Buttrick ed.)
International Standard Bible Encyclopedia

(G. Bromiley ed.)

Theological Dietionary ofthe New Testament
Liddell, Scott, Jones: A Greek English Lexicon
D. Guthrie y J. A. Motyer, Nuevo Comentario Biblico
(1978)

New International Dietionary ofthe New Testament
Theolégy (C. Brown ed.)

New International Dietionary ofthe Oid Testament
Theology & Exegesis (VanGemeren ed.)

Peake's Commentary on the Bible (Black-Rowley
eds.)

Saeramentum Mundi (Karl Rahner ed.)
Comentario San Jeronimo (1968)
Strack-Billerbeck,Kommentarzum Neuen Testament
aus Talmud and Midrasch

The Zondervan Pictorial Encyclopedia ofthe Bible
(Tenney ed.) (1975)



INTRODUCCION GENERAL

El Apocalipsis es para los valientes: ;quién no reconoce que su
interpretacion trae muchas dificultades? Algunos lo ven tan complicado o
espantoso que prefieren simplemente no estudiarlo. En las congregaciones
encontramos creyentes que llegan hasta decir que podemos volvernos locos si
leemos mucho este libro.

Pero el Apocalipsis es también para los humildes, para los que desean
escuchar con suficiente respeto lo que realmente dice el texto inspirado.
Muchos creen entender este libro y tienen sensacionales explicaciones para casi
todos sus detalles. Eso puede impresionarnos y hasta deslumhrarnos, pero
surge un pequefio problema: cuando examinamos cuidadosamente el texto del
Apocalipsis, muchas veces resulta dificil o imposible corroborar las
interpretaciones espectaculares que pretenden darsele al libro. Algunas
"profecias" (Hitler como el anticristo, Mosci como Magog, las Naciones
Unidas como el .caballo blanco) han resultado ya claramente equivocadas.

El propésito de esta introduccidon sera analizar las causas de nuestras
dificultades en la interpretacion sana del Apocalipsis y orientarnos mejor para
una.lectura acertada y fructifera del libro. Con estos parrafos queremos
situarnos correctamente para leer juntos el Apocalipsis.

No daremos mayor atencién a muchas preguntas técnicas que, aun cuando
sean muy importantes, afectan relativamente poco la lectura provechosa del
libro por nuestros pastores y laicos estudiosos que quieren entender su mensaje.
Por supuesto, trataremos siempre de basarnos en las mas confiables
conclusiones exegéticas e histdricas de la ciencia biblica. Para mayores detalles
sobre temas técnicos, como la fecha, el autor, el estilo griego del libro, etc.,
remitiremos a otros buenos comentarios que existen en castellano y a los libros
de introduccion al Nuevo Testamento.'

1. ;EL APOCALIPSIS FUE ESCRITO

PARA SER ENTENDIDO!

Cuando el mensajero llegd a Efeso con un largo escrito para leer a la
congregacion, los creyentes se hallaban bajo graves amenazas.” Desde Esteban

! Sobre el autory la fecha, ver abajo. Trabajaremos con la hipétesis de que el Apocalipsis fue escrito
en Asia Menor cerca del afio 95, a finales del reinado de Domiciano, por un tal "Juan de Patmos"
(que posiblemente no era el apostol).
?Recientes investigaciones hechas por historiadores del Imperio Romano indican que no hubo
persecucion sistematica bajo Domiciano. De lo que no c-abe duda es que Juan mismo veia a la
Iglesia como gravemente amenazada.



4i>
APOCALIPSIS

y las victimas de Nerdon, muchos cristianos ya habian muerto por su fe.
Loégicamente, los creyentes de Asia Menor esperaban de su pastor un mensaje
claro y edificante que los fortaleciera grandemente para seguir fieles bajo las
pruebas. Lo mismo era de esperarse en Esmirna, Pérgamo y las demas iglesias
de Asia Menor: el Espiritu Santo no iba a burlarse de ellos con un mensaje
enredado que so6lo los dejaria confundidos y debilitados ante los desafios de su
momento historico.

Apenas iniciada la lectura de la kilométrica carta apocaliptica de su amado
pastor, esa expectativa de una palabra clara y comprensible queda confirmada
cuando el Espiritu tilda de bienaventurados a los que oyen las palabras de esta
profecia y las obedecen (1:3). Esa bienaventuranza no declara dichosos a los
que son suficientemente inteligentes para lograr descifrar los misterios de sus
oscuras y dificiles profecias. Da por sentado que podran entenderlo como una
comunicacion eficaz en momentos dificiles. La bendicion es para los que,
habiendo comprendido la profecia como era de esperarse, la cumplan
valientemente.

Lo mismo vuelve a recalcarse con la exhortacion culminante de cada uno
de los siete mensajes pastorales: "El que tenga oidos, que oiga lo que el
Espiritu dice a las iglesias" (2:7). El mensaje era practico y claro para la
obediencia inmediata de las congregaciones; solo los sordos no lo entenderian.
Al seguir escuchando la lectura del libro, lejos de irse confundiendo, los
creyentes sin duda iban oyendo cada vez mas clara y poderosamente la voz de
su Seflor animandolos para los desafios del discipulado fiel en su contexto
historico.

Es cierto que a veces en las revelaciones a los antiguos profetas habia cosas
que ellos mismos no entendian (Dn 8:26s.; 12:8), porque "la visioén tiene que
ver con la hora final (Dn 8:17, 26) y esa hora no habia llegado. Por eso se le
ordeno a Daniel cerrar las palabras y sellar el libro "hasta la hora final" (12:4,
9; cf. Is 29:1 1s., Dt 29:29). Pero lo contrario pasa con Juan de Patmos: se le
ordena no sellar el libro, porque con Cristo el tiempo del cumplimiento ya
habia venido (Ap 22:10; sélo los siete truenos quedan "sellados": 10:4).

En contraste con el libro de Daniel, Apocalipsis es un libro "abierto"
porque el Cordero es digno de desatar los sellos (5:5). El fin ya ha-llegado y la
verdad ha sido revelada en plenitud para que todo se aclare a la luz del
Crucificado y Resucitado. Los creyentes que "tienen sabiduria" (13:18; 17:9)
pueden entender el mensaje de esta profecia. Eso significa que en este libro no
debemos buscar sentidos futuros que el mismo Juan no hubiera entendido.

Todo eso es bastante distinto de la impresion que hoy dia tenemos del
Apocalipsis y de la forma en que nosotros solemos leerlo, como si el libro
fuera un rompecabezas esotérico y como si la bendiciéon prometida se dirigiera
a los que fuesen capaces de resolver el crucigrama futurista y poner en orden

cronoldgico todos los eventos venideros para hacer un cuadro grafico de todo
el porvenir.



INTRODUCCION GENERAL 17

Lamentablemente la mayoria de los lectores modernos se acercan al
Apocalipsis con muchos presupuestos equivocados que obstaculizan el
entendimiento fiel de su mensaje. Muchas veces le hacemos al libro preguntas
que el autor y los lectores no planteaban. A menudo insistimos en ver cosas que
no estan en el texto y, por concentrarnos en esas cosas que Creemos ver pero
que no estan, no percibimos las ensefianzas que si estan escritas.

El Apocalipsis fue escrito para ser entendido precisamente por los fieles
comunes y corrientes de Asia Menor. No fue escrito para especialistas ni
eruditos, quienes tendrian que explicarselo al confundido "vulgo". Su sitio
original no era el escritorio del experto sino la congregacion en su lectura
comunitaria.

Algo raro ha pasado con este libro. Fue escrito para quitarles el miedo a los
cristianos de Asia Menor en el siglo 1, pero ahora tiene el efecto opuesto: llena
de miedo a muchos lectores. Ellos, que vivian amenazados, lo recibian como
esperanza; nosotros, que vivimos tranquilos, lo recibimos a menudo como
amenazante. Algunos hasta sufren pesadillas con las dantescas imagenes de
Juan, y predicadores oportunistas las explotan para ejercitar un terrorismo
apocaliptico. jAl contrario: el Apocalipsis es un mensaje de esperanza en
Cristo que debe llenarnos de gozo!

2. JUAN DE PATMOS HABLA DEL FUTURO,
PERO DESDE SU PRESENTE Y PARA SU PRESENTE

Es cierto que el Apocalipsis anuncia muchas cosas venideras que se
extienden hasta el mismo fin del mundo. Habla de algunas cosas futuras que
Juan no parece concebir como de su propia época, como por ejemplo una
confrontacion final que se llama Armagedon, la venida del Hijo del hombre,
el juicio final y la nueva creacion. Negar todos esos elementos de escatologia*
futura seria negar el claro mensaje biblico del libro.

Pero también es cierto que esas ensefianzas futuras, por muy importantes
que sean, no agotan el mensaje del Apocalipsis. De hecho, ni siquiera
constituyen el mensaje central del libro. Si analizamos el Apocalipsis
cuidadosamente, sin presupuestos que no surgen del texto mismo,
descubriremos que la principal concentracion del libro se enfoca sobre la
situacion inmediata en que las congregaciones se hallan inmersas. En ningin
momento deja atras la realidad socidhistorica de su época.

Como veremos en la exposicion del texto, pasajes como el de los cuatro
jinetes (6:1-8) y las dos bestias (cap. 13) derivan su sentido desde su relacion
directa con los tiempos de Juan. La batalla de Armagedoén, aunque obviamente
futura, se describe como una guerra de caballeria tipica del siglo 1 y no como
una confrontacion de tanques y aviones (\Scuds y Patriotsl) de algin futuro
mundo moderno, en el cual ni sofiaban Juan y sus lectores. Hasta en el capitulo
18, al final del libro, Juan enumera y denuncia los productos de lujo de su



4i>
APOCALIPSIS

tiempo y de su region (18:12s.). Es imposible espiritualizar esta lista de
cargamento mercantil ni modernizarla como si fuera comercio de articulos para
el hogar.

Estas y muchas otras evidencias justifican una doble conclusién. En primer
lugar, todo el libro del Apocalipsis es un mensaje directo para sus primeros
lectores. En segundo lugar, Juan describe aun los acontecimientos futuros en
los términos inmediatos de la vida de sus contemporaneos. Nunca les hace
entender que esta vaticinando cosas que ellos no podrian comprender tales como
aviones, bombas y cohetes, computadoras, petroleo o explosiones atomicas. Les
habla claramente de temas y objetos que entienden, aun cuando describe
realidades venideras.

Interpretar el Apocalipsis en términos de cosas que ni Juan ni sus lectores
hubieran entendido, y que tampoco sefialan las palabras del texto, es caer en un
grave anacronismo. ;Como podria Juan al escribir acerca del "666" estar
pensando en una computadora cuando ni siquiera conocia la electricidad?
(Algo de lo que el Espiritu reveld a Juan podria sugerirle la idea de una
computadora? Recordando que Juan y sus lectores creian entender el mensaje
del libro, ;el Espiritu no se burlaria de ellos y de casi diecinueve siglos de
lectores cristianos, si les hablara de una computadora de la cual no tenian la
menor idea?

Es cierto que el Apocalipsis es un mensaje inspirado por Dios para los
fieles del siglo 20, pero so6lo es asi porque primero fue un mensaje claro y
poderoso para los creyentes del fin del siglo 1. Para entenderlo acertadamente
hoy, tenemos que tratar de escuchar primero el mensaje dirigido a ellos, y
recién entonces buscar desde ahi "el mensaje de ese mensaje" para nosotros en
el continente americano en el umbral del siglo 21.

Otro aspecto de la teologia juanina puede ayudarnos a entender la relacion
entre pasado y futuro en las ensefianzas del Apocalipsis. Un pasaje poco
tomado en cuenta, 1 Juan 2:18, tiene implicaciones muy importantes para
nuestro entendimiento de la profecia futura: "Queridos hijos, ésta es la hora
final, y asi como ustedes oyeron que el anticristo vendria, muchos son los
anticristos que han surgido ya. Por eso nos damos cuenta de que ésta es la hora
final."

Aqui el autor dice muy claramente que los que estaban negando la
humanidad de Cristo (2:22; 4:2s.; 2 Jn 1:7) eran ya, al fin del siglo 1,
"anticristos" y portadores de su espiritu diabdlico. Este pasaje plantea la
perspectiva de una serie de anticristos, a los que podriamos entender como
precursores del ultimo y peor anticristo. De la misma manera Juan puede estar
hablando directamente en Apocalipsis 13 del Imperio Romano y del emperador
Neron o Domiciano (sentido histérico) sin excluir la real posibilidad de otros
anticristos y de uno final como el acabdse de la maldad (sentido futuro). El
"ya" de la escatologia realizada y el "todavia no" de la escatologia futura no se
excluyen ni se contradicen, sino se complementan dentro de una escatologia



INTRODUCCION GENERAL 19

inaugurada con la encarnaciéon de Cristo y apuntada hacia su venida final en
gloria y poder.

Para concluir: interpretar el Apocalipsis como si todo se hubiera cumplido
en el siglo 1 seria perder toda su proyeccion futura y en efecto negar las
Escrituras. Pero interpetar cualquier detalle del Apocalipsis como si so6lo se
relacionara con nuestro siglo y no tuviera ningiin mensaje para sus primeros
lectores de fines del siglo I, es la peor forma de estudiarlo y también contradice
la Palabra de Dios.

3. LITERATURA APOCALIPTICA: LA IMAGINACION
UTOPICA AL SERVICIO DEL REINO DE PLOS

El Apocalipsis esta escrito en un lenguaje simbdlico bien conocido para sus
primeros lectores: e! lenguaje apocaliptico. Aun en esc entonces era un
lenguaje especializado para los iniciados, que tenia gran fuerza de conviccion.
Pero nosotros hoy nos encontramos en una situacion muy diferente y mucho
mas dificil. En nuestro mundo moderno tan alejado de los tiempos de Juan y
sus lectores, muchas de las claves de interpretacion nos son extrafias y hasta
inaccesibles para entender hoy el mismo libro que fue tan claro para los
primeros lectores, hasta el punto de inspirarles una obediencia hasta la muerte.

La apocaliptica era una literatura de la imaginacion, del don de la fantasia
y a menudo de una buena dosis de humor. A veces imaginamos a un Dios muy
pobre en sentido del humor, o concebimos al Espiritu Santo como tan santo y
serio, que no tiene capacidad ludica de reirse ni imaginaciéon exuberante o
fantasia creativa. La mejor prueba de nuestro error es que el Espiritu Santo ha
inspirado un libro tan imaginativo y fascinante como el Apocalipsis.

El ser humano posee como imagen de Dios el gran don de la imaginacion,
esa fantasia creativa tipica de los niflos. A lo largo de los siglos esta fecunda
capacidad ha sembrado la vida humana de sorpresas y sustos. En nuestra época
tenemos la ciencia-ficcion, algunas formas del arte moderno (quiza el
surrealismo o el expresionismo, el realismo magico, el teatro de lo absurdo),
y las caricaturas y tiras comicas que nos deleitan cada dia. Simbolismos
parecidos suelen salir de nuestros suefios (lenguaje onirico).?

Esta creatividad imaginativa suele florecer especialmente en periodos de
gran angustia, como la época entre las luchas macabeas (siglo 2 a.C.) y el fin
del siglo 2 d.C. (destruccion de Jerusalén, persecuciones romanas, segunda
rebelion judia). Fueron siglos de una gravisima crisis histoérica y de un gran
peligro para el pueblo de Dios, primero judio y después cristiano. En esa

*En ese sentido, elementos similares en nuestra cultura podrian ayudarnos a leer el Apocalipsis con
mas empatia: el realismo magico de Garcia Marquez, el teatro de lo absurdo, la pintura de Salvador
Dali o Frida Kahlo (junto con los misteriosos cuadros apocalipticos de Jeronimo Bosch o William
Blake).



4i>
APOCALIPSIS

situacion, algunos fieles encontraron una forma muy genial de responder a las
amenazas que enfrentaban. Intuyeron aparentemente que el odio de los impios
sobrepasaba todos los limites de lo racional y que el peligro para el pueblo fiel
debia ser confrontado no so6lo al nivel del consciente sino del inconsciente
profundo (el nivel de los arquetipos de K. Jung). Los autores apocalipticos
respondieron con lo que siglos después Kierkegaard llamaria "la comunicacion
indirecta". Con un gran sentido del humor en medio de sus sufrimientos, estos
escritores crearon un mundo simbdlico de visiones sicodélicas, monstruos
grotescos, batallas horrendas y cataclismos celestiales, con el fin de infundir
fidelidad y valentia en sus lectores.

Esa literatura que después llegd a llamarse "apocaliptica" se derivo
primordialmente de ciertos libros proféticos del Antiguo Testamento
(especialmente Daniel, Ezequiel y Zacarias). El primer libro estrictamente
apocaliptico parece haber sido / Enoc (c.170 a.C.; las fechas de los libros
apocalipticos son tentativas, aunque muy aproximadas, en parte porque muchos
contienen agregados posteriores). Algunos otros que pertenecen de una u otra
manera a la categoria apocaliptica son: Jubileos y Ordculos Sibilinos (ambos
c. 150 a.C. y posteriormente), Testamento de los Doce Patriarcas (c. 100 a.C.),
Salmos de Salomon (c. 50 a.C.), Asuncion de Moisés (6-30 d.C.), Ascension de
Isaias (2 a.C. a4 d.C.), 2 Enoc (eslavo; mediados del siglo 1 d.C.), 2 Esdras
(90-100 d.C.) y el Apocalipsis de Baruc (100-130 d.C.). En Qumran (Mar
Muerto) aparecieron también escritos de fuerte cardcter apocaliptico. Dentro
del Nuevo Testamento, el Discurso del Monte de los Olivos (Me 13) y el
Apocalipsis de Juan también corresponden a este género literario.

Aunque los escritos clasificados como "apocalipticos" son muy diversos,
algunos especialistas han identificado dos caracteristicas comunes a todos
ellos. En primer lugar, un dualismo ético, que ve la historia como lucha entre
el bien (Dios) y el mal (Satanas); y en segundo lugar, un concepto escatologico
de la historia, que contrapone "este siglo" y "el siglo venidero". Otras
caracteristicas son la seudonimia (atribuir su escrito a algun héroe antiguo), las
visiones, el simbolismo (p. ej., de animales), los nimeros simbdblicos, la
angelologfa y la demonologia, los ayes y las predicciones, y las influencias
astrales.

A un nivel mas profundo deben destacarse dos caracteristicas de la
literatura apocaliptica: es contextual (siempre intenta interpretar para los fieles
la situacion en que vive el pueblo) y pastoral (intenta orientar y animar al
pueblo a la fidelidad a Dios). Leer cualquier libro apocaliptico (incluso el
Apocalipsis de Juan) fuera de este enfoque historico-contextual y ético-pastoral
es un camino seguro hacia absurdas distorsiones del texto.

También debe recordarse que la literatura apocaliptica es un género
literario generalmente muy estético. En contraste con los profetas, quienes

* Para mayores detalles, ver P. Grelot (1982:326-328) y DiezM (1984 1:45-48).



INTRODUCCION GENERAL 21

solian pronunciar sus mensajes oralmente, los autores apocalipticos redactaban
sumensaje de manera conscientemente pulida. Es una literatura muy elaborada,
con reglas propias y artificios literarios que, a menudo, ofrecen las claves de
interpretacion indispensables para entenderla fielmente. La mayoria de las
veces parece que los autores no tuvieron intenciéon de que se los tomara al pie
de la letra.

Debe tenerse en cuenta también la teologia de la historia que aparece en
los escritos apocalipticos. Al contemplar la historia pasada y presente a la luz
del futuro, la literatura apocaliptica alcanza una vision de la historia como
totalidad, como también del sentido, unidad y meta del proceso histérico. A
veces el uso de la seudonimia ayudd a enfocar la historia globalmente, a
menudo con una periodizaciéon que en ciertos aspectos anticipd modernos
métodos historiograficos.

Los autores apocalipticos veian en las luchas de su época historica (desde
Antioco Epifanes y los macabeos hasta Domiciano y Juan de Palmos) el drama
cosmico del conflicto entre Dios y Satanas. Percibian esta interpretacion
conflictiva del proceso histoérico como una dialéctica de "superpotencias" que
luchan por el dominio de la historia. A veces su conciencia de pueblo de Dios
como una realidad a la vez presente y futura (historica y escatoldgica; el "ya"
y el "todavia no") les dio elementos de una ética sociopolitica; en otros casos,
su fuerte pesimismo y su énfasis unilateral en el juicio futuro los condujo a una
pasividad resignada ante los problemas del presente.

Aunque el Apocalipsis de Juan posee muchas caracteristicas de la literatura
apocaliptica y su titulo (1:1) dio nombre a todo el género, tiene importantes
diferencias respecto a esa literatura. No pretende ser la obra de ningun héroe
antiguo sino que identifica a su autor, obviamente bien conocido entre los
lectores. Se dirige a siete congregaciones especificas y les envia sendas cartas
pastorales. El libro mismo tiene forma de epistola y se identifica como profecia
(1:3; 22:7, 10, 18s.; cf. 10:11). No propone una fuga de la historia sino dirige
un mensaje fuertemente ético a sus lectores, llamandolos a la desobediencia
civil y la denuncia profética contra el Imperio Romano. Dentro de la literatura
apocaliptica, el Apocalipsis es el ejemplo mas enfaticamente pastoral y ético.

De hecho, el género apocaliptico era muy heterogéneo. Algunos
especialistas, como George Ladd, analizan dos tendencias en la literatura
apocaliptica. Por un lado esta la literatura apocaliptica no-profética, que
pretende escapar de la historia para refugiarse en el mundo venidero; y por el
otro esta la apocaliptica profética, que insta a la fidelidad histérica a la luz del
futuro escatoldgico, y cuyo representante mas brillante es el Gltimo libro del
Nuevo Testamento (Ladd 1960:52-54; cf. Sweet 1979:4s.). Por esto mismo no
hay error mas grande que usar el término "apocaliptico" como sinénimo de
catastrofico y tragico (un terremoto u otro desastre). Lejos de cualquier entrega
a la desesperacion, el Apocalipsis de Juan es un llamado a la tenacidad
(hupomone, 1:9) y la fidelidad hasta las ultimas consecuencias, en la seguridad
de que Jesucristo es el Sefor.



4i>APOCALIPSIS

4. SUGERENCIAS PRACTICAS
PARA INTERPRETAR BIEN EL APOCALIPSIS

Nos hemos venido acercando al libro del Apocalipsis tratando de "enfocar
el lente" para nuestra interpretacion. Ahora que estamos a punto de comenzar
el estudio detallado del texto, sera apropiado formular algunas pautas para
orientar nuestro trabajo. Respetando estas orientaciones podremos estar
bastante seguros de acertar en la mayoria de las interpretaciones. Si no las
respetamos, el fracaso serd seguro. Las recomendaciones, tan sencillas como

basicas, son las siguientes:

Interpretar el Apocalipsis exegéticamente

Buscaremos descubrir lo mejor que podamos lo que entendian el autor
inspirado y sus lectores originales. Asi evitaremos toda especulaciéon que vaya
mas alla del texto. La consigna sera: el texto, todo el texto y solo el texto. Eso
significa ser fiel a lo que est4 escrito, sin afladirle ni quitarle nada (Ap 22:18-
19), sino mas bien tratar de entenderlo en sus propios términos y contexto.

Todo eso parece obvio, pero en la interpretaciéon del Apocalipsis suele
dejarselo de lado. Y lo peor es que quienes lo estudian no se dan cuenta de que
van por mal camino: la mayoria de las veces, creyendo que estan interpretando
el libro "biblicamente", de hecho actiian contra una exégesis sana.

Nos conviene reconocer el hecho, o al menos la posibilidad, de que
hayamos ignorado cosas que la Bibilia ensefia y nos hayamos aferrado a otras
que el texto no ensefia. Por ejemplo, muchas veces hacemos caso omiso de la
realidad de la resurreccion del cuerpo como también de la nueva creacién en
que culmina todo el mensaje biblico (Ap 21-22). Por otra parte, hemos
"supuesto" cosas que el texto no dice: por ejemplo, que la gran tribulacion
durard siete afios (el Apocalipsis nunca habla de siete afios sino de tres y
medio) o que de la nube del "rapto" la Iglesia ird siete afios al cielo (el
Apocalipsis no menciona el "rapto" en ningun pasaje; Pablo si afirma que los
creyentes resucitados seran arrebatados al encuentro con el Seflor, pero no dice
qué seguird después de ese encuentro, ya que su preocupacion es otra).
También muchos suponen que el "tribunal de Cristo" y las "bodas del Cordero"
se realizardn en el cielo durante esos siete afios, pero faltan las evidencias
biblicas de tal suposiciéon. Abundan muchos casos mas del peligro de afiadir
datos a las Escrituras gracias a inferencias y especulaciones.

Otro problema es que muchas veces se usan cadenas largas de "textos de
prueba”, sin examinar el contexto inmediato y el mensaje original de cada
texto. También al traer esos textos a colacion, suele olvidarse el grado altisimo
en que Juan cambia las ensefianzas de los pasajes que cita. Pueden enlistarse
muchas referencias biblicas y sin embargo estar pensando antibiblicamente.
Una vez, cuando le dije a un hermano que cierto libro sobre "profecia" no era
nada biblico, me respondié alarmado: "jPero como va a ser eso! Con cada cosa



INTRODUCCION GENERAL 23

que dice ese autor, pone diez pasajes biblicos entre paréntesis". Procedemos
igual que las sectas falsas que condenamos, pero a veces ni sabemos lo que es
ser fielmente exegéticos y biblicos.

Interpretar el Apocalipsis histéoricamente

El conocido refran "un texto fuera de su contexto es un pretexto" se aplica
no sélo al contexto literario de un pasaje (los versiculos que lo preceden y
siguen) sino también al contexto historico del libro y del pasaje. Bien ha dicho
G. B. Caird: "Lo que se nos exige es volvernos historiadores." Con una
imaginacion histérica bien informada y empatica , dice Caird, tenemos que
"entrar en la experiencia de una generacion pasada e infundirle vida para que
llegue a revelar su significado para nuestro propio tiempo."*

En esa tarea de empatia histdrica tenemos serias desventajas. Los primeros
lectores conocian personalmente al autor, pues era su pastor. Conocian su
personalidad y su manera de hablar. Pero hoy tenemos que inferir tanto la
identidad del autor como- la fecha y las circunstancias en que escribe, para
tratar de interpretar el libro en su contexto.

Autor

No cabe duda de que el autor se llamaba Juan y era muy conocido entre las
congregaciones de Asia Menor como pastor y profeta. Evidentemente era un
cristiano de origen judio, ya que cita el Antiguo Testamento desde el hebreo
(como también versiones arameas) y el griego.® Llama la atencién que nunca
reclama ni explicitamente ni aun implicitamente el rango de apdstol u obispo
(o presbitero). Cuando habla de los apdstoles no parece incluirse a si mismo
entre ellos (2:2; 18:20; 21:14). Desde el siglo 2 la tradicién occidental, aunque
con bastante desacuerdo, lo ha identificado con el discipulo amado. Como no
hay nada en todo el libro que nos indique de cudl "Juan" se trata, podemos
contentarnos con llamarlo "Juan de Patmos".

Fecha y contexto

Mas dificil es el problema de la fecha del libro ya que afecta criticamente
la labor exegética. Ireneo y otros padres ubicaron la composicion del
Apocalipsis a fines del reinado de Domiciano, pero los testimonios patristicos

3 Caird (1966:3). La importancia indispensable de las claves historicas se ve claramente en 17:9-11,
que nos obliga a un estudio cuidadoso de los emperadores romanos. Asi también la lista de
mercancias en 18:12s y "aceite y vino" en 6:6 no pueden entenderse bien sin datos histéricos
cruciales. No debe ser necesario volver a insistir que la exégesis historica del Apocalipsis de
ninguna manera excluye lo futuro sino que le coloca el contexto para entenderlo mas fielmente.
"Datos amplios en R.H. Charles (I:Ixvi-lxxxi). Para investigaciones mas recientes que modifican
las conclusiones de Charles, ver Yarbro Collins (1948:47-49) y Aune (1997:1).



4> APOCALIPSIS

son tardios y algo confusos.” Aunque la mayoria de los comentaristas sostienen
también esta fecha, otros han presentado argumentos a favor de épocas mas
tempranas que varian desde el reinado de Claudio (41-54) hasta el de
Vespasiano (69-79). La gran diversidad de fechas tempranas propuestas por sus
defensores hace mas dificil aceptar cualquiera de ellas. Para nuestro estudio
vamos a presuponer que el Apocalipsis fue escrito bajo Domiciano en el afio
95, aunque la edicion final parece haber incorporado visiones y pasajes escritos
anteriormente por Juan.®

Algunos argumentan contra la fecha de 95 diciendo que el Apocalipsis
presupone una situacion de persecucion oficial y generalizada en Asia Menor,
de la que no existen evidencias histéricas para esos afios. Esa situacion,’
afirman, existia mas bien bajo el tirdnico Neron o durante el caos del afio 68,
quizéa durante los meses del reinado de Galba. Sin embargo, aunque todo el
drama del Apocalipsis se realiza bajo la sombra de la persecucion, el libro no
presupone nada que no fuera concordante con el aflo 95. Mientras Juan
advierte severamente contra herejias doctrinales y componendas conformistas
con el sistema imperialista, mucho de lo que escribe sobre la persecucion esta
por venir (2:10; 3:10; la sentencia contra la bestia que bebe sangre de santos
y martires: 17:1, 6). El hecho de que Juan nombra a un solo martir, Antipas de
Pérgamo, hace suponer que el caso merecia mencionarse por ser excepcional.
No seria asi si Antipas fuera uno entre muchos muertos. Eso cuadra bien con
lo que sabemos del final del reinado de Domiciano.

Mucho mas central para el Apocalipsis es el problema del'culto al
emperador, que venia creciendo desde tiempos de Augusto.” En el pasado
existia consenso en cuanto a que Domiciano llevo este culto a nuevos extremos
que repercutieron muy seriamente en Asia Menor.'>- Algunas supuestas
evidencias de esta obsesion de Domiciano citadas frecuentemente por los
comentaristas son las siguientes:

a) Escritores del tiempo de Trajano y Adriano afirman que Domiciano
exigia ser llamado Dominus ac deus noster,” y que toda proclama debia
comenzar con "Nuestro Seflor y Dios manda...". Segun Barclay
(1975:24ss.,194), para dirigirse a Domiciano, oralmente o por escrito, todos
tenian que saludarle con esa misma féormula.

7 Para detalles sobre fecha y autor, véanse los libros de introduccion al Nuevo Testamento (Robert-

Fcuillet( 197011:641-648); Wikenhauser-Schmid(1978:952-974);George-Grelot( 198311 163-166)-
Lohse (1975: 240-249); Garcia Cordero (1962:15-20); Gonzalez Ruiz (1987:60-63; cf. 13-43).

$Para mayores argumentos ver nuestra exposicion de 1:9; 6:6, 9; 13:3 y 17:10-12. '
'Para un estudio detallado de la religion imperial, que comenz6 con el culto a la diosa Romay se

extendié especialmente en las provincias, ver Gonzalez Ruiz (1987:13-43); Leipoldt-Grundmann
(1973 1:141-158). Pero hay que corregir el papel de Domiciano en éstos y la mayoria de los libros.
° Para este punto de vista ver, entre muchos otros, J. Leipoldt y W. Grundmann (1973 1:70-72).
"Dio Casio, Hist, 67.14; Suetonio Dom 13.2; Marcial 5.8; Eusebio. Crén afio 86.



IMTRODUCCIOM GENERAL 25

b) Los mismos autores afirman que las condenas a muerte de Domiciano
iban precedidas de la formula: "Ha sido del agrado del Sefior, nuestro Dios, en
su gracia..." (Gonzalez Ruiz).

¢) Sus monedas lo presentaban como aparicion terrestre de Jupiter, con
diversos atributos divinos. Una moneda del afio 83 lleva la inscripcidon pivus
c4EsarRiMP DoMITIANI (E. Stauffer; Gonzalez Ruiz).

d) Domiciano declar6é a su mujer "madre de dios" y "reina del cielo", y a
su hijo, muerto en el 83 a los diez afios de edad, "hijo de Dios" (Gonzalez
Ruiz).

e) Se alega que Domiciano tenia una pasion exagerada por grandiosas
ceremonias. Le encantaba organizar procesiones, celebraciones y juegos en su
propio honor. Segln estos autores, asesiné a espectadores que abuchearon a sus
gladiadores, por faltarle el respeto a su divinidad. Orden¢ sacrificios y cultos
a su propio genio (Rist; Gonzalez Ruiz).

0 Llamo a su cama "sofa de dios" (Rist; Stauffer). Sus poetas lo llamaron
"sagradisimo Emperador" y "Jupiter"; hablaron de su "costado sagrado",
"nombre sagrado" y su "casa sagrada" en la que servia "banquetes sagrados"
con "pescado sagrado" (Rist).

g) Domiciano erigié6 muchos templos, altares y estatuas de si mismo en
muchos lugares, sin duda con fines de culto. En Efeso hay un templo a
Domiciano con una gigantesca efigie (Stauffer).'?

Aunque este cuadro de Domiciano habia sido aceptado por casi todos los
comentaristas y biblistas, los historiadores del Imperio Romano ya lo han
cuestionado muy seriamente.'> Esta critica ha desacreditado seriamente al
grupo de autores romanos que escribieron bajo el emperador Trajano (98-117)
y pintaron dicha "leyenda negra" de Domiciano precisamente para halagar a
Trajano. Centrales en este grupo eran tres amigos personales: Tacito, Plinio el
Joven y Suetonio (mas joven y protegido de Plinio). Otros autores de este
grupo eran Dio Criséstomo (40-120 d.C.), Juvenal (c.42-c. 125), Dio Casio
(siglos 2-3 d.C.), y Filostrato (170-245). Un siglo después, Meliton de Sardis
(fines del 2 d.C.) y Eusebio (267-340) transformaron las afirmaciones

"2 Gonzalez Ruiz (1987:21); Rist (1957 X11:355s.; E. Stauffer (1956:222s,, 231, 244s., 255). Este
templo se conoce también como "el Templo de los Sebastoi Flavianos", y algunos creen que la
estatua es mas bien de Tito (ver Koester 1994:108).

3E] libro de Price (1984) ha sido definitivo; ver resumenes en Yarbro Collins (1984:69-73, 77,
84s., 111-116) y Thompson (1990:95-115, 158-167). De hecho, algunos biblistas también habian
reconocido la falta de evidencias de las acusaciones contra Domiciano (Beckwith 1919:204);
Canfield (1913); Reid (1975 IV:705s.); Beare /DB 111:737b). En 1913 Canfield demostré también
que el informe de Tacito sobre el incendio de Roma y la persecucion de cristianos por Nerdn
tampoco era fidedigno (Reid 1975 1V:706). Aune (1997:310s.) critica algunos argumentos de
Thompson.



4i>APOCALIPSIS

tendenciosas de estos autores en la interpretacion tradicional de Domiciano
como perseguidor de la Iglesia."

Sin embargo, otros escritores que escribieron durante el mismo reinado de
Domiciano dan un cuadro muy distinto del emperador, que contradice
radicalmente la interpretacion tradicional.'’> Por ejemplo, mientras autores
como Suetonio, Dio Casio, Marcial y Eusebio afirman que Domiciano exigia
que lo llamaran deus ac dominus (ver nota 14), los autores contemporaneos de
Domiciano no suelen dirigirse asi al emperador. Aun Estacio y Quintiliano, a
quienes Domiciano habia comisionado unos escritos, no lo llaman de esa
manera. So6lo Marcial y algunos otros que no gozaban de mucha aceptacion en
la corte se dirigian con esos términos al emperador, con la esperanza de ganar
el favor real que no gozaban.'® Las monedas, inscripciones y medallones de la
época de Domiciano tampoco lo llaman dominus et deus (Thompson 105s.).

En realidad faltan evidencias convincentes de que Domiciano aumentara el
culto imperial mas que sus antecesores y sus inmediatos sucesores (Nerva,
Trajano), y persiguiera sistematicamente a los cristianos. De hecho, el reinado
de Augusto al principio del siglo fue en muchos aspectos el apogeo del culto
al emperador. En su definitivo analisis del tema S. R. F. Price afirma que no
hubo ningiin aumento significativo en esa época ni en la construccién de
templos del culto imperial ni en la presencia de sacerdotes de dicho culto.'” Sin
embargo Iocalmente, especialmente en Efeso, debe haber sido muy llamativa
y chocante para Juan la construccion del inmenso templo a Domiciano
inaugurado en 89/90 a.C., con su gigantesca estatua del emperador.'®

Entender algo del ambiente en que escribieron los detractores de
Domiciano ayuda a explicar las raices de su polémica vitriolica contra quien
antes habia sido el promotor de varios de ellos. La dinastia flaviana termino
con la muerte de Domiciano en 96 d.C. Su sucesor, Nerva (96-97), comenzo
a proclamar que una "nueva era" empezaba con su gobierno. Sus monedas

Eusebio es especialmente irresponsable en su interpretacion: toma, por ejemplo, listas de exiliados
bajo Domiciano, asume sin evidencias que todos eran cristianos, y las interpreta como pruebas de
una persecucion sistematica de los cristianos (Yarbro Collins 1984:56).
~ Estos autores son principalmente Estacio, Quintiliano, Frontino, Marcial y Silio Italico.

' En la segunda edicion del libro X de Epigramas, revisado a inicios del reinado de Trajano,
Marcial se retracta de haber lisonjeado a Domiciano con estos titulos (Thompson 1990:106)'
Thompson y otros demuestran también la falsedad de acusaciones de intrigas de Domiciano contra
su padre Vespasiano y su hermano Tito, y que sus victorias militares fuesen ficticias. Contra la
imagen de Domiciano como feroz tirano y corrupto, va lo escrito por Frontino: "La fama de su
justicia gano la lealtad de todos" (Str 2.11.7). Josefo también alaba a Domiciano por no aceptar
acusaciones falsas de delatores (Vit 76). Aun Suetonio reconoce esta virtud de Domiciano (Don,
9.3), pero intenta demostrar que el emperador se volvio tirano después del 89 d.C. Brian Jones
(1979) demuestra la falacia de esta tesis de Suetonio.

Price (1984:59) indica para todo el Imperio trece templos al emperador de 50 aC a 0 diez de 0
a 50 d.C., y siete de 50 a 100 y de 100 a 150. El medio siglo que incluyo a los flavianos es del
menor numero de templos.

'8 Kraybill (1996:26s,, citando Friesen 1993:41-49) describe en detalle la construccion y pomposa
dedicacion de dicho templo.



INTRODUCCION GENERAL 27

anunciaban [libertas publica, salvus, aequitas etjustitia. Trajano (98-117), al
sucederlo, volvidé a un gobierno centralizado con apoyo militar pero en su
ideologia continu6 promulgando la "nueva era" que habia anunciado Nerva
(Thompson 1990:111). EI circulo de autores que rodeaban a Plinio, Tacito y
Suetonio se hizo propagandista oficial de esa "nueva era". Uno de sus métodos
de complacer a Trajano y glorificar su reinado era el de denigrar a su principal
antecesor, Domiciano (Thompson 1990:115).

Aunque el papel de Domiciano mismo no haya sido lo que antes se creia,
la importancia central del culto imperial para el Apocalipsis no disminuye. Para
el Imperio Romano cada vez mas heterogéneo, con su enorme diversidad de
culturas y religiones, el culto al emperador prometia ser su principal fuerza
cohesiva. En toda la antigiiedad el estado y la religion estaban
inseparablemente vinculados; el culto era el lazo de union civica. Para el
Imperio Romano el problema de los cristianos era esencialmente politico.
Negarse a adorar al emperador era una falta de patriotismo, algo parecido a lo
que hoy seria quemar la bandera o negar el saludo.

Aun cuando Domiciano no impusiera su culto sistematicamente, no cabe
duda de que sus oficiales serian mas que capaces de deportar a un lider
peligroso como Juan. Y Juan seria més que capaz de percibir que el culto
imperialista introdujo a los cristianos en una lucha hasta la muerte y que traeria
problemas mas severos y persecuciones mas crueles en el futuro. Es muy
probable que Juan se orientara més por las profecias de Daniel que por su
contexto inmediato, y con intuicion profética anticipara una realidad que
pronto caeria sobre los cristianos. En ese sentido, Yarbro Collins (1984:77,84-
110) habla de una "crisis percibida" por Juan, aunque probablemente muchos
de sus contemporaneos cristianos no la veian.

Es importante también reconocer el alto grado de influencia que el culto al
emperador, sin estar impuesto por decreto imperial, tenia en toda la vida y
cultura de Asia Menor en esa época.'’ Una ciudad como Efeso tenia muchos
templos dedicados a diferentes emperadores y sus estatuas en edificios
publicos, fuentes, calles y puertas de la ciudad (Thompson 162; Price
1984:135s.). Se hacian sacrificios rituales de animales ante las imagenes.*® El
sumo sacerdote (arjiereus) del emperador convocaba y presidia la asamblea
provincial, y ésta recibia autorizacion para erigir templos provinciales
(neokoros) al emperador. El culto era funcion del municipio y de una u otra
manera se consideraba obligacion de todos los ciudadanos.

Los festivales del emperador podian durar varios dias. El sumo sacerdote
provincial solia encabezar la procesion, vestido de purpura y llevando corona,
precedido porjovenes que arrojaban incienso. Marchaban también represen-

"Thompson (1990:160-164); Kraybill (1996:29); Case (1919:8); van Daalen (1986:27,184).
2 Price (1984:188) afirma que dichos sacrificos no se hacian a la persona del emperador, sino a su
favor. Reconoce, por otra parte, que les era mas facil atribuir cualidades divinas a una imagen que
al mismo emperador en persona (184).



4i> APOCALIPSIS

lanios de otras ciudades. Al pasar éstos por las calles, los ocupantes de las
casas ofrecian sacrificios sobre pequefios altares (Thompson 1990:162). No
hacerlo era lucir antipatriotico, privando a la ciudad de la bendicion de los
dioses (y de las entradas materiales derivadas del mismo culto).

Van Daalen (1986:184) sefiala acertadamente que el culto al emperador
"afectaba la vida entera, dominaba el municipio y el mercado, el estadio
deportivo y el teatro, la mesa de comer y la cirugia del médico, la cama nupcial
y el prostibulo, los medios de comunicacién y la misma subsistencia de la
gente". En el mercado la carne era sacrificada a los dioses, y en la mesa la
comida comenzaba con un acto ritual de culto. Los gremios mercantiles y las
lineas navieras solian tener también sus imagenes, pequefios altares y
santuarios (ver 2:20, Tiatira).

Por otra parte, seria un error pensar que el culto al emperador y la
persecucion de los cristianos eran los unicos problemas que preocupaban a
Juan. El mismo proyecto de religion imperial era sintoma de una crisis
ideologica que ya venia desde décadas anteriores y que Roma nunca lograria
resolver.”’ A fines del siglo I se vivian crisis morales y sociales que en mucho
se parecen a nuestra coyuntura a fines del siglo 20. Al escrutar el libro del
Apocalipsis con la lupa historica, descubrimos que el autor inspirado estaba
muy consciente de esta multifacética crisis y dirigié su palabra profética a
todos sus aspectos: explotacion y esclavitud, especulacion e inflacion,
consumismo y hambre, militarismo y represion, el culto al poder y al éxito, la
falta de respeto a la verdad y el deterioro del valor de la palabra. jEl vidente
de Palmos conocia muy bien las entrafias de la bestia!

Lectores de hoy que viven seguros, comodos y tranquilos, "conformados
a este siglo", dificilmente podran entender bien el Apocalipsis. Soélo
comenzaran a percibir su mensaje si logran insertarse mental y emocionalmente
en la precaria situacion de las comunidades del siglo I, como también en su
propia situacién hoy. Cada pagina del libro tendrd que leerse con una intensa
empatia capaz de compartir la angustia del contexto original. No basta reducir
el libro a diagramas dispensacionalistas: el Apocalipsis nos llama mas bien a
entregar nuestra vida a ese atrevido riesgo que se llama fe.

Interpretar e! Apocalipsis cristocéntricamente

Jesucristo es el personaje central de todo el libro; el tema central de todo
el Apocalipsis es: Cristo es el Sefior. Pero Jesus es muchas veces el personaje
olvidado en el Apocalipsis. A menudo se presta mas atencion al dragon que al
Cordero. Una lectura "bestiacéntrica" del Apocalipsis jamas podréa edificar
nuestra fe ni alimentar nuestra esperanza, como era el proposito de este libro
para sus lectores.

3 ver especialmente la brillante obra de Charles Norris Cochrane (1949), y R. M. Grant (1970).



INTRODUCCION GENERAL 29

Mais que un libro sobre el fin del mundo, el Apocalipsis es un libro sobre
Aquel que es principio y fin de todo. No es una bola de cristal sino una serie
de retratos de Jesus. El primer capitulo se compone de un himno a Cristo (1:4-
8) y una vision de Cristo, el glorioso Hijo de hombre en medio de bellos
candelabros de oro (1:9-2). En seguida escuchamos su voz dirigida a las
comunidades (caps. 2-3). En el capitulo 5 el anciano lo introduce como ledn,
pero cuando Juan se vuelve a verlo se sorprende al encontrar un cordero (la
designacién mas frecuente de Jests en el Apocalipsis), el tnico que es digno
de abrir los sellos. En 11:15 Jesus es el victorioso Sefior de sefiores; en 12:5,
el nifio varéon nacido de la mujer vestida del sol; en f9:11, el invencible
guerrero montado en un caballo blanco; en 21:1-9, el esposo de la nueva Israel.
Aun cuando se lo menciona poco, y los aliados del dragén parecen dominar el
escenario, detras estd Jesus como vencedor de todas las fuerzas del mal,
habidas y por haber.?

Ningln tema es mas central y enfatico en el Apocalipsis que el sefiorio de
Cristo. Todo en este libro esta subordinado a ¢él. Pero Cristo aparece rodeado
de una profusion tan abundante de imagenes, sujetos y simbolos, que corremos
el peligro de perder la vision de Jesus y clavar la mirada en tanta otra cosa
secundaria. Para interpretar bien el libro necesitaremos en todo momento una
mente sujeta a la cautividad de Cristo y una imaginacion rigurosamente
disciplinada para no ver nada "sino a Jesucristo, y éste crucificado".

Leido con los ojos clavados en la bestia, el Apocalipsis inevitablemente
sera un libro morboso y lugubre. Si el dragén y sus secuaces son el centro de
la historia, somos los mas miserables sobre la faz de la tierra. jPero Jesucristo
es el centro de la historia y el Sefior del futuro! Este glorioso mensaje del
Apocalipsis da un gozo que ninguna circunstancia puede apagar ni ningun
tirano puede aplastar. jJristos Kuriosl Porque Cristo vive, el llanto se convierte
en canto (Ap 5) y la endecha en doxologia.

Interpretar el Apocalipsis imaginativamente

Puesto que la mayor parte del libro consiste en visiones tipicas del género
apocaliptico, debemos leerlo con los ojos de la imaginacion, viendo por la fe
los cuadros que el texto nos dibuja y dejando que ellos digan su mensaje.
Cristo le mando6 a Juan escribir lo que habia visto, para que nosotros también
lo veamos. El Apocalipsis es un libro para los que tienen ojos para ver.

Como seflalamos anteriormente, el libro del Apocalipsis apela
constantemente a nuestros sentidos de percepcién: la vista (candeleras de oro,
tronos, joyas, animales, jhasta una ramera voluptuosa!), los oidos (trompetas,
truenos, arpas, flauta, cataratas impetuosas), el olfato (perfumes, azufre), el
tacto (la mano del Sefior sobre la cabeza de Juan; el Cordero toma el libro,
Juan toma el librito) y el gusto (un libro agridulce, agua de vida, frutos de cada

22 Sobre la eristologia del Apocalipsis ver Comblin (1969): Bauckham (1993B:54-108).



4i>
APOCALIPSIS

nir:;). I ,as visiones del angel fuerte (10:1-3) y de la mujer vestida del sol (12:1-
2) empujan nuestra imaginacion hasta los limites de su capacidad y creatividad.
El libro entero nos invita a leerlo con todos nuestros sentidos de percepcion en
su maxima intensidad: De este modo, leer el Apocalipsis mas que ser una mera
lectura sera una vivencia: la experiencia personal y empatica de todo lo que
vivia Juan mismo en sus encuentros con el Sefior resucitado.

Todo el libro del Apocalipsis vibra con una increible fuerza dramatica.
Cuanto mas profundizamos en este libro, mas va tomando un cierto caracter
cinematografico, con un dramatismo digno de competir con los mejores
productos del séptimo arte. Si realmente hemos entrado en la vivencia del
Apocalipsis hasta compartir el mundo simbélico del autor, el libro comienza
a invadir nuestros suefios con toda su imagineria surrealista. De hecho, gran
parte del lenguaje de las visiones es onirico (lenguaje de suefios), y activa los
arquetipos de nuestro inconsciente igual que en muchos suefios.

Sin duda seria un error suponer que todo el simbolismo del Apocalipsis no
es mas que un codigo secreto para una serie de ideas que Juan queria expresar.
Lo que Dios le permitio ver a Juan, quiere que también lo veamos nosotros. No
podremos entender este libro sin utilizar constantemente nuestra imaginacion
visual. En todo momento tenemos que ubicarnos ante la enormemente creativa
mente del vidente y preguntarnos no so6lo ";qué significa esto?", sino mas bien
";como funciona esto a nivel de la imaginacion apocaliptica? ;Qué esta
viviendo Juan aqui?".*®

Sin embargo, también seria un error creer que todo el libro es visual. De
hecho, hay "visiones" que son escasamente visualizabas. Aunque quiza un
Jeronimo Bosch o un Salvador Dali podria pintarnos un personaje que viene
chupando una espada con su boca (1:16; 19:15), ni ellos podrian representar
opticamente "granizo y fuego mezclado con sangre" (8:7). En este caso, Juan
estd obviamente meditando no sobre una vision sino sobre un texto, Ezequiel
38:22. El resultado es wuna conflacion de elementos visualmente
incompatibles.**

Mas que literal y denotativo* (como el lenguaje de Pablo o de los
Evangelios), el lenguaje del Apocalipsis es mayormente connotativo*,
sugerente, evocativo. Es lenguaje de poeta, lenguaje alusivo que despierta
emociones mediante las asociaciones mentales mas profundamente arraigadas

- Esta calidad especial de la imaginacion apocaliptica se plasma en una anécdota del poetay pintor
William Blake. Cuando le preguntaron si al mirar al sol ¢l veia "un disco redondo de fuego parecido
a una guinea" (moneda inglesa), Blake contest6: "No, no, yo veo una compaiiia innumerable de
huestes celestiales que claman 'Santo, Santo, Santo, Sefior Dios Todopoderoso."

"y lo litigaré contra él con pestilencia y con sangre; y haré llover sobre ¢l ... impetuosa lluvia
ton-encial, y piedras de granizos, fuego y azufre (Gog)" (Ez 38:22 BJ). Elementos descriptivos en
Ezequiel que simplemente simbolizan eljuicio divino, Juan los convierte en una imagen compuesta
inconcebible, ya que nadie podria mezclar (término agregado porJuan) granizo, fuego y sangre. Sin
embargo, la misma imposibilidad fantastica de la imagen apunta a la trascendencia del juicio de
Dios, mas alla de nuestra racionalidad humana.



INTRODUCCION GENERAL 31

en la conciencia de la comunidad. Ante las amenazas que Juan percibia en su
contexto historico, utiliza este lenguaje para crear un universo simbolico
alternativo a la "realidad" que los rodeaba.

Como obra de arte que es, la interpretacion del Apocalipsis tiene que incluir
una dimension estética. El texto inspirado pinta los cuadros, pero "la belleza
estd en el ojo del observador". El libro activa la imaginacioén creyente para
hacer su propio trabajo creativo ante el estimulo que viene desde Patmos. Por
eso hay un legitimo elemento subjetivo ante este libro, que no es lo mismo que
especulacion. Es mas bien respuesta estética a una obra de arte.”

En el caso del Apocalipsis es importante distinguir dos niveles de
interpretacion: lo exegético (lo que el texto dice, el cuadro que las palabras
dibujan) y lo estético (la manera personal de "leer" los cuadros y responder a
su impacto). Pero también la interpretacion estética e intuitiva tiene que ser fiel
al texto, al cuadro que Juan pintd. Y sera siempre crucial no confundir los dos
niveles ni confundir legitimas respuestas estéticas con un analisis exegético
objetivo.

Interpretar el Apocalipsis pastoralmente

Juan de Patmos era pastor de corazén: escribia para orientar a las
congregaciones y fortalecerlas en tiempos de prueba y peligro. Se distingue de
los deméas autores apocalipticos por su decisiva orientaciéon pastoral. En
contraste con ellos, se identifica explicitamente, se dirige a un circuito de
congregaciones especificas, y aun "interrumpe" sus visiones para transmitir
siete cartas pastorales a las comunidades. El Jesis que se le aparece se
caracteriza por ser el "gran Pastor de las ovejas" (He 13:20), y Juan mismo
comparte ese tierno y sensible corazon de su Maestro.

El libro del Apocalipsis puede enseflarnos mucho sobre una pastoral de
acompafiamiento y de crisis. Desde la antigiiedad ha servido poderosamente
para fortalecer a los que confrontaban peligro y persecucion. Asi, por ejemplo,
su lectura en la carcel sostenia la fe de los martires de Lyon (177-178 a.C.) (cf.
Garcia Cordero, 1962:20). Por otra parte, sélo una perspectiva conse-
cuentemente pastoral nos permitirda entender el mensaje del libro. El
Apocalipsis es una lectura para martires, no primordialmente para "expertos en
profecia". Nace de una. intencion profundamente pastoral, y solo si
compartimos esa intenciéon podremos compartir también su gozo, esperanza y
osada tenacidad.

2 Sweet (1979:13) propone que el impacto de la lectura del libro (en mas o menos hora y media)
seria comparable al de un drama poético o una opera, "mas como musica que como discurso
racional". Con esa lectura oral "las repeticiones, demoras y cambios de clave producirian un efecto
total que seria tanto emocional como racional".



4i>APOCALIPSIS

Interpretar el Apocalipsis practicamente

Es necesario interpretar el tltimo libro de la Biblia desde una perspectiva
radical e integralmente ética. Toda la ensefianza del libro pretendia orientar la
conducta de los fieles en medio de circunstancias muy dificiles y conflictivas.
Juan insiste en que la bienaventuranza del libro sera precisamente para los que
llevan a la practica consecuente el mensaje profético con todas sus exigencias
éticas.

Se hard evidente en el andlisis del texto que esta practica del mensaje
profético no se limita a la esfera de la moral personal y privada. Juan tiene
mucho que decir también sobre la justicia social y econdmica, y sobre la
postura que han de asumir los seguidores del Cordero ante su mundo. Su
enfoque es contextual, frente a las realidades contemporaneas del Imperio
Romano. Plantea a los fieles una ética evangélica integral, con especial énfasis
en la fidelidad historica en la crisis de su sociedad.

Interpretar el Apocalipsis sinépticamente

Este libro es una obra de arte, con una estructura arquitecténica digna de
una gran catedral o la unidad coherente de una gran obra de teatro. Jacques
Ellul ha descrito muy bien este libro como Arquitectura en movimiento
(traduccion del titulo francés de su comentario). Para eso nos toca ahora
analizar el esquema de la obra y proponer un bosquejo de su estructura.

5. ESTRUCTURA Y SMETKiAS DE UNA OBRA MAESTRA
DE ARQUITECTURA

Practicamente todos los comentaristas del Apocalipsis concuerdan en que
el libro, a pesar de una primera impresion de desorden y desorganizacion, tiene
una estructura muy bien armada. Es una obra de arte, con una bella simetria en
la arquitectura de su construccion literaria.”® Hay consenso general también de
que esa estructura del Apocalipsis, cuidadosamente construida por Juan, es
parte de su mismo mensaje e indispensable para entenderlo. Pero,
curiosamente, a la hora de formular el bosquejo del libro, no parece haber dos
analistas que descubran el mismo "esqueleto" de este cuerpo.’’ Ni siquiera
existe consenso en cuanto a todas las divisiones principales del libro. La razén

26 "El Apocalipsis es un libro perfectamente compacto y coherente, hijo de una poderosa
imaginacion que nunca se pierde por el dificil laberinto de sus casi insoflables fantasias", de modo
que "no es tan dificil dar con la clave de su mensaje" (Gonzalez Ruiz 1987:9).

7 Algunos eruditos (Ellul, P.Richard) han encontrado en el Apocalipsis una estructura concéntrica
o espiral, pero es dudoso que el autor mismo haya escrito su libro con dicha intencion (y es menos
probable si el proceso de composicion era complejo, compuesto por diversas etapas). Parece dificil
imaginar que los oyentes originales de la lectura del libro hubieran percibido estructuras tan
complejas.



INTRODUCCION GENERAL 33

basica parece ser que el pensamiento de Juan es muy dinamico y fluido.
Genialmente, maneja a la vez varios esquemas superpuestos armoniosamente,
de manera que el conjunto total de la obra avanza con impresionante integridad
estética y fuerza reveladora.

Una primera indicacion de la estructura del libro es obviamente la serie de
septenarios: siete cartas, siete sellos, siete trompetas y siete copas. Algunos
autores encuentran ademdas otros septenarios no enumerados.?® Esta técnica de
esquemas séptuples, clasica en la literatura apocaliptica, parece ser la
estructura basica basica del libro.”

Dentro de los septenarios, Juan también sigue un esquema muy simétrico
de desarrollo. En cada serie, los cuatro primeros elementos siempre van juntos.
Los cuatro primeros sellos son los cuatro caballos y jinetes, con una obvia
tematica comun. Igualmente las primeras cuatro trompetas son juicios sobre
tierra, agua dulce, agua salada y cielo (8:7-12), unidos entre si y obviamente
distintos de las trompetas quinta y sexta. Las cuatro primeras copas (16:1-9)
corresponden punto por punto al anterior cuarteto de trompetas.

Ademas, Juan inserta dentro del desarrollo de los septenarios una serie de
preludios, interludios y paréntesis. Los interludios van tipicamente entre el
sexto y el ultimo elementos, creando asi una tension dramatica de irresistible
fuerza. En los capitulos 12 y 13 Juan incorpora toda una alegoria que podemos
titular "el drama del dragon", que sigue en el capitulo 17 con el juicio contra
la ramera y en el capitulo 20 con el triste final del dragén mismo. Todos estos
relatos intercalados, que a veces parecen estar desconectados del contexto, a
menudo se vinculan muy significativamente tanto con lo que los precede como
con lo que los sigue. Son clave para entender el libro, aunque complican un
poco nuestros afanes de logar nitidos bosquejos.

A la par de este esquema numérico, otros comentaristas han propuesto
esquemas tematicos para la estructura del libro. Tenney ofrece un enfoque
cristolégico: Cristo en su Iglesia (1-3), Cristo en el cosmos (4:1-21), Cristo en
su conquista (17:1-21:8) y Cristo en la consumacion (21:9-22:5). Paul Minear
coordina el libro en torno al tema de la victoria: la promesa de victoria (1:9-
3:22), el Cordero como Vencedor (4:1-8:1), los profetas como vencedores
(8:2-11:18), los fieles como vencedores (11:19-15:4), la victoria sobre

ZLohmeyer (1953) analiza "sicte visiones del reino del dragon" en los caps. 12-13; "sicte visiones
de adoradores del Cordero y la bestia" en el cap. 14 y "siete visiones de la caida de Babilonia" en
17:1-19:10. Cf. Lilje (1957:25); Rist (1957 X1I1:360-362). La Biblia de Scofield encuentra "siete
personajes" (12:1-14:20), "siete ayes" (17:1-20:15) y "siete cosas nuevas" (21:1-22:21). El cap. 10
habla de siete truenos pero el angel le prohibio a Juan transcribirlos.

“Desde el primer relato de la creaciéon (Tenney 1957:37), los esquemas séptuples corren por toda
la Biblia. Beasley Murray (1974:31) relaciona los septenarios de juicio con Lv 26:18-28 y sefiala
que Juan triplica su intensidad al multiplicarlo en tres series de siete (sellos, trompetas, copas),
logrando asi un climax de impactante fuerza. Es importante entender que los sellos, las trompetas
y las copas no vienen en una secuenciacronologica sino que son basicamente paralelos, con cambios
de énfasis y aumento de severidad en cada serie.



APOCALIPSIS DE JUAN

Babilonia (15:5-19:10) y la victoria sobre el diablo (19:11-22:7). John Stott
enfoca la tematica eclesiastica (tema general: "el Cristo y su Iglesia") y lo
divide como sigue: nuestra vida en Cristo (1-3), nuestra seguridad en Cristo (4-
7), nuestro testimonio a Cristo (8-11), nuestro conflicto por Cristo (12-14),
nuestra vindicacion por Cristo (15-20) y nuestra unién con Cristo (21-22).
Sweet propone un esquema bastante sencillo: las siete cartas (2-3), los siete
sellos (4:1-8:1), las siete trompetas (8:2-14:20) y las siete copas (14:1-22:5).
Todos estos y otros bosquejos parecidos encuentran base en el texto y pueden
ser utiles para la predicacion fiel del Apocalipsis.*®

Sin pretender haber descubierto el Gnico y definitivo esquema del libro,
proponemos el siguiente bosquejo basado en el énfasis y los contenidos
predominantes en tres partes sucesivas del libro. Sentimos que corresponde a
la progresion del argumento como lo podrian haber sentido los primeros
oyentes, y hemos comprobado en la predicacion que ayuda también al oyente
moderno.

El libro del Apocalipsis es unajoya literaria y espiritual. Por su estructura, es
una catedral gotica de multiplicidad en unidad. Es un cantico cdsmico, una danza
del gozo evangélico.’' Es una fiesta de imagenes y celebraciones. Es un museo
de pinturas surrealistas y una sala sinfonica de conciertos extraordinarios. Es un
manual para martires y un mapa de los caminos histoéricos del discipulado fiel. Y
sobre todo, es en todas sus paginas un retrato del rostro de nuestro amado Sefior
y Salvador.

*UTenney (1957:ix,x,33); Minear (1968:xvii); Stott (1954:163-174); Sweet (1979:52-54).

3! En una bella pero dificilmente traducible frase, Paul Minear describe el Apocalipsis como "an
animated and passionate dance of ideas" (una danza de ideas animada y apasionada"); cita en
Eugene Peterson (1988:xii).



BOSQUEJO GENERAL

I. Prologo (1:1-8)
A. Titulo y prefacio (1:1-3)
jJuan de Patmos nos habla hoy, bien claramente!
B. Un saludo que se vuelve doxologia (1:4-8)
1. Una triple bendicion (1:4-5a)
2. Una triple doxologia (1:5b-8)
;Con mucha razon lo llaman el tedlogo!
;y un tedlogo que se mete en politica!
No podemos servir a Diosy a Mamon
Ser testigo significa poner la vida (I Jn 3:16-17).
Apéndice: "El Cristo de Velazquez" de Miguel de Unainuno

II. Primera Parte: Visiones del Sefior (1:9-5:14)
A. Primera vision del Seiior:
Revelacion y voz del Hijo de hombre (1:9-3:22)
1. Cristo vive y esta presente (1:9-20)
a. Un pastor preso ve a Cristo (1:9-11)
Juan de Patmos: preso, profeta y pastor
Juan (le Patmos: poeta y pintor
Juan (le Patmos: rebelde con causa
b. Patmos se transforma en templo y monte de transfiguracién
(1:12-16)
c.Jesus comisiona a su profeta (1:17-19)
Jesucristo, Vencedor de la Muerte
d. Una nota aclaratoria que nos confunde mas ( 1:20)
2. El Hijo de hombre manda mensajes a las iglesias (2:1-3:22)
a. Cristo habla a la congregacion de Efeso:
Una iglesia activista, sin amor (2:1-7)
No bastan el activismo y el éxito
Tampoco basta la ortodoxia
b. Cristo habla a la congregacion de Esmirna:
Una iglesia pobre, jpero rica! (2:8-11)
La iglesia no es una meritocracia
(mucho menos una plutocracia)
De los pobres es el Reino de Dios
Cuando ser cristiano huele a antipatriotico
Jesucristo, y solo él, es el Primeroy el Ultimo
c. Cristo habla a la congregacion de Pérgamo:



4i>

APOCALIPSIS

Una iglesia fiel, pero infiltrada (2:12-17)

¢Hay cristianos" idolatras y politeistas hoy?

Cuando surge un Balaam, no esti lejos un Balac

Donde se juntan Balaam y Balac, por detrds esta Satands

. Cristo habla a la congregacion de Tiatira:

Una iglesia engafiada por falsas profecias (2:18-29)
Cuando  "business is business' significa idolatria
jCuidado con las falsas profecias!

. Cristo habla a la congregacion de Sardis:

Una iglesia famosa, pero muerta (3:1-6)
La "imagen " también puede ser idolo
La idolatria mas sutil para la iglesia hoy: la '"exitolatria "

. Cristo habla a la congregacion de Filadelfia:

Una iglesia débil, pero fiel (3:7-13)

"Lo implacable que debe ser la verdad"

La Iglesia: una comunidad alrededor de la Palabra

;Lo que Dios puede hacer con una iglesia de 'poco poder"!
El Dios de las puertas abiertas

. Cristo habla a la congregacion de Laodicea:

Una iglesia orgullosa, jque daba asco! (3:14-22)

A Dios le gusta la gente que se define

Ser cristiano es (entre otras cosas) una vocacion politica
El Cristo Rey practica el poder compartido

Cristo sigue tocando a nuestra puerta

B. Segunda visién del Sefior: el trono y el Cordero (4-5)
!. El trono de Dios: centro del universo entero (4:1-11)

a.

La sala del Trono (4:1-8a)

i. Los veinticuatro ancianos (4:4)

ii. Los cuatro vivientes (4:6b-8a)

Ser '"realista" significa poder ver el cielo

Se necesita urgentemente: una teologia de la vida y del poder

b. La adoraciéon al Creador (4:8b-11)

i. La adoracion de los cuatro vivientes (4:8b-9a)
ii. La adoracion de los veinticuatro ancianos (4:9b-11)
iMucho cuidado! ;la adoracion puede ser peligrosa!

2. La vision del Cordero (5:1-14)

a.
b.

El libro que hizo llorar a Juan (5:1-4)
El Cordero que ha vencido (5:5-7)

i. El anuncio del anciano (5:5)

ii. La vision del Cordero (5:6-7)

La cruz: la potencia de la impotencia

. E1 Cordero transforma el llanto en canto (5:8-14)



BOSQUEJO GENERAL

i. La adoracion de los vivientes y los ancianos (5:8-10)
;Sin musica y perfume no hay cielo!

ii. El himno de los vivientes y los ancianos (5:9)

El Reino de Dios no procede de este mundo,

pero si viene a esta tierra

El extraiio (y muy politico) lenguaje de la salvacion (5:9-10)
iii. La adoracion de la multitud angelical (5:11)

La Biblia: un libro sorprendentemente materialista

iv. La adoracion de la creacion entera (5:13)

Para hacerfrente a la realidad, necesitamos una teologia
de la creacion

v. El amén de los vivientes (5:14)

Como decir "amén " cristianamente



L PROLOGO (1:1-8)

Aunque el reinado de Domiciano no parece haber traido ningun auge
especial ni del culto imperial ni de persecucion contra cristianos, es evidente
que Juan mismo percibia que las congregaciones de Asia Menor estaban
amenazadas gravemente. La amenaza era doble. En primer lugar, el significado
teologico y el peligro implicito que representaba el culto al emperador, que ya
se practicaba hacia casi un siglo. En segundo lugar, el poco entendimiento, el
conformismo y el acomodo al sistema por parte de muchos fieles (algunos
seducidos también por los encantos de la ramera), lo que en el fondo
representaba una negaciéon del evangelio mismo.' Algunos dirian que dicha
percepcion de Juan era mas subjetiva que objetiva, pero otros la considerarian
profética, como una especie de "alarmismo realista" en tiempos engafiosamente
"normales".

Para responder a esa situacion, el autor inspirado comienza ayudando a los
creyentes a tener una muy clara vision de la persona y del poder de su Dios.
Esa es la primera necesidad de toda comunidad cristiana bajo toda
circunstancia, y sobre todo cuando esta inmersa en pruebas y peligros.

El requisito indispensable para Moisés, antes de emprender su mision
liberadora, fue la vision de Yahvé en la zarza que ardia sin consumirse. El
ministerio profético de Isaias también se inicid con una poderosa vision de
Dios (Is 6). Todo siervo del Sefior, igual que Moisés e Isaias, tiene que conocer
a Dios. "El pueblo de los que conocen a su Dios se mantendra firme y actuara"
(Dn 11:32 BJ).

Antes de dirigir su mirada a la dificil problematica de su época, Juan enfoca
bien la vision del Sefior, majestuoso y soberano. Primeramente ve al Hijo de
hombre en medio de los candeleras (1:9-20), visiéon que procede a comentar
especifica y detalladamente para cada una de las siete congregaciones (caps.
2-3). Después recibe una majestuosa revelacion de Dios (cap. 4: "el que esta
en el trono") y del Cordero, vencedor, Uinico digno de abrir los sellos,
merecedor de toda alabanza (cap. 5). Estas visiones de nuestro Dios son para
Juan el fundamento firme de la fe y de la fidelidad.

Pero antes de compartir estas visiones del Sefior, Juan introduce la obra
entera con un préologo (1:1-8).

! La mas dramatica expresion de este peligro aparece en las vehementes denuncias contra los
nicolaitas (2:6,14s., 20-23). Bauckliam (1993A:376) afirma que otros pasajes también reflejan que
entre muchos cristianos habia una atraccion hacia el Imperio.



4i>

4i>APOCALIPSIS

A» TITULO Y PREFACIO (1:1-3)

'Esta es la revelacion de Jesucristo, que Dios le dio para mostrar
a sus siervos lo que sin demora tiene que suceder. Jesucristo
envié a su angel para dar a conocer la revelacion a su siervo Juan,
2quien por su parte da fe de la verdad, escribiendo todo lo que vio,
a saber, la palabra de Dios y el testimonio de Jesucristo.
*Dichoso el que lee y dichosos los que escuchan las palabras de
este mensaje profético y hacen caso de lo que aqui esta escrito,
porque el tiempo de su cumplimiento esta cerca.

Los primeros versiculos, que probablemente colgaban del rollo como titulo,
nos dan inmediatamente la clave para el mensaje del Apocalipsis: Apokalupsis
lésou Jristou, "jRevelacion de Jesus el Cristo!" Nos indican también que el
escrito no es meramente un mensaje del pastor Juan sino que viene por
inspiracion divina: Dios se lo reveld a Cristo, quien lo transmitié "via angel"
a Juan, siervo de Dios, para compartirlo con los fieles de Asia Menor, también
siervos de Dios. La introduccion nos avisa ademdas del tema central del libro
(testimonio fiel; obediencia a la palabra profética hasta las ultimas
consecuencias) y nos introduce al personaje central (Jesus, por quien Dios
envia el mensaje, quien atestigua el mensaje y quien es revelado por todo el
mensaje).

El libro entero es revelacion de Jesucristo, una especie de "quinto
evangelio" que vuelve a proclamar las buenas noticias ante las nuevas
circunstancias del fin del siglo. Los cristianos habian pasado largas décadas de
lucha y sufrimiento después que Jesus ascendid a la diestra de Dios; Juan
estaba preso y las comunidades de Asia Menor amenazadas por los poderes
imperiales y locales. Es entonces cuando Dios "corre el velo" (significado de
"apocalipsis") y nos permite ver al Cordero, Seilor de sefiores y Rey de reyes.

Como "apocalipsis" (1:1) y "profecia" (1:3), Dios le dio este mensaje a
Jesucristo, quien lo comunicé a Juan por medio de su angel. El Sefior usa
muchos instrumentos, pero la fuente de esta revelacion es Dios mismo y Jests
es a la vez su receptor, transmisor y tema central. Aun cuando los angeles
desempefian un papel importante en el Apocalipsis, siempre estdn subordinados
a Cristo (19:10; 22:8s.). Juan, pastor y visionario de corazén ardiente, fue
también siervo del Sefior en esta cadena de comunicacion. El Dios de gracia
no dejard a su pueblo sin la Palabra, mucho menos en su hora de prueba. Todos



PROLOGO (1:1-8) 41

los recursos de su poder entraran en accion para orientar y fortalecer a su
pueblo.?

El término apokalupsis, que aparece s6lo aqui en todo este libro, es muy
tipico de los escritos de Pablo.® Su uso en este titulo, sin duda afiadido después
de la finalizacién del libro, terminé dando nombre a toda la literatura
apocaliptica. Pero eso no debe confundirnos. Aunque Juan escogié "apocalipsis"
para titular su escrito, en el libro mismo lo describe mas bien como "profecia",
"testimonio" (marturia) y "palabra de Dios". Estos términos nos dan el
verdadero género literario de la obra. Es fundamentalmente un libro profético
y pastoral. Aunque utiliza muchos recursos literarios de la literatura
apocaliptica, sus diferencias en comparacion con ésta son definitivas para
entender su caracter y mensaje como libro. Mds que un libro apocaliptico, es
esencialmente un libro profético.

En lugar de buscar credibilidad atribuyendo la autoria del libro a algun
nombre antiguo (pseudoepigrafia), como hacian habitualmente los autores de
la literatura apocaliptica, Juan de Patmos se identifica claramente como alguien
bien conocido entre sus lectores. Ademas nombra especificamente a las siete
congregaciones a las que dirige su libro, y hasta agrega sendas cartas pastorales
a cada comunidad (caps. 2-3). Este caracter profundamente personal y practico
marca todo el libro del Apocalipsis, como debe marcar también nuestra
interpretacion. Este libro no fue escrito para especulaciones futuristas sino para
una lectura radicalmente pastoral y profética en medio de la realidad historica.

Por eso, el prefacio declara felices a los que oyen y guardan su mensaje
profético (1:3; cf. Le 11:28; Mt 28:20, térein, guardar). La bendicion
corresponde a la situacion pastoral: un "lector" leia la copia (probablemente la
unica, que circulaba de congregacion en congregacion), la comunidad
escuchaba y todos tenian que obedecer las exigencias de la profecia.® Se daba
por sentado que los lectores iban a entender el mensaje aun sin texto escrito.
La bienaventuranza va para los que, como Juan, asumen las demandas del

? Esta "cadena" de mediacién de la revelacion choca con la tendencia del cristianismo occidental de
pensar solo en dos niveles: lo divino (arriba) y lo natural (abajo). William Dyrness (1990: 187s.)
muestra como los misioneros, debido a esta ceguera a las instancias intermedias (angeles, demonios
y espiritus), funcionan, sin darse cuenta, como una poderosa fuerza secularizante en culturas que
de hecho corresponden mas a la mentalidad hebrea. Dyrness cita un articulo de Paul Hiebert: "The
Flaw ol'the Excluded Middle" (1982).

' El verbo apokalupté no se usa en todo el Apocalipsis. En las epistolas, apokalupsis 'y apokalupté
se emplean para referirse a la revelacion de Diosen la creacion (Ro 1:17s.) y en Cristo (I Co 1:7;
Ga 1:2), a la comunicacion de la verdad divina (Ro 16:25; Ef 1:17; 3:3) y de la voluntad de Dios
(G4 2:2), ala venida de Cristo (1 Co 1:7), al juicio final (Ro 2:5), a la manifestacion de los hijos de
Dios (Ro 8:19) y a experiencias extaticas (1 Co 14:6, 26, 30; 2 Co 12:1, 7).

* Por ser pseudoepigraficos, los libros apocalipticos no solian ser escritos con miras a la lectura
publica. La referencia a "el que lee" (1:3) es peculiar a Juan y corresponde a su enfoque pastoral.
Tampoco hay paralelos significativos para la exhortacion a "hacer caso de" (ferein) la profecia ni
para el formato epistolario y las siete cartas insertas en este libro.



4i> APOCALIPSIS

testimonio y "siguen al Cordero por dondequiera que va" (14:4), siendo fieles
hasta la muerte (2:10).

Esto deja claro que para los primeros lectores el problema de este libro no
era comprender algo sumamente complicado, como si la bienaventuranza
rezara "dichosos los que entienden estos enredos especulativos". Lo dificil
tenia que ver mas bien con "el costo del discipulado”, es decir, el precio
implicado en obedecer un libro cuyo mensaje y exigencias son tan claros. A
diferencia de Daniel, el Apocalipsis no es un libro de palabras "selladas y en
secreto hasta la hora final" (Dn 12:4, 9). Con Cristo el tiempo ha llegado y los
sellos se rompen. El Apocalipsis no es un libro cerrado de misterios secretos.
Es un libro abierto cuya "palabra profética mas segura ... alumbra en lugar
oscuro, hasta que el dia esclarezca" (2 P 1:19 RVR). La naturaleza y claridad
del libro era tal que tenian que obedecerlo hasta la muerte.

—A diecinueve siglos de Juan de Patmos, puede extrafiarnos bastante que
haya dicho que lo que anuncia "sin demora tiene que suceder" (1:1), "porque
el tiempo ... esta cerca" (1:3, el jcairos esta encima de nosotros). Si fuera un
anuncio literal de acontecimientos que ocurririan dentro de pocos afios o aun
meses, tendriamos que concluir que Juan se equivocd y engaiio a sus oyentes.
Pero muchos pasajes del Nuevo Testamento insisten en que "los ultimos
tiempos" ya comenzaron con la venida de Cristo.” En Mateo 24:21 el sitio de
Jerusalén en la década del sesenta se describe como "gran tribulacién, como no
la ha habido desde el principio del mundo hasta ahora, ni la habra jamas" (cf.
24:15-20, 22s.).°
Cuando Juan escribe el Apocalipsis, aquella gran tribulacién ya habia
pasado y la Iglesia se encontraba en otro "acabodse" de prueba y persecucion.
De una manera similar el Anticristo final es anticipado por "muchos
anticristos" precursores (1 Jn 2:18; 4:3),” y el juicio final se prefigura en otros
juicios divinos como la caida de Jerusalén en el afio 70 (Mr 13) y la esperada
caida del Imperio Romano anunciada y descrita en Apocalipsis 17-19. De ese
modo las realidades ultimas no estan lejanas de los lectores ni de nosotros hoy,
sino intensamente cercanas e inminentes. Se hacen sentir desde ahora, en
nuestras realidades penultimas, presionando el presente desde el futuro de
Dios.

1 Jn2:18, 4:3; 1 Co 10:11; 2 Ts 2:7; ver Introduccién General.

® Exegéticamente Mt 24:21 tiene que referirse a los horrendos sufrimientos de losjudios durante el
sitio de Jerusalén. Si los relatos de Josefo en el libro V de La Guerra de los Judios son fidedignos,
resulta dificil imaginar tribulaciones peores que las de ese periodo, ni siquiera en la "gran
tribulacion" final. Josefo relata, por ejemplo, que durante el sitio de Jerusalén "el hambre confundid
toda pasion natural" (5.12.3) a tal extremo que una eminente sefiora llegd hasta cocinar a su propio
hijito para repartir su carne (6.3.4; cf. 5.10.2s.; 5.12.3). La frase final de 24:21 parece ser un
modismo para "el acabdse" y no debe tomarse mas literalmente que lo que fue la probable intencién
del autor.

7 Ver arriba, p. 17s.



PROLOGO (1:1-8) 43

El "sin demora" de 1:1 y "cerca" de 1:3 se refieren obviamente al tiempo
de Juan mismo; el pasaje no se orienta desde alguna supuesta fecha futura (p.
ej., del siglo 20) después de la cual el fin seguiria inmediatamente. Juan y sus
lectores vivian en todo momento bajo la fuerte presion de la expectativa
cristiana de la venida final de Cristo, pero también de sus venidas pentltimas
y condicionales (p. ej., 2:5, 16; 3:3, 20). "Sin demora" significaba para ellos
también que al enemigo le quedaba poco tiempo (12:12): la persecucion y
tribulacion de la comunidad no duraria tanto, porque el Cordero ya ha vencido
al dragon.

Si Juan hubiera querido decir que faltaba poco tiempo antes del fin del
mundo, obviamente se habria equivocado por casi dos mil aflos como minimo.
Sus términos "sin demora" y "cerca" sefialan un sentido intenso del tiempo, la
urgencia del Auiros lleno de Cristo (cf. Ga 4:4). Como bien expresa Foulkes
(1989:6), no se trata de una urgencia en términos de dias o meses sino de
obediencia, de guardar las cosas escritas en esta profecia (1:3). Urge, hoy y
siempre, ser fieles a Cristo hasta la muerte.

Estructuralmente estos tres versiculos forman un paralelo impresionante
con la conclusion del libro y funcionan como marco (como un paréntesis) de
la "inclusion" literaria de los demas contenidos del libro. Con remachado
énfasis el pasaje final del libro retoma todos los temas de esta introduccion
(menos el término apokalupsis):

— la central jdad de Jesucristo (22:16-17, 20-21),

— la mediacion del angel (22:6, 8, 16),

— el testimonio (22:16, 18,20),

— la urgencia escatoldgica (22:6, 7, 12, 17, 20),

— la palabra profética (22:6-7, 9-10, 18-19) y

— el deber de cumplirla (22:7, 9) y la bendicidn para los fieles obedientes
(22:7, 14; cf Le 11:28).

La ultima bienaventuranza (22:7) repite dramaticamente la primera de 1:3,
con un solo cambio en el orden de las frases, dando mas énfasis a la pronta
venida del Sefor: "{Miren que vengo pronto! Dichoso el que cumple las
palabras del mensaje profético de este libro".

/JUAN DE PATMOS NOS HABLA HOY, BIEN CLARAMENTE!

Ya que el libro del Apocalipsis era un mensaje claro y muy practico para
sus primeros oyentes, hoy nosotros debemos buscar "el mensaje del
mensaje", o sea, el mensaje actual que ese mensaje antiguo dirige a nuestra
realidad contemporanea. En vez de quedarnos con supuestas explicaciones
de detalles aislados, debemos buscar el sentido central de cada pasaje y



4i> APOCALIPSIS

después reinterpretar ese sentido para nuestro propio contexto actual. Asi
podremos encontrar "el mensaje (para hoy) del mensaje (de ayer)".*

(Qué quiere comunicarnos Dios hoy, a finales del siglo 20, por medio de
lo que le comunicd a Juan al final del siglo 1 ? Quiza nuestras circunstancias
parecen muy diferentes de las de ellos, pero de hecho en las ultimas décadas
América Latina ha vivido muchas situaciones parecidas a las luchas de la
Iglesia en los tiempos de Juan. Basta pensar en los gobiernos militares del
Cono Sur y Brasil, en la masacre sistematica de cristianos en El Salvador y
Guatemala, y otras situaciones apocalipticas dentro de nuestro continente.

Estamos seguros de que las Escrituras son la Palabra de Dios para nuestros
tiempos. El Dios que hablo ayer, también habla hoy. Por eso es necesario
reflexionar cuidadosamente sobre el significado actual del mensaje de cada
libro de nuestra Biblia, y especificamente sobre la manera fiel y acertada de
interpretar y obedecer el mensaje del Apocalipsis para nuestros tiempos.

Dios tiene abundantes medios y mensajeros para comunicarnos su
palabra viva, como se la hizo llegar a Juan de Patmos. Pero nosotros, como
Juan, tenemos que tener el oido abierto para escuchar la voz del Sefior y los
ojos despabilados para" ver sus sefiales. El vidente Juan ademas de ver
visiones apocalipticas era también un agudo y astuto observador de su
mundo. Aunque hoy también la revelacion podria ser visiones, sueflos y
audiciones como las que recibio Juan, estariamos muy equivocados si s6lo
esperaramos tales manifestaciones y nos quedaramos ciegos a las "sefiales
de los tiempos" que nos rodean por todos lados. Por medio de muchas
sefiales, coyunturas y voces proféticas a nuestro alrededor, Dios quiere
hablarnos hoy.

Apocalipsis nos ensefla también que tenemos que interpretar los procesos
historicos, incluso los nuestros hoy, desde la revelacion del Sefior. En el
centro de la respuesta divina a la crisis historica del tiempo de Juan esta toda
una teologia de la historia basada en el sefiorio de Jesucristo, crucificado y
resucitado. Apocalipsis nos ensefla, por un lado, que es imposible entender
la revelacion de Dios aparte de la historia, de la cual es Seflor y dentro de la
cual se revela y, por otro lado, que como cristianos siempre debemos
interpretar nuestro momento historico a la luz del Reino de Dios y su justicia,
como tan magistralmente lo hizo Juan ante la realidad de su propio tiempo
(ver Stam 1978/1979). Esta precisamente es la perspectiva del Apocalipsis:
la fidelidad histérica es la unica manera de "hacer caso de lo que aqui esta
escrito" (1:3).

8 La hermenéutica* moderna habla de la buena interpretacion como un "encuentro de horizontes"
(Gadamer) entre el mundo del texto original y el mundo actual de los intérpretes modernos. Cuando
Dios nos permite escuchar lo que el Espiritu dijo a las iglesias (Ap 2:7), escuchamos también su
mensaie Dara nosotros hov.



PROLOGO (1:1-8) 45

Si Dios habla en tiempos de crisis, ;qué palabra profética habra querido
proporcionarnos sobre los quinientos afios de conquista y opresion de
nuestros pueblos indigenas? ;Qué palabra profética nos daria sobre la larga
cadena de dictaduras que han azotado a América Latina durante casi todo
el siglo 20, mayormente con apoyo extranjero? ;Qué juicio nos daria sobre
los fracasos del desarrollismo y contrainsurgencia de la década del sesenta,
de la llamada "década perdida" del ochenta, y del neoliberalismo, desempleo
galopante y pobreza programada de la década del noventa? Sobre todas esas
cuestiones Juan de Palmos se hubiera pronunciado proféricamente, como lo
hizo en cuanto a los problemas candentes de su propia época. Sin duda su
palabra iconoclasta sorprenderia a muchos, como suele pasar con los
mensajes verdaderamente proféticos.

La Palabra de Dios pertenece a los que la obedecen (Jn 7:17). Hoy
también, la bendicion feliz de la palabra profética va para los que guardan
las cosas en ella escritas (1:3). El Apocalipsis no es esencialmente un libro
de historia futura escrita por anticipado ni un frivolo crucigrama de simbolos
misteriosos para entretener nuestra curiosidad. Es un mensaje profético que
tiene que ser obedecido hasta las ultimas consecuencias. Cualquier
interpretacion del Apocalipsis que no sea profundamente ética o que no
tenga exigencias de una practica radical es seguramente una interpretacion
errada. Lamentablemente gran parte del enfoque apocaliptico de hoy cae en
esa ultima categoria. A lo largo de nuestro comentario trataremos de marcar
una senda que sea a la vez fiel al texto y a nuestra actual realidad historica,
unico lugar posible para nuestra obediencia a la palabra profética.

B. UN SALUDO QUE SE VUELVE DOXOLOGIA
(1:4-8)

"Yo, Juan, escribo a las siete iglesias que estian en la provincia
de Asia:

Gracia y paz a ustedes de parte de aquel que es y que eray que
ha de venir; y de parte de los siete espiritus que estin delante de
su trono;’y de parte de Jesucristo, el testigo fiel, el primogénito de
la resurreccion, el soberano de los reyes de la tierra.

Al que nos ama

Yy que por su sangre nos ha librado de nuestros pecados,
Bal que ha hecho de nosotros un reino,

sacerdotes al servicio de Dios su Padre,
ia él sea la gloria y el poder

por los siglos de los siglos! Amén.



4i> APOCALIPSIS

'{Miren que viene en las nubes!
Y todos lo veran con sus propios ojos,
incluso quienes lo traspasaron;
y por él haran lamentacion todos los pueblos de la tierra.
;Asi sera! Amén.

8 "Yo soy el Alfa y la Omega —dice el Sefior Dios—, el que es y que
era 'y que ha de venir, el Todopoderoso."

Juan inicia el texto propio de su libro con el clasico saludo epistolario,
parecido a la introduccion tipica de las cartas de Pablo: el nombre del autor, los
destinatarios y la comunicacion de gracia (del saludo griego)’ y paz (el saludo
hebreo shalom) en nombre del Dios trino. Juan, sin embargo, elabora muy
particularmente todo el saludo, que termina siendo una doxologia de exaltada
alabanza.

Es un error entender el libro del Apocalipsis como perteneciente
exclusivamente al género de la literatura apocaliptica. De hecho, incorpora
varios géneros literarios: la epistola, el himno, el proverbio, la audicion y
vision apocalipticas, etc. La importancia de su forma epistolar se nota en que
el libro entero comienza (1:4-8) y concluye como carta (22:6-21), y después de
la primera vision introduce siete cartas pastorales (Ap 2-3). Todo el libro puede
verse como una epistola larga para ser leida en la asamblea congregacional,
con muchos materiales apocalipticos insertados. Esto subraya nuevamente el
caracter pastoral del libro.

I. Una triple bendicion (1:4-5a)

La fuente de gracia y paz (favor y bienestar) es triple, aparentemente
trinitaria, pero con los siete espiritus en segundo lugar entre el Padre y el Hijo.
Eso vincula mas al Espiritu con el Padre, ante cuyo trono esta. A la vez permite
ampliar mucho mas la descripcion del Hijo, con un desarrollo muy extenso de
la dimension cristologica (1:5-7). El saludo avanza muy naturalmente, con gran
arte literario, en una doxologia construida muy simétricamente.

Las siete iglesias de Asia (1:4) probablemente eran las que el mismo Juan
atendia pastoralmente y conocia muy a fondo. Hace muchas décadas William
Ramsay afirmé que las siete ciudades mencionadas eran, en el orden en que
aparecen, las mas ricas e importantes de un gran circuito del correo romano en
la region y constituian los mejores puntos de comunicacidén con los distritos

? El tipico saludo griego erajairein (Stg 1:1) pero el saludo cristiano lo transformé enjuris. 1 Ts 1:1;
1 Co 1:3; etc.



PROLOGO (1:1-8) 47

principales de la provincia.'® Sin embargo, existian otras iglesias importantes
en Asia Menor: Colosas e Hierdpolis (cerca de Laodicea), Troas (alejada de la
ruta del mensajero) y posiblemente Magnesia y Tralia (cerca de Efeso). Parece
claro que Juan escribié exactamente a siete iglesias para seflalar, mediante ese
numero simbolico, que su mensaje profético era para toda la Iglesia del
Sefior." En las realidades especificas de las siete iglesias que ¢l amaba tan
profundamente, procediendo de lo concreto a lo universal, Juan veia el mensaje
de Cristo para todas las comunidades de fe en cualquier lugar.

La doxologia tiene tres partes correspondientes al Padre, al Espiritu y al
Hijo. Juan no nombra al Padre (como tampoco lo hace en los caps 4-5) sino lo
designa por su soberania segln tres tiempos verbales. En la inica variante de
la estructura triforme, la segunda fuente de bendiciéon se describe por otra
referencia numérica: los siete espiritus. Como climax la tercera estrofa, sobre
el Hijo, tiene tres partes que a su vez son de tres componentes cada una, con
una cadencia bimnicamente ritmica. Sin captar el disefio simétrico del himno,
no entrariamos plenamente en su alabanza. Todo el pasaje es un hermoso
ejemplo de la arquitectura literaria que caracteriza el estilo del Apocalipsis.

El verséculo 1:4 contiene el griego mas irregular de todo el libro del
Apocalipsis, probablemente para sefialar la trascendencia de Dios y el misterio
de su Ser. Literalmente el griego se traduciria como "de parte de 'el Siendo' y
el ¢l era' y el Venidero".'? Este titulo tripartito es una muy original expansion
de una de las versiones griegas del "Yo soy el que soy", el nombre mas
exaltado y unico nombre propio del Dios de Israel. Cuando los Setenta*
tradujeron el Antiguo Testamento al griego, parecen haber sentido que el titulo
judio "Yo soy el que soy", asociado con un juego de palabras en la lengua
hebrea, no iba a tener mucho sentido para lectores grecoparlantes. Por eso
tradujeron Exodo 3:14 con ego eimi ho on ("Yo soy el Siendo"; participio
presente del verbo "ser"). Al apropiarse de esa traduccion, Juan no podria darle
una designaciéon mas excelsa y sagrada a Yahvé Dios, de quien vendra gracia
y paz para su pueblo.'

! Contra Ramsay, F. Starr, D. 11. Freneli (citado en Aune 1977:131) y otros han negado que existan
evidencias de tal camino postal.

ii' Yarliro Collins (citado en Aune 1997:1:29) afirma, por el contrario, que la referencia a siete
iglesias no sefala a la Iglesia universal sino al origen divino y el significado cosmico del mensaje
de Juan. Algunos han observado que Pablo también escribié a siete iglesias.

12 Puesto que todo este nombre de Dios sigue a la preposicion apo ("gracia y paz de parte de..."),
el nombre vendria normalmente en genitivo (como pnewnaton, "espiritus", en la siguiente frase),
pero aqui aparece todo en nominativo. Parece que Juan concebia el titulo entero como un solo
nombre indeclinable.

" La LXX usa también otras variantes para traducir el poco inteligible tetragramaton hebreo
YHWH, como ho kurios ("el Sefior", ya que losjudios pronunciaban el vocablo hebreo Adonay,
"Senor", cuando veian escritas las cuatro consonantes del sagrado "Yo soy"), "Dios de los
ejércitos” o "el Todopoderoso" (ho Pantokratér). También la forma verbal ego eimi ("Yo soy"
en uso absoluto, sin modificadores) se consideraba sagrada como designacion de Yahvé (cf. Jn



4i>

4i>APOCALIPSIS

El insolito griego de este titulo, cuando se lo analiza con cuidado, sugiere
que los "disparates" gramaticales del Apocalipsis no se deben a una supuesta
ignorancia lingiiistica del autor sino a su sutileza teoldgica. Parece que Juan se
permitia adrede "maltratar" el idioma, con un profundo sentido de adoracion
y a la vez un simpatico sentido de humor, para sefialar que el "Yo soy" rompe
todos los moldes y reglas del lenguaje humano.'*'

Similares formulas tripartitas, sin ninguna relacion con el nombre Yahve,
también eran conocidas en el mundo helenistico. El culto 6rfico adoraba a
"Zeus que era, Zeus que es, Zeus que serd". Una inscripcion en un templo
egipcio rezaba: "Soy todo lo que es y que era y que sera, y ningiin mortal me
ha levantado el velo". Hay formulas parecidas en Homero, Heraclito, Pausamo
y otros. Asi que con este titulo divino el autor del Apocalipsis podia apelar a
un vocabulario de origen profundamente judio, pero a la vez reconocible para
el mundo religioso helenistico de su tiempo.'"

Juan introduce una variante en el tercer término con erjomenos (el
Venidero) muy propio de su pensamiento. La mentalidad biblica se interesaba
mucho menos por el puro Ser de Dios ("el que sera") que por su presencia y
accion dentro de la historia ("el que vendra" o, segin otros, "el que esta
viniendo"). Como cristianos no creemos en un Dios ausente ni esperamos un
fin impersonal de la historia: esperamos el encuentro con el Dios que viene,

8-56-59) Posteriormente el judaismo, tanto en los Targumim como en el culto, usaba formulas de
estructura Intemporal para adorar a Dios. Segun el Targum de Jerusalén para Dt 32:39 Dios le dijo
a Moisés- "Yo soy aquel que es y que eray que serd, y no hay otro Dios a mi lado . ti largum para
Ex 3-24 rezaba- "Yo soy el que era y seré"; segun otro, "Yo soy el que yo era, y soy el mismo ahora
y seré el mismo en el futuro", y también "Yo soy aquel que esta ahi, y quien era, y soy quien seré
y no hay otro" Juan elaboray modifica estas formulas en griego para el Apocalipsis (1:4, 8; 4:8;
11:17; 16:5; vs. 17:8, 11; Aune 1997:32s.). a1zunos rabinos relacionaban esta interpretacion con
la triple repeticion del "Yo soy' en Ex 3:14 (Aune 1997:32).

"> El primer componente, "el siendo" (griego: ho én), es participio presente del verbo eimi (ser),
empleado como si fuera sustantivo indeclinable. Para "el que era", el verbo "ser" en el griego carecia
de un participio pasado, y su sustituto normal, genethes (participio aoristo de gmoma, llegar a
ser'") era inaceptable, ya que eso implicaba un devenir en Dios. Por eso, Juan utiliza el verbo finito
pasado tercera persona, de "ser" ("¢l era", griego "éri\ precedido por el articulo masculino
singular para dar la muy anomala forma "el é/ era”. Ademas, como el 1éxico de Juan no incluia un
participio futuro del verbo "ser", para la tercera frase Juan sustituye el verbo con el participio
presente del verbo venir (erjomenos). Después de la preposicion "de" (griego "apo”) deberia seguir
un genitivo pero los tres componentes del titulo estin en nominativo (jcon solo eso, Juan
desaprobaria un examen de griego!). Evidentemente ¢l queria indicar que Yalwé es "indeclinable
y segun algunos comentaristas como Caird, siempre sujeto. La formula entera parece tratarse como
un titulo inalterable, fuera de toda construccion gramatical. Las mismas anomalias gramaticales
ocurren con las frases siguientes descriptivas de los siete espiritus y de Jesucristo. La aparentemente
accidentada redaccion de Juan expresaba su sentido de maravilla ante el misterio de la naturaleza

AR istjlBXII:368s.); Charles (1920:1:10); Kittel (11:399). Esto se parece al uso similar de logos
en Jn 1:1 con un trasfondo tanto en la filosofia griega como en el Antiguo Testamento.



PROLOGO (1:1-8) 49

que siempre estd viniendo y que estd por venir. Nuestro Dios se involucra en
la historia humana y al fin vendra a establecer su Reino de amor, paz y justicia.

A la erratica gramatica de 1:4a, Juan parece agregarle una teologia atin mas
excéntrica en la segunda frase del versiculo. "De parte de los siete espiritus que
estan delante de su trono" es una de las frases mas dificiles en todo el libro del
Apocalipsis. La posiciéon de este nombre, entre el Padre y el Hijo en una
formula de bendicion, practicamente requiere que sea el Espiritu Santo. jPero
entonces como puede ser "siete"? (Querrd Juan decirnos que hay siete
"Espiritus Santos"? Sin duda, los primeros lectores compartian la clave para
interpretar esta enigmatica frase, pero para nosotros hoy es uno de los
problemas exegéticos del Apocalipsis para los cuales nadie tiene una solucion
minimamente satisfactoria.

El numero siete y la aclaracion de que estan ante su trono como servidores
de Dios hacen pensar que éstos podrian ser los siete arcangeles del judaismo
tardio (cf. 8:2; Le 1:19).'° En 3:1 Cristo se dirige al 4ngel de Sardis como "el
que tiene los siete espiritus de Dios y las siete estrellas", mientras 5:6 identifica
los siete ojos del Cordero como "los siete espiritus de Dios enviados por toda
la tierra". En la gran vision del capitulo 4 las siete lamparas que arden delante
del trono son también los siete espiritus de Dios. Pareciera que Juan no se
preocupd mucho por ser consecuente en sus expresiones ni por armonizar
literalmente estas descripciones muy figuradas.'’

Tomando en cuenta todos los datos en este complejo problema exegético,
la solucion menos improbable parece ser que en efecto se refiere al Espiritu de
Dios, pero con rasgos descriptivos también de arcangel y en paralelo especial
con los dangeles de las siete iglesias. La frase parece reflejar una
pneumatologia* (doctrina del Espiritu Santo) poco explicita o desarrollada,
dentro de "una excéntrica y no muy ortodoxa Trinidad"."® Para la imaginacion
visual de Juan los siete candelabros, cada uno con su propia forma séptuple,
podrian haber sugerido esta atrevida alegorizacién numérica sobre el Espiritu
de Dios presente en las iglesias.'’ Quiza la razon principal de hablar de "los
siete espiritus" habréd sido la presencia plena del Espiritu en cada una de las
siete congregaciones y los "siete soplos" del Espiritu a las congregaciones (2:7,
11, etc.). Muchos lo relacionan con la séptuple descripcion del Espiritu en

' Aune (1997:34s.) sefiala que en Qumrén la misma frase se referia a los arcangeles, y considera
anacronica una formula trinitaria en el siglo 1.

'7 Sweet (1979:65) atribuye estas frases a la influencia de Zac 4:1-14 (siete lamparas, 4:2; siete ojos,
4:10; "delante del Sefor", 4:14), senalando al Espiritu como "Dios activo en el mundo". Sugiere
también que el Espiritu aparece en escena antes que Jesucristo porque "los siete espiritus" se
encuentran en caps. 4-5 (4:5) antes que el Cordero (5:5s.). Cf. Beckwith (1919:426).

"¥C. H. Dodd (1978 0:221).

"Asi Gregory Dix, "The Seven Archangels and the Seven Spirits", JTS 28 (1927), pp. 233-250
(citado por Schweitzer, Kittel VI1:450).



4i>

4i>APOCALIPSIS

Isaias 11:2 (LXX) para dar énfasis a la plenitud total de su presencia en cada
congregacion y la multiplicidad de sus dones.

La parte cristologica del saludo-doxologia (1:5-7) es por mucho la mas
elaborada, igual que en los primeros credos de la Iglesia. La secuencia de
Padre-Espiritu-Hijo le permite al autor ampliar mucho mas este articulo,
avanzando en un crescendo doxologico hacia un poderoso y solemne climax
de adoracion. Siguiendo el mismo esquema tripartito pero profundizandolo,
este tercer articulo se divide en tres temos:

—La primera triada posee tres sustantivos que atribuyen titulos a Cristo
(1:5, testigo, primogénito, soberano), seflalando la tercera fuente de quien
viene toda gracia y paz;

—Ila segunda, con tres clausulas verbales, describe la accion redentora de
Cristo (1:5b-6: nos ama, nos ha librado, nos hizo reino), a quien pertenece toda
gloria e imperio;

—1la tercera, basada en Daniel 7:13 y Zacarias 12:10-14, ofrece una triple
descripcion de la venida de Cristo (1:7, viene, lo veran, lamentaran),

—E]l versiculo 8, en la voz del Padre, vuelve al tema inicial (1:4a) y culmina
la doxologia con otra triada (Alfa y Omega; es y era y ha de venir; el
Todopoderoso).

El uso enfatico de participios y del "nosotros" (después del "vosotros" de
1:4a) da simetria y dramatismo al pasaje. Los tres tiempos del Padre en 1:4a
encuentran paralelo en los tres tiempos del actuar del Hijo (nos ama, presente;
nos ha librado ¢ hizo de nosotros un reino, pasado; ha de venir, futuro). El
pasaje ofrece toda una cristologia, una historia de la salvacién y un testimonio
personal de la salvacion. En todo esto vemos la mano artista de un gran autor,
en la fuerza del Espiritu que lo inspira.

El titulo "testigo fiel" en 1:5 retoma el lenguaje de testimonio de 1:2.
Aunque puede incluir la fidelidad de Jesus durante su vida como testigo de su
Padre,?® aqui el énfasis parece caer sobre su muerte como "testigo fiel" ante
Pilato (1 Ti 6:13).*' En el Apocalipsis el lenguaje de marturia a menudo
implica poner la vida por la verdad (2:13; 6:9; 11:3,7; 12:7-12,17; 17:6). A los
creyentes de Asia Menor, tentados a adorar al emperador para "conformarse
al mundo" y evadir el costo del "testimonio de Jesucristo", este titulo mesianico
de "martus fiel" les inspiraria valentia para no negar a su Sefior.

Al testimonio fiel del Crucificado sigue naturalmente la resurreccion de
Cristo como primer nacido de entre los muertos. Juan continua con su alusioén
al Salmo 89 ("testigo fiel", 89:37; "primogénito", 89:27), pero al anadir "de los
muertos" la incorpora en la secuencia cristoléogica de Semana Santa. El
Crucificado resucité y su resurreccion triunfante presagia y garantiza la nuestra

2 En 3:14 Cristo se dirige al angel de la iglesia de Laodicea como "el Amén, el testigo fiel y veraz"
(cf. 2 Co 1:19-20). En 22:20 martureo significa que Cristo atestigua el mensaje del libro.
2L Cf. In 18:37s. y el sentido juanino de "testimonio".



PROLOGO (1:1-8) 51

(Col 1:18; 1 Co 15:20-23; cf. Ro 8:29). Si no estuviésemos acostumbrados a
¢l, este giro del lenguaje nos sorprenderia sobremanera: la cruz transforma la
muerte en nacimiento, la funeraria en sala de partos. jSo6lo Cristo pudo hacer
de la muerte una figura del nacimiento! Es la exclamacién de Miguel de
Unamuno en repetidas estrofas de E/ Cristo de Veldzquez: Cristo ha hecho de
la muerte nuestra madre.*?

Detras del tercer titulo, "el soberano de los reyes de la tierra", podemos
detectar otro momento cristolégico: la ascension de Jesus para sentarse con
toda autoridad y dominio a la derecha de Dios Padre.”® Ahora, habiendo sido
obediente hasta la muerte de cruz, Cristo es exaltado a la diestra del Padre (Fil
2:9-11). Su resurreccion y su ascension le confieren toda autoridad en los
cielos y en la tierra (Mt 28:19; no sélo en el cielo), sobre vivos y muertos (Ro
14:9), sobre todo principado, autoridad, poder y sefiorio (Ef 1:20-23).

--La palabra griega arjon (soberano) se usaba para sefialar el poder politico
(Mt 20:25), religioso (Le 8:41; Jn 3:1) o satanico (Mt 9:34); solo aqui se
refiere al poder divino, que frecuentemente se expresaba mas bien por
paniokrator (omnipotente, v. 8). Lilje sefiala que el equivalente en latin de
arjén era princeps, el titulo oficial del emperador.** Desde su isla penal Juan
se atreve a decir que el "soberano de los reyes de la tierra" no es Domiciano
sino Jests de Nazaret, crucificado y resucitado.
~ El texto declara la soberania de Cristo sobre los reyes de la tierra. Desde
ahora ¢él reina supremo, no solo en el cielo sino también en la tierra y en la
historia. La frase "reyes de la tierra" aparece nueve veces en el Apocalipsis,
con un desarrollo muy significativo. En esta primera referencia todos los reyes
(incluyendo el mismo emperador) son declarados subditos de la autoridad de
Cristo. Siguen siete referencias en la parte central del libro (6:15; 16:14; 17:2,
18; 18:3, 9; 19:19), en que esos mismos reyes se dejan seducir por la bestia.
Pero en la ultima mencidn (21:24), de nuevo estan sujetos a Cristo y llevan la
gloria y honra de sus pueblos a la Nueva Jerusalén. Aqui Jests es nuevamente
Alfa y Omega, y el aparente control diabdlico del mundo politico se descubre
como pasajero y engafoso. Hasta el final, y en todo momento y trance,
jJesucristo es el Sefior!

Ver el Apéndice al final del Prologo: "El Cristo de Velazquez", de Miguel de Unamuno.
«f'juan lleva adelante aqui su alusion al Salmo 89: "Yo haré de ¢l el primogénito, el Altisimo entre
los reyes de la tierra" (89:27 BJ). Lilje ve también una clara relacion con Juan 18:33-37, otro pasaje
que vincula el reinado de Cristo con su muerte como testimonio, cuando por primera vez chocaron
los rivales reclamos universales del Emperador y el Mesias.

2% Aune (1997:40) relaciona arjon también con "Rey de reyes”, y sefiala que arjon era una de las
traducciones de princeps o imperator como titulos del emperador. Cf. T.Mos 8.1.



4i>

4i>APOCALIPSIS

20 Una triple doxotogfa (1:5b-8)

Con la segunda mitad del versiculo 5 el texto cambia del saludo y triple
bendicién a una extensa doxologia (1:5b-6). El triple "de parte de" que se
refiere a la fuente de gracia y paz (1:4, 5a) se convierte ahora en "al que", que
se refiere a Cristo como triplemente merecedor de toda honra porque nos ama,
nos ha librado de nuestros pecados y nos constituyé en linaje real de
sacerdotes. El estilo sigue siendo marcadamente himnico.

"Al que nos ama" (participio presente) personaliza y actualiza las anteriores
afirmaciones cristologicas: el mismo Cristo de la cruz, la resurreccion y la
ascension es el que nos ama y siempre seguird amandonos. Es especialmente
impresionante la yuxtaposicion con el ultimo de los tres titulos cristologicos:
i"el Soberano de los reyes de la tierra ... nos ama"! Por ese amor entregd su
vida para liberarnos. Nunca le faltara amor para querer salvarnos ni fuerzas
para poder lograrlo. Sin duda esa realidad tendria que consolar poderosamente
al mismo Juan y a sus lectores.

En segundo lugar, jtoda gloria a quien nos liberé de nuestros pecados con
su sangre! Aqui el tiempo del verbo cambia al pasado (participio aoristo):
Cristo ya nos sac6 de (ek) nuestros pecados por el precio de su propia muerte.
El testigo fiel fue inmolado como Cordero y con su sangre nos comprd para
Dios (5:9). Como en la anterior referencia al "testigo fiel", aqui Juan parece
relacionar la obra redentora de Cristo con la fidelidad —fidelidad hasta la
muerte— de los creyentes de Asia. Los martires ahora vencen gracias a (dia)
la sangre del Cordero y la palabra de su marturia (12:1 1). Han salido de la
tribulacion grande con sus vestiduras blanqueadas por (en)® la sangre del
Cordero (7:14).

Finalmente, Cristo hizo de nosotros un reinado, sacerdotes para su Dios y
Padre (1:6a). El lenguaje constituye una férmula de solemne nombramiento:
el mismo verbo en Marcos 3:14 declara que Cristo "designd a doce" (cf. 1 S
12:6 de Moisés y Aarén; 1 R 12:31s.). Ademas, la frase "un reino, sacerdotes
al servicio de Dios" es una clara alusion a Exodo 19:6, magna carta de la
identidad judia, transferida en el Nuevo Testamento a la Iglesia como nuevo
Israel y como comunidad alternativa dentro del Imperio Romano.*

Entre los judios la frase de Exodo 19:6 recibia diversas interpretaciones: un
reino cuyos subditos son sacerdotes, un sacerdocio con cualidades reales, una
nacion donde todos son reyes y sacerdotes a la vez, etc. Un targum judio reza:
"seréis reyes ante mi, adornados con corona, y sacerdotes celebrantes y una
nacion santa". Segun el rabino Eliezer, en el siglo venidero los judios no seran
pobres sino principes. Entonces pregunta: si seran reyes, ;jvan a oprimir? No,

% La preposicion en es un hebraismo para precio; cf. 1 Cr21:24,
% Sobre esta frase, en el contexto del éxodo y la obra redentora de Jesus, ver bajo 5:10



PROLOGO (1:1-8) 53

responde Eliezer, porque diee que seran sacerdotes. Pero si son sacerdotes,
seran itinerantes? No, porque dice que seran concejales.”’

Estos titulos implican una correlacion teoldgica entre la realidad politica
(reinado, reyes; cf. Is 9:6s.) y lo religioso y cultico (sacerdotes para Dios). La
teologia biblica no tolera ningun divorcio entre lo sagrado y lo secular (cf. Ap
21:22), entre espiritualidad e historia. El "soberano de los reyes de la tierra"
(1:5) nos ha hecho reyes, y el Sumo Sacerdote nos ha hecho "sacerdotes al
servicio de Dios su Padre".

A estos sustantivos (reyes, sacerdotes) otros pasajes afiadiran verbos activos
que describen las funciones que nos corresponden como reyes y sacerdotes.
Segun Apocalipsis 5:10 los fieles "reinaran sobre la tierra". El que ejerce la
soberania sobre todos los reyes de esta tierra nos promete "autoridad sobre las
naciones" (2:26) y nos hard sentar con ¢l en su propio trono, como él estad
sentado en el trono de su Padre (3:21).

Como en Apocalipsis 1:6, la descripcion del milenio combina las funciones
gubernamentales, judiciales y sacerdotales de los creyentes vencedores: los
martires se sentaran en sus tronos para juzgar, reinaran con Cristo, y seran
sacerdotes de Dios y de Cristo (20:4, 6). Es llamativo el paralelo entre 20:6
("reinaran con ¢l mil afios") y 22:5 ("reinaran por los siglos de los siglos").
Aparecemos aqui como el "equipo de gobierno" del Cordero contrapuesto al
régimen nefasto del dragoén, quien tiene también su bestia (poder politico;
reyes) y su falso profeta (poder religioso; sacerdote del culto al emperador).
Nuestra participacion en el "testimonio" de Cristo nos hace ser una
contracultura en medio de la idolatria del mundo, porque el Cordero es nuestro
unico Seflor y Rey.

De estos pasajes se hace evidente que los cristianos tenemos un gran futuro
politico. Desde ahora nos corresponde ser fieles a las exigencias historicas del
"Reino de Dios y sujusticia" (Mt 6:33). Nuestra oracion por el cumplimiento
de la voluntad de Dios "en la tierra como en el cielo" comienza por nuestras
propias tierras afroindoamericanas donde Dios nos ha puesto como los
embajadores de su reconciliaciéon (2 Co 5:20) y los forjadores de su shalom
(Mt 5:9; cf. Is 9:6s.).

Como sacerdotes, gozamos de acceso a la presencia de Dios y estamos
llamados a una doble representacion: representar a Dios ante la humanidad y
representar a la humanidad ante Dios. La tradicion de Sinai (Ex 19:6) ya
ensefia que todo el pueblo es sacerdotal; en Qumran también creian que toda
la comunidad escatoldgica era santa y sacerdotal (O. Betz). Segun el Nuevo
Testamento todo creyente cristiano es sacerdote en Jesucristo, nuestro Supremo
Sacerdote. A Jeroboam se lo acus6 de que "a cualquiera que deseaba ser
sacerdote de esos santuarios, €l los consagraba como tal" (1 R 13:33), aunque

27 StrB (111:789); Aune (1997:47ss.).



4i>

4i>APOCALIPSIS

no fueran de la tribu de Levi. Cristo, en cambio, ha transformado lo mas débil
y menospreciado de este mundo (1 Co 1:26-28) en reyes y sacerdotes.

En el trasfondo de esta segunda estrofa cristologica esta el Exodo: por su
puro amor (Dt 7:6-8) el Sefior nos ha liberado mediante la sangre del Cordero,
para constituirnos en su pueblo escogido, linaje real y sacerdocio santo.” Asi
la primera estrofa cristologica tiene la estructura basica de la Semana Santa
(1:5a: cruz, resurreccioén y ascension), mientras la segunda se modela en el
paradigma exodiano. La tercera estrofa afiadira la dimension escatologica* del
retorno del Sefior en gloria y poder (1:7).

La doxologia culmina con una doble adscripcion honorifica a Cristo: "que
la gloria y el poder sean suyos para siempre. Amén" (1:6b VP; cf. Dn 7:14).
Esta primera doxologia del Apocalipsis, de contenido estrictamente
cristologico, acentiia desde el inicio la marcada concentracion cristocéntrica
del libro. A partir de esta primera doxologia las siguientes iran aumentando en
extension, intensidad y belleza. Igual que otros aspectos del libro la adoracion
en el Apocalipsis va in crescendo de capitulo en capitulo, muy estéticamente
estructurada y comparable con un tema musical de alguna sinfonia de
Beethoven.

Después de esta doxologia y su amén, Juan vuelve a completar su
cristologia con el aspecto principal que faltaba, crucial para todo el argumento
del libro: la futura venida del Sefior (1:7). Nuevamente construye la estrofa en
tres componentes: el hecho de su venida, la visibilidad de su venida (cf. Hch
1:11) y la lamentaciéon de sus enemigos, todo seguido por un doblemente
enfatico "Si, amén".

Las nubes eran un simbolo natural para el "transporte" de los seres
celestiales. Dios "cabalga en los cielos... entre las nubes" (Dt 33:26; Sal 68:4,
33); las nubes son sus "carros de guerra" (Sal 104:3). En la vision de Daniel 7,
el Hijo de hombre surca los cielos sobre las nubes para presentarse delante del
"Anciano de dias" (7:13) y quitar el poder a los imperios opresores para
darselo al pueblo de los santos. En la tradicion intertestamentaria, esto se
transformé en una venida del Hijo de hombre en las nubes, no a la corte
celestial (como en Daniel) sino a la tierra (cf. Mt 26:64).

La nube significaba también la presencia y la revelacion de Dios, como
ocurrié por ejemplo con su pueblo en el desierto (Ex 13:21), en Sinai (Ex
19:9), y llenando el tabernaculo (Ex 40:38) y el templo (1 R 8:10). Después la
tradicion judia hablaria de la Shekind, la nube de gloria. La nube también
significabajuicio (Is 19:1; Sal 18:10-18).

En los relatos de la transfiguracion (Mt 17:5) y de la ascension de Jesus es
probable que la nube que "lo ocultdé de su vista" (Hch 1:9) pueda entenderse
como esa representacion densa de gloria divina. De la misma manera que en

28 La tradicion del éxodo esta presente ya en el lenguaje del "Yo soy" en 1:4, como referencia a la

zarza que ardia.



PROLOGO (1:1-8) 55

la nube Cristo se "reincorpor6" en su condicién eterna, también desde la nube
(Le 21:27) iniciara su retorno con poder y gloria a esta tierra.

Las dos frases que siguen, de Zacarias 12:10, son clasicas en las
descripciones de la pantsia*. Segin el profeta la justicia de Yahvé sera
vindicada cuando sus enemigos miren a "aquel a quien traspasaron: haran
lamentacién por él como lamentacion por hijo tnico” (BJ).* Su triunfo ser4
exhibido publicamente; hasta sus enemigos, llenos de lamento, tendran que
presenciarlo. El cuarto Evangelio aplica este texto a la crucifixion (Jn 19:37),
pero Mateo 24:30 y Apocalipsis 1:7 lo vinculan con Daniel 7:13 para ensalzar
la manifestacion gloriosa de la victoria de Cristo. Eso no concuerda facilmente
con la jdea de una "venida secreta" del Sefior; mas bien, su sentido depende de
que sea publica. Tampoco se les hubiera ocurrido a los lectores originales
preguntarse como todos los seres humanos podran verlo si la tierra es redonda.
Ni entendian tan literalmente la expresion "todo ojo" ni se preocupaban por la
redondez del globo terraqueo.

La introduccion del Apocalipsis termina con una solemne palabra viva y
personal del Sefior (1:8), en la que ¢l se identifica para dar su aval al mensaje
del libro. Nuevamente esta revelacion de si mismo tiene una estructura triple.
Un enfatico "yo soy" (ego eimi, en primera posicion, que significa " yo, y
ningun otro") introduce la solemne proclamacion y trae también un eco de una
de las versiones griegas del YHWH. Especificamente se declara Alfa y Omega,
"el que es y que era y que ha de venir", y el Todopoderoso (pantokrator).

Alfa y Omega eran la primera y la ultima letras del alfabeto griego,
correspondientes a Alef (A) y Tau (T) del hebreo. Los rabinos usaban esta
expresion para la eternidad de Dios o para expresar totalidad. Decian, por
ejemplo, que Adan viold la Ley de Dios, y que Abraham la cumplié desde A
hasta T.*" Decian también que Dios bendeciria a Israel de A hasta T pero
castiga los pecados solo de Waw (sexta letra) hasta Mem (undécima y central
letra del alfabeto hebreo).” Sefialaban que el vocablo "verdad" (hebr. AMT,
pronunciado emet) se constituia de la primera, central y ultima letras del
alfabeto; concluian, de acuerdo con Isaias 44:6, que esas tres letras eran el sello
del Sefior y revelaban que "Dios es todo en todo". Hacian otros juegos con
otras formas parecidas como A7(del hebreo) e /4 W(del griego) para sacarles
significado teologico.*

Esta primera afirmacion viene acompafiada por una solemne féormula de
revelacion divina: "dice el Sefior Dios". La expresion es especialmente tipica

2 En el contexto de Zac 12, los rebeldes que después se lamentaran son de la misma casa de Israel,
actuando en contubernio con los lideres del pueblo.

10 Barclay (1975:49s.); Charles (1920:1:20). "El alefesta a la cabeza de las letras, el mem en el
centro y el tau al final; por eso dice yo soy el primero y el ultimo" (StrB 111:789).

3''R. H. Charles en Hastings (1899-1904:1:70).

32 Farrer, (1949:264); H. Lilje (1957:46).



4i>

4i>APOCALIPSIS

del profeta Ezequiel (6:3, 11; 7:2; etc.) y sirve para reconfirmar la autoridad
profética del mensaje. Después sigue la segunda afirmacion divina, igual que
en 1:4: "el Siendo" y "el era" y "el Venidero". La repeticion culminante de este
solemne titulo divino aporta unidad y simetria a toda la introduccion.

La tercera atribucion, el Todopoderoso (ko pantokrator), es especialmente
significativa. Era una palabra griega tardia compuesta (de pas, todo, y krateo,
poder) que aparece en papiros e inscripciones. Es frecuente en la LXX para
traducir "Sefior de Sabaoth", pero en el Nuevo Testamento aparece solo en 2
Corintios 6:18 y nueve veces en el Apocalipsis.

En las monedas y esculturas del Imperio Romano, se solia representar al
emperador sentado encima del globo, o con el globo en sus manos o debajo de
sus pies.” Con el tiempo esta representacion llegd a conocerse en el arte como
"un Pantocrator" y en el arte cristiano (especialmente en el romanesco) se
aplicaba a Jesucristo como Sefior omnipotente.

En Inglaterra, en la coronacion del rey, se le presenta al soberano un globo
de oro con una cruz encima y se le dice: "Cuando mires esta esfera colocada
bajo la cruz, recuerda que todo el mundo estd sujeto al poder y al imperio de
Cristo, nuestro Redentor" (F. F. Bruce 1961:71). Antes de Cristo ninguna
nacion habia podido resistir a Roma, pero Roma no pudo vencer al Cordero
que fue crucificado por amor de nosotros. "Has vencido, oh Galileo" es la
exclamacion atribuida, con poca base historica pero mucha verdad teologica,
a Julian el Apostata, tltimo emperador romano oficialmente pagano.

iCON MUCHA RAZON LO LLAMAN EL TEOLOGO!*

Generalmente se lee el Apocalipsis con la obsesion de identificar cada
acontecimiento futuro que real o supuestamente predice. Por ese error
antiexegético se pierde la riqueza teoldgica del libro. Es cierto que el
Apocalipsis anuncia realidades futuras, pero es mucho mas que una simple
coleccion de predicciones. Es un libro profundamente teoldgico, maravillo-
samente rico en sus ensefianzas doctrinales sobre la gloria de Dios, la
persona y obra de Cristo, la salvacion y la mision de la Iglesia. Su teologia
incluye una impresionante teologia de la historia y lo que podriamos llamar
una ética teologica de lo politico y socioecondmico. Por medio de visiones,

%3 Justo L. Gonzalez (1978:43).

3% Deissmann (1903:23 Iss.; 1923/1965:352) afirma que el titulo de "tedlogo" atribuido después a
Juan fue derivado del culto imperial de los siglos 2 y 3, en que los theologi eran dignatarios bien
conocidos en AsiaMenor (Pérgamo, Esmima, Efeso). Se los llamaba también humnédoi y "heraldos
de dios" (kéruka). Juan Crisostomo (Oral 36) describe a Juan de Patmos como theologon theou kai
kéruka, heraldo del unico Dios verdadero que le canta una nueva oda.



PROLOGO (1:1-8) 57

himnos, cartas y enseflanzas, el autor va comunicando esa vasta vision
teologica.

Ser tedlogo es primero que nada vivir la fe integral y coherentemente
inmerso en la propia realidad historica. Ser te6logo es vivir desde una
profunda vision de Dios. Juan de Patmos era todo un tedlogo. Ser tedlogo no
es necesariamente ser te6logo sistematico. Juan era un tedlogo intuitivo y
hasta impulsivo, pues la realidad de Dios era el impulso motriz de toda su
increiblemente creativa intuicion espiritual.

iY UN TEOLOGO QUE SE METE EN POLITICA!

El contexto en que Juan recibid sus revelaciones y la crisis a la que
respondia fueron radicalmente politicos, y el mensaje del libro lo es también.
Al ir estudiando el Apocalipsis, veremos frecuentemente que el autor
denuncia proféticamente las realidades politicas, econdmicas y sociales del
Imperio Romano de la época.”® Muchas veces esos detalles histéricos seran
valiosas claves hermenéuticas* para encontrar el sentido del texto.

Las mas de las veces estas dimensiones cruciales se nos escapan, tanto
por desconocer la historia del Imperio Romano como también por
malentender la naturaleza del género literario del Apocalipsis. La manera
tradicional de leer este libro, desconectandolo casi totalmente de su contexto
politico y socio-econdmico, es la mayor causa de nuestras dificultades y
errores al intentar entenderlo. Correspondientemente, aprender a leerlo
"politicamente" dentro de su propia realidad sera la mayor ayuda para
superar esa barrera.’®

Sin duda nuestras iglesias deben escuchar hoy "lo que el Espiritu dice a
las iglesias", pero el mensaje del Espiritu jamas puede estar desconectado de
las dolorosas realidades de nuestro continente hoy. Tampoco las
interpretaciones ahistoricas y apoliticas podrian ser fieles al Espiritu que
inspiré este libro tan profético dentro del contexto del imperialismo de su
época.

El libro del Apocalipsis va a darnos pautas valiosas sobre dos preguntas
muy pertinentes para las comunidades cristianas de Asia Menor como para
las de nuestra América hoy. En primer lugar, ;como deben responder los
cristianos a las situaciones politicas? Esto sera especialmente significativo ya

"Quiza nos sorprendera pensar en Juan como "metido en politica", debido a nuestra manera
tradicional de leer el Apocalipsis y de relacionar fe y politica. Sin embargo, un analisis exegético
del libro, en el contexto del imperialismo romano, muestra que de hecho es un escrito profunda y
polémicamente politico. Cf. J. Stam (1978/1979), "El Apocalipsis y el Imperio Romano".
3%Con esto no queremos proponer una lectura exclusivamente politica (reduccionismo sociopolitico).
Bien ha dicho Leonardo Boffque "todo es politico, pero la politica no es todo".



4i>

4i>APOCALIPSIS

que Juan era un connotado lider de la Iglesia, que practicamente hablaba en
nombre de la comunidad eclesial y, ain mas, en nombre de Dios. En
segundo lugar y mas especificamente, j,como ser cristiano en un contexto
imperialista? ;Cual debe ser el testimonio fiel bajo sistemas opresores? Un
estudio cuidadoso del libro mostrara que estos problemas, lejos de quedar
fuera del pensamiento de Juan, eran el marco de referencia de todo su
mensaje y un aspecto muy importante del libro. Son también el contexto
definitivo de América Latina, igualmente inseparable de nuestro testimonio
fiel hoy dia.

La teologia de la politica en el Apocalipsis parte de la premisa basica de
todo el libro: jJesucristo es el Sefior! Ese seflorio abarca cielo y tierra,
eternidad e historia, Iglesia y mundo. En términos politicos se trata del
problema del poder. Este primer capitulo introduce una especie de
"cristologia del poder politico" que correra por todo el libro. Jesucristo es el
soberano de los reyes de la tierra, incluyendo al poderoso Domiciano que
tenia preso a Juan, como también a Stalin, Pinochet, Reagan y demas
gobernantes modernos. Es el Pantokratér a quien pertenece todo poder e
imperio. Y Cristo comparte su poder con nosotros, haciéndonos reyes y
sacerdotes y prometiéndonos autoridad sobre las naciones.

Juan entendia muy claramente la responsabilidad social y econémica que
esta fe involucraba, y nos desafia a manifestar esa misma fidelidad valiente
en nuestro mundo hoy. El sefiorio del Cordero nos llama a seguirlo
dondequiera que vaya, sin claudicar, en su actuar historico y salvifico aqui
y ahora.

Sélo con lo que Juan afirma en estos primeros versiculos de su libro entra
en confrontacion directa con la ideologia oficial del Imperio Romano. Si
Jesucristo es el Sefior, el emperador no puede ser Dios ni podemos rendir
culto a los idolos del sistema. Eso nos coloca ineludiblemente ante la
cuestion ética de nuestra propia respuesta frente a las ideologias oficiales que
han prevalecido en América en nuestros tiempos: el nacionalismo (ideologia
de la Seguridad Nacional), la guerra fria, el consumismo y el culto al confort,
etc. (Qué significa vivir proféticamente hoy ante los cultos e idolatrias del
sistema? El Apocalipsis, lejos de motivar alguna evasion de estas realidades,
nos obliga a hacerles frente y nos da orientaciones importantes para saber
responder.

NO PODEMOS SERVIR A DIOS YA MAMON

El prologo del Apocalipsis, con sus dos referencias al "Yo soy" (1:4, 8),
introduce la fuerte veta yahvista del Apocalipsis. En el nombre de Yahvé los
profetas habian tronado contra las idolatrias de su época. La negacion del
yahvismo no consistia en el ateismo, que practicamente no existia en



PROLOGO (1:1-8) 59

tiempos biblicos, sino en la idolatria, precisamente la gran tentaciéon en
tiempos de Juan y en los nuestros (culto al sistema, a los automoviles y los
aparatos eléctricos, la ciencia y la tecnologia, y aun a la democracia y el
capitalismo).

Aunque Israel se fundamentd en la fe yahvista de Moisés, después de
establecerse en Canaan cay6 en un proceso que se ha llamado "baalizacion
del yahvismo". A menudo los israelitas no negaban explicitamente a Yahvé;
mas bien mantenian el culto, el lenguaje y todas las formas externas de una
aparente "ortodoxia". Pero detras de esa fachada, lo que practicaban era
realmente el baalismo; su apariencia de fe solo disfrazaba su idolatria.

El cristianismo moderno parece haber pasado a veces un proceso similar.
Manteniendo toda la retorica y las apariencias de fidelidad, ha pasado por
procesos de "baalizacion" que podrian llamarse también una "mamonizacion
del cristianismo". Basta observar el materialismo practico de muchos
evangélicos y el muy difundido culto al éxito y al poder, al délar y a las
estadisticas en nuestras iglesias,3” la frecuente identificacion del evangelio
con el "American Way of Life" y "nuestros sagrados valores occidentales"
(garrafal absurdo y blasfemia), para darnos cuenta de nuestro "cautiverio
babilénico", como dijera Martin Lutero. También hoy Juan diria a las iglesias
de América: "Queridos hijos, apartense de los idolos" (1 Jn 5:21).

SER TESTIGO SIGNIFICA PONER LA VIDA(1 JN 3:16-17)

Ante los desafios y amenazas de su tiempo, la respuesta que Juan plantea
se resume como "testimonio".>" La tarea del creyente es ser "testigo fiel" hasta
las ultimas consecuencias, hasta la muerte misma, igual que su Sefior (1:5).
Hoy dia se suele entender "testificar" como hablar de Cristo y explicar a otros
el plan de salvacion. Eso sin duda es el deber y el privilegio de todo
cristiano, pero el Apocalipsis define "testimonio" como algo mucho mas
profundo y costoso. En el Apocalipsis "ser testigo" es vivir la fe con total
integridad y entrega, dispuesto a ser fiel hasta la muerte.*® "El sentirse tocado
por el testimonio de Jesus pone al afectado al servicio de este testimonio”,
escribe el biblista aleman Lothar Coenen. "Esa marturia inserta en la vida de

Cristo a aquel que es atrapado por ella".*’

! Las siete cartas de caps. 2 y 3 tendrdan mucho que decirnos respecto del culto al éxito y el poder
en las iglesias.

¥ Gr. marturia 1:1-2, 9; cf. 6:9; martus, testigo, 1:5.

"Ap 1:5; 6:9; 11:3; 12:4, 11, 17; 17:6.

40 Coenen 1V:261. Cf. Blaise Pascal: "Creo en testigos que se dejan degollar”; y el concepto de "el
testigo" en Soren Kierkegaard.; ver Geffré, 1984:110-112.



4i>

4i>APOCALIPSIS

Hoy también nuestro deber y tarea es dar testimonio fiel en tiempos de
tribulacion, de pruebas y persecuciones, de lucha contra la idolatria. Ser
testigo es jugar el todo por el todo y dar hasta la vida por la verdad del
evangelio. Como en tiempos de Juan, ser testigo es vivir con inquebrantable
tenacidad entre las luchas de hoy y el Reino que esperamos (1:9$ sin
conformarnos nunca al sistema egoista y opresor que nos rodea (Ro 12:1s.).
Ser testigo es poner toda la vida detras de la verdad del evangelio que
profesamos (Mt 16:24).

Al asumir esa tarea en nuestra América a finales del siglo 20, veremos
que los peligros, amenazas y tentaciones que confrontamos son en el fondo
soprendentemente similares a los de las comunidades juaninas a finales del
siglo 1.

Ser testigo es tener fe. La fe es mucho mas que creencia: jes entrega,
osadia, gozo, tenacidad! El poeta F. Almeida expresé con gran fuerza lo que
el testimonio y la fe significaban para Juan de Patmos y el espiritu
testificativo que quiso despertar en sus comunidades:

La fe no se arrastrarse yergue.

La fe no se lamenta, testifica.

La fe no pide, da.

La fe no. llora, canta.

La fe no atemoriza, infunde valor.

La fe no presagia males, disipa temores.

La fe no se arrincona, sale al campo de batalla.

La fe no siembra el derrotismo, anuncia victoria.

Apéndice: "EI Cristo de Velizquez" de Miguel de Unamuno®

T, Adan de gracia,

carne de padre pecador, tomando

virgen la diste de la cruz al lecho,

y engendraste al morir. Cristo, tu muerte
fue lo que te hizo padre de la vida...

iSin Ti, Jestis, nacemos solamente

para morir; contigo nos morimos

para nacer y asi nos engendraste.

i Del Calvario en la cima un agujero
pico la cruz al ser plantada en tierra,

4! yVer Roberto Lazear, 1979:287, estrofa 74; 284, estrofa 73; 303s., estrofa 78; 306, estrofa 79; 311,
estrofa 80; 259, estrofa 66.



PROLOGO(1:1-8)63

ombligo por donde entra a nuestra madre
tupida de dolor, sangre de Dios!

Eres Tu de los muertos primogénito,

Ta el fruto, por la muerte ya maduro,

del arbol de la vida que no acaba,

del que hemos de comer si es que quisiéremos
de la segunda muerte vernos libres.

Pues Tu a la muerte que es el fin has hecho
principio y soberana de la vida...

TG, Cristo, con tu muerte has dado

finalidad humana al Universo

y fuiste Muerte de la muerte al fin!

...fue tu muerte

salud y sanidad y lozania...

Sin tocar suelo has muerto, Caballero
del eterno perdon, firme jinete

de tu cruz a la grupa...

A tierra

volviste sano, cual surgiste de ella,

y entero, sin romperla ni mancharla;
virgen la hizo tu muerte y la hizo madre.

...Te pusiste

a la puerta del reino de la Muerte,

al tocar tu cadaver, Eliseo,

vuelven a vida los que ya vivieron:
que es de final resurreccion la cuna

tu lefo, antafio de la Muerte féretro.
Ta con tu muerte afirmas nuestra vida;
tu silencio es un si que llena el cielo...
y tu muerte en el lefio fue la prenda

de la resurreccion de nuestros cuerpos.



I
PRIMERA PARTE:
VISIONES DEL SENOR
(1:9-5:14)

A. PRIMERA VISION DEL SENOR:
REVELACION Y VOZ DEL HIJO DE HOMBRE

(1:9-3:22)

Después de su elocuente prologo, un domingo en Palmos, Juan procede a
compartir la experiencia estremecedora que lo llevo a redactar su libro. Lo
escribe porque el Seflor de sefiores le manda escribir. Lo escribe porque el Hijo
de hombre, que habia muerto hacia seis décadas pero habia resucitado y se
habia sentado a la diestra de Dios Padre, se le apareci6 en medio de los
candelabros. Lo escribe porque su pueblo necesita urgentemente una renovada
y vigorosa vision de Dios y de la historia.

I. ;Cristo vive y esta presente! (1s9-20)

a. Un pastor preso ve a Cristo (1:9-11)

"Yo, Juan, hermano de ustedes y compaifiero en el sufrimiento,
en el reino y en la perseverancia que tenemos en unién con Jesus,
estaba en la isla de Patmos por causa de la palabra de Dios y del
testimonio de Jesiis. "En el dia del Sefior vino sobre mi el Espiritu,
y oi detrias de mi una voz fuerte, como de trompeta,"que decia:
"Escribe en un libro lo que veas y envialo a las siete iglesias: a
Efeso, a Esmima, a Pérganio, a Tiatira, a Sardis, a Filadelfia y a
Laodicea."

Los autores apocalipticos solian comenzar por atribuir sus obras a alguna
figura famosa del pasado para ganar autoridad y credibilidad. En contraste
marcado, el autor del Apocalipsis se presenta sin mas como alguien bien
conocido por sus lectores: "Yo, Juan, hermano de ustedes". No pretende otra
autoridad que ésa. Es significativo que tampoco se presenta como apdstol,



4> APOCALIPSIS

obispo, ni con ningin otro rango ni distinccién. Su credibilidad nace de su
relacion personal con el Sefior y de su solidaridad con la comunidad.'

Juan sigue con una triple especificacion de esa solidaridad. Primero, ¢l es
coparticipe con ellos en las duras pruebas que sufren; ¢l mismo ha sido exiliado
por las autoridades. Pero en medio de esas luchas comparte con ellos otra
realidad mayor que todo lo que se les pudiera contraponer: son compaiieros en
el Reino, lo cual probablemente debe verse como futuro (la esperanza del
Reino venidero) y como presente (Cristo reina ya y desde ahora participamos
de alguna manera en su victoria). Esto no sélo da a la pequefia comunidad una
inmensa dignidad e importancia histérica; también alimenta poderosamente su
fe para que se mantengan firmes en la tenacidad que ya tienen en Jesus. La
frase "en Jesus" parece calificar la triple solidaridad: estar en Cristo es siempre
sufrir con ¢l (Fil 1:27), pero también reinar con ¢l (2 Ti 2:12; Hch 14:22) y,
mientras tanto, entre las luchas presentes y las esperanzas futuras, perseverar
inclaudicablemente en esa tenaz fidelidad que comparten en Cristo, el "testigo
fiel" hasta la muerte (1:5; cf. Heb 12:1 -4).

La traduccion "paciencia" (RVR) para hupomoné (1:9) es demasiado débil
y pasiva en este contexto. El sustantivo corresponde al verbo hupomend, que
significa: quedarse, mantenerse firme, resistir, perseverar.” En griego clasico
su sentido literal era permanecer, no retirarse ni resquebrajarse, defender su
posicién asignada (a menudo en sentido militar); se traducia también por
"obstinacion" (LSJ 2:1889s.). En Testamento de Job 4:10 la hupomoné de Job
se compara con la de "un atleta luchador que soporta muchos trabajos" hasta
alcanzar la corona (cf. Heb 12:1 ss.; Coenen 2:457). Segin 4 Macabeos 1:11
(cf. 9:30), "por su perseverancia (hupomoné) vencieron al tirano" (nikésanies:
cf. los "vencedores" de Ap 2-3, por su "fidelidad tenaz"). También San Ignacio,
camino a su martirio, hablé de esa constancia: los tralianos eran "inconmovibles
en su hupomoné” (Tral 1.1); en su carta 4 los Efesios 3.1 dice: "debo ser ungido
como atleta con hupomoné” (ct. Esm 12.2; Rom 10.3; Pol 3.2).

Este sustantivo y su correspondiente verbo tienen diversos sentidos en el
Nuevo Testamento: quedarse (Le 2:43; Hch 17:14), soportar (Heb 12:2s., 7),
perseverar (Ro 5:3; 15:4s.; 2 Ts 3:5; Heb 12:1), ser constante (Ro 8:5; 1 Ti
6:11), resistir (2 Ti 2:12; Stg 1:12 NVI), mantenerse firme (Mt 10:22; 24:13)1
Muy frecuentemente aparece como aquijunto con 7hlipsis (persecucion: Ro

'Aune (1997:75.1 15) analiza este "lenguaje de la igualdad social".

*Coenen 111:238-242; NIDNTT 11:772-776; Kittel 1V:581-588; Aune 1997:76. Segin F. Hauck
(Kittel IV:581s.), estos vocablos "incluyen una activa resistencia valiente a ataques hostiles", por
lo que Aristoteles y los estoicos clasificaban la virtud de hupomoné junto con las de atidreia
(hombria, valentia) y karteria (fortaleza): Aristoteles, EtNic 3; EtEud 3; Kittel 1V:581s.; Aune
(1997:76). Cf. 4 Mac 1:11. Sobre "la paciencia revolucionaria" cf Myers 1988:169-174, 324-327.
' D. Hill (1972:321) sostiene que hupomeinas eis telos en Mt 24:13 significa "perseverar con
proposito ... sin resquebrajarse" hasta lo ultimo mas que "hasta el fin".



CRISTO VIVE Y ESTA PRESENTE (1 -.9-20) 65

5:3s.; 8:25; 12:12s.; 2 Co 6:4) y basileia (Reino: 2Ti 2:12). Aunque la
traduccion griega del Antiguo Testamento practicamente no la us6 en el sentido
de "resistencia", el contexto del libro del Apocalipsis y su argumento general
hacen mas probable que Juan, igual que los autores clasicos, 4 Macabeos, San
Ignacio y otros, la entienda como resistencia activa al mal.*

Fiel a este sentido del término, Gonzdlez Ruiz traduce 1:9 con "reino y
resistencia".” Quiza la mejor traduccién seria "firmeza", "tenacidad" o
"fidelidad tenaz". Juan estd pidiendo a sus lectores, mas que un pasivo
"aguante" bajo los golpes enemigos, una '"resistencia activa" al sistema
imperialista. El mismo denuncia agresiva y sistematicamente al Imperio
Romano e incita a la desobediencia civil.

Para terminar de identificarse Juan procede a determinar su situacidén
doblemente. En primer lugar se ubica en lo geografico: "estaba en la isla de
Patmos", una de las Espdradas, a unas 37 millas al suroeste de Efeso. Técito
nos informa que los romanos utilizaban estas pequefias islas del mar Egeo para
deportacion de sus enemigos politicos." Segun Tertuliano, la sentencia contra
Juan fue de relegalio in insidian, menos severa que la de deporlatio? Juan
aclara que estd en Patmos por causa de la Palabra de Dios (su mensaje
profético) y del testimonio de Jests (su compromiso cristiano). Posiblemente
la frase "testimonio de Jesus" (cf. 1:2) sugiera la jdea de martirio: Jesus, "el
testigo fiel" (1:4; cf. 2:13), puso su vida por el mensaje del evangelio, y Juan
también arriesgo todo y por eso estd preso.® Fue sentenciado por causa de su
actuacion profética y por "la insistencia del profeta en proclamar el sefiorio de

non

Cristo contra las pretensiones de otros seflores".

Por haber sufrido condena y castigo a manos del poder romano, Juan era
lo que poco después se iba a llamar un "confesor": un martus que ha dado
testimonio (,marturia) ante las autoridades pero sin haber perdido la vida. En

4 El sustantivo hupomoné se usa en 4 Mac 1:11; 7:9; 9:8, 30; 15:30; 17:4, 12, 17, 23, siempre en
relacion con la persecucion y el martirio (cf 17:10, "mejri thanatou tas basanoits hupomeinantes”,
"resistiendo torturas hasta la muerte"). Segun Plinio, la mayor ofensa de los cristianos era su
"pertinaciam et inflexibUem obstinationem” (equivalentes de hupomoné; Ep 10.96.3, ver Thompson
1990:131). Policarpo (FU 8.2) llama a los cristianos a imitar "la firmeza de Jests" (hupomonés
autou) "si sufrimos por su nombre" (ean pasjomen dia ta onoma autou\ cf. Ap 2:3)..
iTambién Richard (1994:69); Schiissler-Fiorenza (1985:191 );Bauckham(1993A:217); Thompson
(1990:131). NVI traduce hupomeno como "resistir" en 2 Ti 2:12 y Stg 1:12.

""Ann 3.68; 4.30; 15.71; cf Juvenal, Sal 1.73; 6.563s.; 10.170; ninglin pasaje menciona a Patmos
especificamente. Una tradicion de dos siglos después afirma que Domiciano condené a Juan a
trabajos forzados en las canteras al norte de Patmos (Victorino de Pettau, en su comentario sobre
el Apocalipsis).

” De praescr Haer 36.

8 Segiin Ap 6:9, los maértires murieron "por causa de la palabra de Dios y por mantenerse fieles en
el testimonio (marturia)”. En el mismo sentido, Juan estaba exiliado por su marturia lesou. Todo
el pasaje se caracteriza por una teologia del Siervo Sufriente.

""Gonzalez Ruiz (1989:82). Debe reconocerse que hay otras interpretaciones también de "lapalabra

de Dios y del testimonio de Jests", que no carecen de validez.



41>

""APOCALIPSIS

e! Apocalipsis comenzamos a ver la transformacion de los términos
"testimonio", "confesion" y "paciencia" debido a la consagracion radical de los
cristianos. Desde Palmos Juan escribe como un "confesor", con la autoridad
intrinseca que le confiere su "testimonio".

En segundo lugar Juan se ubica en su situacion espiritual en Cristo: "En el
dia del Seflor vino sobre mi el Espiritu". Estar en pneumati es la condicion
normal del cristiano (Ro 8:9), pero Juan usa la expresidon, con el verbo
egenomén, para la idea de "entrar en éxtasis" (también 4:2; cf. 17:3; 21:10,
"llevar en espiritu"), o sea, estar en condiciéon de recibir una revelacion divina.

Esto le paso, dice Juan, en el dia del Sefior, sin duda el domingo. Juan usa
aqui el adjetivo kuriakos ("sefiorial"), que en el Nuevo Testamento aparece una
sola vez més, en 1 Corintios 11:20, para la celebracién eucaristica ("la sefiorial
cena"), pero que era muy comun para referirse al emperador.'® El mismo
adjetivo aparece en una carta de Ignacio de Antioquia: los primeros cristianos
dejaron el sdbado, "viviendo segun el domingo (kala kuriakén), dia en que
también amanecié nuestra vida" (Magn 9.1). Al sefialar que la visién le vino
un dia del Sefior, Juan bien podria estar pensando con nostalgia en la
comunidad reunida en tierra continental y en el culto que hubiera querido
compartir con ellos. Pero Dios va a darle una celebracion mucho mas gloriosa
ahi mismo en Patmos. Aqui estd implicito el énfasis litirgico presente
anteriormente en la doxologia de 1:4-8 y que se va a sentir en todo el libro,
especialmente en Apocalipsis 4-5.

En la soledad de Patmos, Jesucristo interrumpio el silencio de Juan con una
voz majestuosa como de trompeta. Cuando menos lo esperamos el Sefior puede
venir a hablarnos. La figura de la trompeta, primer instrumento musical que
aparece en el Apocalipsis, es clasica en las teofanias* biblicas (Ex 19:12-19;
Heb 12:19). En el mundo antiguo, que carecia de mejores medios de
comunicacion, la trompeta era el instrumento del heraldo que proclamaba los
anuncios y noticias.

La voz le manda escribir en un libro lo que va a ver, pues su "mensaje
profético" seria abierto para todo el pueblo de Dios. Entonces, como pastor que
era, tenia que enviarlo a las siete iglesias de Asia mencionadas ahora con sus
nombres."' Aunque este pasaje tiene ciertas caracteristicas de un relato de
vocacion profética, es mas bien la asignacién de una tarea especifica (cf. Ap
10; Aune 1997:70). Evidentemente Juan ya habia sido profeta y no tenia
necesidad de incluir el relato de su vocacién en su libro.

" G. AdolfDeissmann (1903:217-219). Siguiendo a Mommsen, Deissmann muestra que en Asia
Menor y Egipto el primer dia de cada mes se llamaba Sebaste, dia de su majestad (el kurios). Ante
esta expresion del culto al emperador, los cristianos designaron el primer dia de cada semana como
he kuriaké hémera, "el sefiorial dia".

! La identificaciéon que Jesus hace de si mismo en 1:11 como "el Alfay la Omega, el primero y el
Gltimo" (RVR) carece de base adecuada en los manuscritos griegos.



CRISTO VIVE Y ESTA PRESENTE (1:9-20) 67

Sorprendido por la voz, se vuelve stbitamente y ve a Jesus, glorioso y
poderoso, de rostro luminoso y rodeado de siete candelabros encendidos. Debe
haberlo encandilado la brillantez de esa vision. Primero Juan oye, después ve.
En una isla penal, joir una voz de trompeta y ver una vision que brillaba mas
que el sol del mediodia! Ahi podemos descubrir el secreto de la victoria final
del evangelio sobre el Imperio Romano. A Un pueblo que oye voces, ve
visiones y suefla suefios de tal fuerza y belleza, ninguna tirania jamas podra
vencer. La vision de Cristo nos hace mas que vencedores ante todos los
poderes habidos y por haber.

JUAN DE PATMOS: PRESO, PROFETA Y PASTOR

En medio de nuestra convulsionada realidad contemporanea Juan de
Patmos nos ofrece hoy un ejemplo inspirador para una pastoral integral. Hoy
también nuestra teologia, y especialmente nuestra escatologia*, tiene que ser
profundamente pastoral, como la de Juan (1:4, 1 I; caps. 2-3). Y no se trata
de una pastoral blanda y barata, sino de la pastoral del discipulado radical.
Como tal es una pastoral contextual, totalmente enraizada geografica e
histéricamente. Es una pastoral de consolacién y acompafiamiento, pero en
clave profética. Actualmente, cuando abundan "pastorales" conformistas, y
cuando la palabra "profética" suele limitarse equivocadamente al vaticinio
del futuro o a fendmenos carismaticos, el Apocalipsis nos ensefla a sor
profundamente pastorales y a la vez fielmente proféticos.

JUAN DE PATMOS: POETA Y PINTOR

Juan no estaba en un lugar bello y mucho menos bajo las condiciones en
que se hallaba, pero ese dia y dentro de esas circunstancias su isla penal se
llend de gloria. En medio de sus prisiones y privaciones, y aun intensificada
por ellas, la sensibilidad estética de Juan alcanz6 alturas sublimes. En Patmos
Juan vio al Sefior "excelso y elevado" y "el borde de su manto" llené la isla
(cf. Is 6:1); alli adord al Sefior "en su santuario majestuoso" (Sal 29:2; cf.
27:4). En cualquier lugar en que Dios esté, resplandece una belleza muy
especial.

Al escribir su libro Juan logré compartir maravillosamente con sus
compaiieros y con nosotros toda la gloria de esa experiencia. La poesia lirica
de su alabanza y los cuadros surrealistas que dibuja con sus palabras nos dan
un dignisimo ejemplo de la hermosura del Sefior y su revelacion. Debe
inspirarnos a rescatar para Cristo, en nuestra propia vida y en nuestro
ministerio, aquellos valores estéticos que adornaron el mensaje profético del
vidente de Patmos.



""APOCALIPSIS

JUAN DE PATMOS: REBELDE CON CAUSA

Uno de los temas centrales del Apocalipsis es la fidelidad radical al
Sefior, aun hasta la muerte. El verdadero cristiano lo es por conviccién y no
claudica cuando las cosas se ponen dificiles y peligrosas (cf. Jn 10:11 -13).
Hoy se predica mucho un "evangelio de ofertas", de una gracia barata. El
mismo Pedro, después de haber confesado a Cristo tan licidamente en su
confesion cristologica, quiso echarse atrds cuando la cruz entré en la
agenda. Cristo le respondid que esa cruz es un elemento esencial de las
buenas nuevas, no so6lo para Jesiis mismo sino para todo verdadero seguidor
del Crucificado (Mt 16:24).

En nuestros tiempos muchos cristianos han pagado con su vida el precio
de sus convicciones cristianas. La martiriologia latinoamericana es
abundante, salpicada de sangre de testimonio. Pero muchos otros,
especialmente en amplios sectores del protestantismo, han querido hacer de
la salvacion una oferta barata de seguridad egoista, sin tener que entregar su
vida hasta las altimas consecuencias (1 Jn 3:16-18).

Detras del mensaje de Juan de Patmos hay un profundo espiritu de
protesta frente al mundo que nos rodea. Este libro inquietante no nos permite
ser conformistas. Cuando hay que levantar la voz profética, el cristiano
verdadero sabra hacerlo. Cuando es necesario resistir aun hasta la carcel y
la muerte, resistira con tenacidad evangélica, cueste lo que cueste.

Karl Rahner, en su articulo "Novisimos" (Sacramentum Mundi4:920), ofrece
un comentario provocativo: "los cristianos deben imprimir su esperanza
escatologica ... en las estructuras sociales del mundo (Vaticano II, Lumen
Gentium 35). Esto significa que también en el terreno social el cristiano no
puede ser meramente 'conservador', ya que su esperanza escatoldgica hace
relativo todo estado concreto de la realidad y debe reflejarse también en las
estructuras sociales. En efecto, por la esperanza escatologica de los novisimos,
que trae Dios mismo, el cristiano es liberado de las potestades y dominaciones
del presente eon (Ro 8:35-39), no s6lo porque en ultimo término éstas no
tienen poder sobre él cuando tolera pacientemente su accidn, sino también
porque frente a ellas posee un punto firme —hasta la entrega de su vida— para
la critica creadora y para la transformacion." Interpretado cuidadosamente, este
comentario de Rahner tiene mucho que decirnos.

b. ;Patmos se transforma en templo y monte
de transfiguracion! (1:12-16)
“Me volvi para ver de quién era la voz que me hablaba

y, al volverme, vi siete candelabros de oro. En medio de los
candelabros estaba alguien "semejante al Hijo del hombre", vestido



CRISTO VIVE Y ESTA PRESENTE (1:9-20) 69

con una tinica que le llegaba hasta los pies y cefiido con una
banda de oro a la altura del pecho. “Su cabellera lucia blanca

como la lana, como la nieve; y sus ojos resplandecian como llama
de fuego. “Sus pies parecian bronce al rojo vivo en un horno, y su
voz era tan fuerte como el estruendo de una catarata.'”En su

mano derecha tenia siete estrellas, y de su boca salia una aguda
espada de dos filos. Su rostro era como el sol cuando brilla en
todo su esplendor.

El candelabro de oro era uno de los accesorios mas hermosos y sagrados
del tabernaculo y del templo. Conocido como menordh, era un portalamparas
grande de una cafia central y tres brazos a cada lado, para un total de siete
boquitas de fuego. El tabernaculo de Moisés tenia uno, hecho de un talento de
oro (96 libras) labrado a martillo (Ex 25:31-40). En el templo de Salomén
habia diez candelabros, cinco a cada lado del lugar santo (1 R 7:49), que
fueron llevados a Babilonia por Nabucodonozor (Jer 52:19). El templo de
Zorobabel volvio a tener un solo candelabro (cf. Zac 4:1-11); Antioco Epifanes
lo rob6 (/ Mac 1:21; 170 a.C.) pero Judas Macabeo lo reemplazé (4:49s.).
Herodes hizo otro mas grande que fue llevado a Roma en 70 d.C. y aparece en
un bajorrelieve del arco de Tito.

En una visiéon muy original Juan vio siete menordh, probablemente en un
circuito parecido a la posicion geografica de cada congregacion.'? Juan ve la
Iglesia como luz de la presencia divina dentro de la geografia de Asia Menor,
como si fuera un mapa espiritual de la provincia. Suponiendo que cada
candelabro tenia siete brazos, como es muy probable, Cristo estaria rodeado de
49 llamas ardientes de luz. Segun la tradicion judia los candelabros estaban
situados para "arder delante del Sefior" dia y noche (Ex 27:21; Lv 24:2ss.; Ap
4:6; Aune 1997:90)." En el culto al emperador se solia alzar también
solemnemente la imagen del kurios en medio de grandes luces; las
excavaciones del templo al emperador en Efeso incluyen un candelabro enorme
usado en este tipo de adoracion (Lilje).

A ninguna iglesia lectora se le escaparia esta alusion al templo en uno de
sus principales muebles. Cada iglesia es el templo del Espiritu Santo; tal vez
por eso Juan habla de "los siete espiritus". Pero a la vez los candelabros
representan a toda la Iglesia universal, como indica el numero siete (1:4).
Cuando el Espiritu habla a cualquier congregacion local, habla a todas las
iglesias (2:7, 11, etc.). Juntas estan asidas firmemente de la mano de su Sefor

12 Con sélida base lingiiistica, D. Aune (1997:62) traduce la frase en 1:12s.,20 como "siete
menorahs de oro".

" Dada esa relacion entre los candelabros y Dios, la posicion del Cristo resucitado en medio de ios
siete candelabros de oro puede entenderse como una evidencia implicita de su deidad.



APOCALIPSIS

(1:16), su principio vital de unidad. La presencia del Hijo de hombre en medio
de ellas las une en una sola Iglesia, esposa del Cordero.

Sin embargo, el centro del escenario no son los siete candelabros sino una
persona "semejante al Hijo del hombre",'* rodeado de luz y gloria. No podria
darsele a Juan una visién mas conmovedora y fortalecedora que esta epifania
del Crucificado, a méas de sesenta afios de su muerte, resurrecion y ascension.
El cuadro concentra en ese Hijo de hombre los mayores simbolismos de la
majestad de Dios. Combina caracteristicas del Hijo de hombre (Dn 7:13), del
Anciano de dias (Dn 7:9-10, 13,22), y del "hombre vestido de lino" (Dn 10:5-
11; 12:6-7; mensajero angelical, quiza Gabriel; para otros, Dios mismo).15

La figura de Daniel de "uno semejante al Hijo de hombre" subraya tanto la
trascendencia de dicho personaje (se presenta sobre las nubes ante Dios) como
también su estrecha identificaciéon con "el pueblo de los santos" (Dn 7:14, 18,
27). Aunque el titulo pareceria sefialar su humanidad, todo el énfasis recae de
hecho en su carécter trascendental y sobrenatural. Esto es aun mas enfatico en
Apocalipsis 1. Segun Farrer (1966:66) este cuadro, méas que una glorificaciéon
del Jesus historico, es una manifestacion de la eterna gloria divina,
personificada plenamente en Jests. Pero a la vez el Apocalipsis intensifica la
profunda solidaridad del Hijo de hombre con su pueblo, llamado a reinar con
¢l sobre los imperios de este mundo.

El significado de este cuadro estd mas en su conjunto que en los detalles
especificos. La tinica larga hasta los pies corresponde a dignatarios de mucho
prestigio y en Israel, sobre todo, al sumo sacerdote.'® El cinto a la altura del
pecho, que también marca al mensajero celestial (Dn 10:5) y a los siete angeles
coperos (Ap 15:6), puede relacionarlo con el sumo sacerdote (Ex 28:4 y
muchas veces)'” o los gobernantes (Is 22:20-22; ¢f. I Mac 10:89). Juntos, la
tinica y el cinto parecen sugerir la dignidad sacerdotal y real de Cristo.

"Cabellera blanca como la lana, como la nieve" y "0jos... como llama de
fuego" se derivan de la figura del Anciano de dias (Dn 7:9 RVR), pero se

Y A diferencia de los Evangelios sinopticos, pero derivado de Dn 7:13, Ap 1:13 (BJ) dice: "como a
un Hijo de hombre" (sin articulos). Si Juan conocia el uso de este titulo en los Evangelios, se
diferencia adrede de la forma que ellos lo usan. Sin embargo, no cabe duda de que se refiere al mismo
Jesucristo.

'S Es probable que Juan le haya agregado también rasgos del culto al emperador y quiza del
mitraismo (ver Rist /B 1V:376), para demostrar la superioridad de Cristo sobre todo rival
imaginable.

'“La LXX usapoderes doce veces, siempre en alusion a alguna vestimenta del sumo sacerdote,
aunque no siempre el "talar", para la cual emplea también otras palabras griegas (estoléjiton). El
sumo sacerdote viste poderes en Ex 25:7; 28:4; 29:5; Sab 18:24; Aristeas 96s.; Filon LegAll 2.56;
Josefo Ant 3.7.2, 4). Es probable que Juan escogiera poderes aqui por su valor descriptivo:
"vestido... que le llegaba hasta los pies".

17 Kittel V:302; MDO07T1:250; Coenen I11:406s.; NIDNTTIIL. 120. Josefo Ant 3.153s. informa que
el poderesjiton del sumo sacerdote se cefiia "por el pecho (kata stéthos) un poco encima del codo"
(no por la cintura).



CRISTO VIVE Y ESTA PRESENTE (1:9-20) 71

atribuyen ahora sorprendentemente al Hijo de hombre en una dramatica
afirmacion de la gloria eterna de Jesis. Segun I Enoc 46.1 también el que
"posee el 'principio de dias"™ tenia el cabello "blanco como la lana".'® La
descripcion del Anciano de dias sigue con tres metaforas de fuego: el trono y
sus ruedas son "llama de fuego" y delante de ¢l salia "un rio de fuego" (Dn
7:9s.). Asi como Daniel 7:9s. describe al Anciano de dias por la paraddjica
combinacidon de nieve, lana y fuego, Apocalipsis 1:14 aplica las mismas
comparaciones al Hijo de hombre.

El simbolismo de los pies como "bronce bruilido al-rojo vivo" tiene que
haber sido especialmente reconfortante para Juan y sus lectores. El bronce era
un metal conocido en esa época por su gran fuerza.'” El Antiguo Testamento
habla de "puertas de bronce" (Is 45:2), "columnas de bronce" (Jer 52:17) y
"muro de bronce" (Jer 1:18). En la figura de los imperios mundiales en el
suefio de Nabucodonosor, la cabeza y el pecho eran de oro y plata (mucha
riqueza), las caderas eran de bronce (bastante fuerza), y las piernas, de hierro
cada vez mas impuro (un problema con el hierro era la dificultad en
purificarlo), hasta terminar en pies que eran mas barro que hierro. Por supuesto
la estatua tuvo que caer cuando la "roca que nadie desprendid" golped sus
débiles pies (Dn 2:34-35). En contraste con todos los reinos de este mundo, el
Reino de Cristo tiene "pies de bronce", un fundamento firme que ninguna
fuerza podra tumbar.

La voz "tan fuerte como el estruendo de una catarata" es otro atributo del
Dios de Israel que ahora se le ascribe a Jesucristo.”" En Ezequiel, el ruido de
las alas de Dios era "como el estruendo de muchas aguas, como la voz del
Todopoderoso" (1:24). Més adelante en Ezequiel, cuando la gloria regresé a
Jerusalén después de! exilio, regres6 "en medio de un ruido ensordecedor,
semejante a un rio caudaloso; y la tierra se llend de su gloria" (43:2).2' Para los
hebreos la voz de Dios (QoL YHVH, Dt 28:15) era especialmente respetada (cf.
Dt 4:12). Las figuras sugieren una cascada de agua (jun Iguaza!) o el misterio
del murmullo del mar dentro de un caracol. Podria ser también que el constante
golpe de las olas contra Patmos inspirara a Juan a transferir a Jesls esta
majestuosa descripcion antes usada sélo para Dios mismo.

En contraste con el resto de este pasaje, la frase "en su mano derecha tenia
siete estrellas" no tiene ninguin paralelo ni en la Biblia ni en la literatura

'8 E. Isaac (Cliarlesw 1:34) lo traduce "Aquel a quien pertenece el tiempo antes del tiempo".

" Es posible que la palabra peculiar que usa Sumj'alkollbané (auricalco), indique una aleacion de
bronce aun mas fuerte. Barclay (1976:49) sugiere que podria sefialar una mezcla de oro y plata.
Farrer (1949:238) cree que podria ser mas bien un perfume, pero la raiz de la palabra compuesta
esjalkos (bronce) y el contexto requiere que sea un metal fuerte.

2" Del varon de Daniel 10 se dice que "el sonido de sus palabras [era] como el estruendo de una
multitud" (10:6).

?'La LXX lo traduce "como el ruido de un ejército".



APOCALIPSIS

apocaliptica,?® pero si tiene paralelos significativos en el mitraismo y el culto
al emperador.”® Las monedas imperiales, por ejemplo, solian representar al
emperador con una corona de siete estrellas, probablemente los siete "planetas"
(estrellas no fijas) del pensamiento de la época.’* Juan nos dice que el poder
césmico no esta en la corona del emperador sino en la mano derecha de nuestro
Salvador. A la vez, Cristo comparte este poder con las iglesias, que en su
dimension trascendental (sus "angeles") son las siete estrellas. El futuro del
mundo no depende de poderes astrales sino de la fidelidad de la Iglesia en su
mision.

La severidad santa del Sefior se expresa en la proxima figura: "de su boca
salia una aguda espada de dos filos". Esta expresion, con amplisimo trasfondo
biblico, compara la palabra del Sefior con una espada comun (Is 11:4, del
Renuevo de Israel; 49:2, del Siervo Sufriente; Ef6:17; Heb 4:12; Sab 18:15;
1 En 62.2; 2 Esd 3.9-13). En su venida, Cristo matara al Inicuo "con el soplo
de su boca" (2 Ts 2:8). El adjetivo distomos (de dos bocas, i.e., dos filos) se
presta para el juego de palabras: de su boca, una espada "bi-bocada". En el
mensaje al angel de Pérgamo, la espada del Sefior escudrifia y juzga a los
desobedientes (2:12, J6); sorprende leer que Cristo a veces pelea contra la
Iglesia, jy con espada! En Armageddn el Verbo herird con la espada de su boca
a las naciones (19:15,21).

El séptimo pincelazo en este impresionante retrato de cuerpo entero vuelve
a la cabeza, donde comenz6 la descripcion: "su rostro era como el sol cuando
brilla en todo su esplendor" (1:16). Esta también resultaba una reconocida
descripciéon de la gloria divina.”® En el hebreo se solia referirse a Dios con
equivalentes como "el Nombre" (S/'eM), "la Voz" {QoU Ap 1:15)y "el rostro"
(-PaNiM:; Ex 33:20, 23; Ap 6:16; 2:11 gr; 22:4). Ese rostro es y serd la luz de
la nueva creacidon. El rostro del Creador, quien al hacer nuestro mundo se
cubrid de luz como una vestidura (Sal 104:1) y puso las lumbreras en los cielos
(Gn 1:16), iluminara a la nueva tierra con su gloria. El Cordero serd nuestra
lumbrera (Ap 21:23; cf. Is 60:19s.) y el Sol de la justicia brillard desde su
rostro divino (Mal 4:2). Aqui otro elemento poderoso de la naturaleza, junto
con el agua (1:15) y las estrellas (1:16), viene a ensalzar la grandeza del Sefior
de toda la Creacion.

Hay en el pasaje un recuerdo evidente de la transfiguracion de Jesus,
cuando "su rostro resplandecié como el sol" (Mt 17:2). Como Juan en Patmos,

22 ] En 82.7-8 y 3 En 17.4-7 afirman que ciertos 4ngeles controlaban las estrellas, pero no
mencionan que fuesen "siete" ni las ubican "en la mano" de alguien.

2 Ver Comblin (1966:144); Rist (IB XII:376); SnJer «64:21).

24Caird (1966:15); Farrer (1964:68). En esa época los "siete planetas" eran el sol, la luna, Jupiter,
Mercurio, Marte, Venus y Saturno (Aune 1997:97).

3 El rostro del varén de Dn 10 "parecia un relampago” (10:6), el del angel fiierte del Apocalipsis
"era como el sol" (10:1). Muchos autores ven una referencia al dios del sol. Mitra (Rist, /B X11:376).



CRISTO VIVE Y ESTA PRESENTE (1:9-20) 73

los discipulos se postraron con gran temor (17:6), pero Cristo los tocd y les
dijo que no temieran (17:7; cf. Ap 1:17). La isla penal se convirtié en monte
de transfiguracion, y Juan descubrié como nunca antes la gloria y el poder de
su Salvador.

En conjunto, desde su inicio, con una voz de trompeta, hasta su
impresionante climax, con un rostro tan brillante como el sol en un mediodia
centroamericano, el pasaje muestra un formidable desarrollo. Juan oye la voz
y se vuelve para ver quién le habla. Al volverse, ve siete candelabros y un
personaje de aspecto humano, pero de gloria divina. Cuando la vision se le
aclara, Juan observa la vestidura del individuo: la tinica larga y el cinto dorado
de la maxima dignidad.

Sigue una serie de siete rasgos de Cristo con una tremenda fuerza
acumulativa y con una simetria que dificilmente seria casual. El primero y el
ultimo se relacionan obviamente (la cabeza y el rostro), como también ef”
segundo y el sexto (ojos y boca), y el tercero y el quinto (pies y manos). El
cuarto y céntrico es su voz como muchas aguas, seflalando aparentemente la
centralidad de la palabra profética. Analizado de esa manera, el perfil del Hijo
de hombre corresponde a la figura séptuple del candelabro desde un lado al
otro (ABCDCBA) (Peterson 1988:38).

c. Jesus comisiona a su profeta (1:17-19)

Al verlo, cai a sus pies como muerto; pero él, poniendo su
mano derecha sobre mi, me dijo: "No tengas miedo. Yo soy el
Primero y el Ultimo, "y el que vive. Estuve muerto, pero ahora vivo
por los siglos de los siglos, y tengo las llaves de la muerte y del
infierno.

'""Escribe, pues, lo que has visto, lo que sucede ahora y lo que
sucedera después.

La reaccion de Juan ante esta primera vision era de esperarse: "Al verlo, cai
a sus pies como muerto" (1:17). Fue la respuesta también de Isaias (Is 6:5),
Ezequiel (Ez 1:28), Daniel (Dn 10:8), Pedro (Mt 5:8), y los discipulos en el
monte de la transfiguracion (Mt 17:6; cf. I En 71.1-3). Corresponde al hecho
de que nadie puede ver a Dios y vivir (Ex 33:20; Jue 13:22). Al encontrarse
"como muerto" Juan también se identifica con la situaciéon de muchos de sus
lectores de Asia Menor: por el suelo como muertos, pero a los pies del Sefior.

Jesus responde a la postracion de Juan con un gesto, una palabra animadora
respaldada por tres razones, y una nueva comision. El poner la mano sobre otra
persona es a menudo un elemento casi ritual en otros encuentros en que Dios
llama a sus profetas. Con profundo sentimiento dijo Daniel, cuando habian
desfallecido todas las fuerzas y cayo6 sobre su rostro, "una mano me toco" (Dn
10:8-10, 15-19; cf. 8:18). En el caso de Isaias, un serafin toco sus labios con



vt APOCALIPSIS

brasas encendidas del altar (6:6-7). A los tres discipulos, caidos de bruces ante
aquel cuyo rostro brillaba como el sol, "Jesus se acerco a ellos y los tocd" (Mt
17:7). Ese toque pone de pie a los caidos (Dn 8:18; Mt 17:7).

Muy tipicas también de otras teofanias* y vocaciones proféticas son las
primeras palabras de Jesus: "No tengas miedo". En Isaias 44:2-6, un paralelo
notable con Apocalipsis 1:17, Dios dice a Israel: "No temas, Jacob, mi siervo
... Yo soy el primero y el ultimo; fuera de mi no hay dios".?® También en el
monte de la transfiguracion, al tocar a los discipulos Jesus les dijo: "Levantense

no tengan miedo" (Mt 17:7). "No tengan miedo" fueron las primeras
palabras de los dngeles que anunciaron el nacimiento de Jesus (Le 2:10) y
después, al anunciar su resurreccion (Mt 28:4; Mr 16:6). La frase es frecuente
en boca de Jests, vencedor divino de la muerte y del temor (Le 5:10; Mt 14:27;
17:7; 28:10).

Jesus respalda ese exorcismo del temor y fundamenta la renovada comision
que sigue con una teologia de la muerte y la resurrecciéon, que podria ser un
resumen de Filipenses 2:6-11. En su primera frase, "No tengan miedo. Yo soy",
la posicion enfética del ego eimi bien podria hacer oir los ecos del "Yo soy" del
yahvismo hebreo.”” Eso no excluye que a la vez Jesus esté identificandose ante
Juan: "No temas, porque soy yo y ningun otro" (Brown 1966:533ss.). Pero el
"yo soy" puede fungir también como verbo copulativo con la frase que sigue:
"Yo soy el Primero y el Ultimo". Este predicado era una muy conocida
designacion de Dios mismo, especialmente en Isaias (41:4,27; 44:6; 48:12. Cf.
Ap 22:13).2® "Dificilmente podria el Apocalipsis hablar de Jesiis con mayor
osadia", comenta Stauffer (Kittel 2:351), tanto por el "yo soy" como por "el
Primero y el Ultimo".

El siguiente término, "el que vive", era otro titulo de Dios (el Dios viviente:
Os 1:10; Sal 84:2; Mt 16:16; Aune 1997:100ss.) y aqui expresa la eterna
deidad de Jesus. En su forma ampliada de "el que vive por los siglos de los
siglos" aparece en el Apocalipsis como nombre de Dios (4:9; 7:2; 10:6 como
juramento solemne; 15:7). El participio griego zon (viviente), con un sentido
muy parecido al participio on ("el siendo"), insinua el ser divino que tiene vida
en si mismo como algo propio (Jn 5:26).%°

2 Este estrecho paralelo con lo dicho por Dios mismo en Is 44:2-6 es una indicacién més de la
deidad de Cristo.

*"H. G. Link ("Yo soy", Coenen IV:384s.) comenta sobre este pasaje que "el autor del Apocalipsis
atribuye a Cristo y a Dios casi exactamente el mismo rango frente a! mundo, de manera que. en
parte, se ponen en boca de Cristo y, en parte, en boca de Dios las mismas sentencias con egd”. Cf.
Charles (1920:32); Aune (1977:100s.); R. Brown (1966 1:533-538).

2 StrB (111:790) sefiala también que el Mesias fue designado "primero" de acuerdo con Is 41:27
*Farrer (1949:275): zén es el sonido mas proximo a én que puede pronunciarse en griego, y resulta
sinénimo para el YHWH del Antiguo Testamento. Barth ChurchDog (3/2:465) sugiere que Juan
cambia la conocida férmula egé eimi ho on por la formula cristologica, muy parecida, de egd eimi
ho zon.



CRISTO VIVE Y ESTA PRESENTE (1:9-20) 75

Sin embargo y paraddjicamente, Jesucristo es el viviente en grado supremo
porque puede decir "estuve muerto" (fui cadaver). El que por definicion es vida
ha muerto por nosotros y convertido la muerte misma en nuestra vida (cf. 1:5).
Su preexistencia divina como el viviente (cf. Fil 2:6a; Jn 1:1) se hizo existencia
humana en carne mortal (Jn 1:14: Fil 2:7-8a) que terminé sobre una cruz (Fil
2:8b). Pero Dios lo exaltd con un nombre sobre todo nombre, y ahora ¢l vive
hasta los siglos de los siglos como Sefior de sefiores (Fil 2:9-11). jAmén! "Esto
es ciertamente la verdad" (Lutero, Catecismo menor).

En toda esta respuesta, de gesto y de palabra, podemos ver la intensa
identificacion entre Cristo y el creyente. Juan se siente muerto, pero Cristo lo
toco en la misma solidaridad de Elias y Eliseo (1 R 18:21; 2 R 4:3s.) y la de su
propio ministerio encarnado (cf. 7:14; cf. Mt 8:3, tocé un leproso). Juan cayo
como cadaver (nekros), pero Jesis también habia llegado a ser cadaver
(egenomén nekros). Ahora Cristo es doblemente "el viviente", como creador
de la vida y como vencedor de la muerte. En su resurrecciéon vencioé para
siempre a la muerte y nos hizo participes de su vida indestructible.

Los rabinos decian que hay tres llaves que Dios no entrega a nadie: la llave
de los partos, la de la lluvia y la de la resurreccion (Swete 195'1:20). Decian
que cuando Elias se las pidié para poder levantar a los muertos, se le.dijo que
pertenecen a Dios y a nadie mas (Rist /B XIL378). Pero Jesus, uno mayor que
Elias, es Dios y puede decir: "tengo las llaves de la muerte y del reino de la
muerte (hades)"”| aqui esa atribucién exclusiva de Dios se remite al Hijo de
hombre, Jesucristo. En el Antiguo Testamento se habla de las puertas del
infierno (Sal 9:13; 107:18; cf. Mt 16:18) con sus correspondientes llaves; los
rabinos agregaron guardianes que cuidaban la entrada al Shedl,*® Desde su cruz
Cristo asaltd las puertas del hades, vencid a la muerte, destruy6 sus prisiones
y se llevd las llaves del reino enemigo (cf. Caird 1966:26). Ahora él tiene
autoridad sobre la muerte (2 Ti 1:10; Heb 2:15).

El hades, equivalente griego del S"eoL hebreo, a veces significaba la
tumba y otras veces el mundo de los muertos, concebido como una ciudad
subterranea con candados en las puertas para que los muertos no se escaparan
(Caird 1966:26; Bratcher 1984:17). No era lugar de castigo sino morada
interina para todos los muertos, a excepcion de los martires, que entraban
directamente a la presencia de Dios (Rist /B XIL378).

Aun mas importante, hades significaba el reino de la muerte como fuerza
hostil, a veces personificada, en la historia. Los cristianos ya no estan bajo la
sombra de la muerte ni tienen por qué temer su tirania. Mucho menos pueden
aliarse con las fuerzas que estan contra la vida en su propio contexto histérico.
La victoria del Cordero sobre la muerte y el hades se observa en el desarrollo
del libro. En la apertura del cuarto sello la muerte y el hades corren a galope

3 Ver StrB (111:790); Rist (IB XII:378). El Apocalipsis habla también de la llave de David (3:7) y
la del abismo (9:1; 20:1).



APOCALIPSIS

sobre su caballo amarillento (6:8), como si Cristo no los hubiera vencido. Pero
al fin son obligados a entregar todos sus presos (20:13), y después son lanzados
al lago de fuego junto con el dragén y sus aliados (20:14). Por eso los
cristianos no tenian que tener miedo a aquellos cuyo unico poder era asesinar,
pues desde Cristo la muerte es una fuerza derrotada.

La finalidad principal de toda esta vision es afirmar la vocacion profética
de Juan: "Escribe, pues, lo que has visto". Esta vez no se mencionan las siete
iglesias, pero se califican los contenidos del mensaje: cosas presentes y cosas
venideras.’' Ladd y otros comentaristas han demostrado que esta frase indica
dos categorias y no tres: "lo que ves (cf. 1:11), es decir, lo presente y lo
venidero".*> Tampoco pretende contrastar dos fases temporales para sefialar
divisiones del libro. Toda la obra tiene visiones, no sélo el primer capitulo; las
cartas incluyen muchas "cosas futuras" y hasta el final del libro siguen
presentes "las cosas que son" (siete montes y siete reyes de la "gran ciudad que
tiene poder de gobernar sobre los reyes de la tierra", 13:18; los productos del
lujo del comercio romano, 18:12-14; etc.) (Caird 1966:26; Schiissler-Fiorenza
1985:153). Detras de la frase estan el "ya" y el "todavia no" de la escatologia
del Nuevo Testamento."Mientras Daniel hablé de "lo que ha de acontecer en
los postreros dias" (2:28, 45), Juan habla de lo que ha venido y lo que esta por
venir, sin separarlos esquematicamente.

JESUCRISTO>  VENCEDOR DE LA MUERTE

Cristo ha vencido para siempre las fuerzas de la muerte. El mero hecho
de presentarse ante Juan, a casi siete décadas de haber sido crucificado, fue
un grito triunfante de "jJesucristo presente!" Cuando la Iglesia vivia rodeada
y acechada por la muerte, Jesis se presenta como "el primogénito de la
resurreccion" (1:5), el "viviente" que estuvo muerto pero que les arrancé sus
llaves a la muerte y al hades (1:18). Por eso, en medio de tanta muerte ¢l
pudo decirle a Juan: "No temas". Como bien sefiala el coro: "Porque él vive,
yo no temo el mafiana; porque el vive, mi temor se fue".

El Apocalipsis toma muy en serio la realidad de la tribulacion y la muerte;
en ningiin momento ofrece una esperanza escapista de poder "salir a tiempo"
antes de las pruebas, sino llama a todo cristiano a "ser fiel hasta la muerte"

*!'Es importante no dejarnos confundir por la palabra "cosas" (RVR), que no aparece en el original.
El griego de este pasaje y otros parecidos (1:1; 2:10) es un neutro plural, /ia, que sélo puede
traducirse por "lo que" (perdiendo la forma plural) o "las cosas" (tergiversando inevitablemente el
sentido por agregar "cosas"). La frase no debe hacernos concebir al Apocalipsis como esencialmente
un libro que vaticina "cosas" futuras.

*2El primer kai debe entenderse como epexegético ("es decir", "o sea") y no como conjuncién
coordinadora entre un primer elemento y otro segundo. El tiempo pasado del verbo eides ("has
visto") se concibe desde la perspectiva del lector (aoristo epistolario) e incluye las visiones que Juan
estd por recibir y que también tenia que escribir.



CRISTO VIVE Y ESTA PRESENTE (1:9-20) 77

y asi participar con Cristo en "el poder que se manifestd en su resurreccion,
participar en sus sufrimientos y llegar a ser semejante a él en su muerte" (Fil
3:10). Claramente, el Apocalipsis proclama un evangelio para valientes y
fieles, jamas para cobardes y escapistas.

Durante los quinientos afios de "historia cristiana" en nuestra América los
pobres, los indigenas, los negros y las mujeres han vivido bajo el signo de la
muerte: muchas veces por guerras y masacres (el genocidio colonial; El
Salvador en 1932, jy cudntos mas!), otras veces por hambre, por trabajos
insalubres para enriquecer a otros (en minas, montafias, junglas), o por
desnutricion y falta de atencion médica.>® A principios de la década de 1990,
debido a los drasticos recortes en presupuestos para salud publica,
aumentaron en Centroamérica (inclusive Costa Rica) los niveles de
desnutricion, malaria, sarampién y muerte por enfermedades curables. A
menudo la intervencion extranjera ha sido la causa de muchos miles de
muertes (Guatemala en 1954; Centroamérica en la década de 1980). Y
frecuentemente han fallecido creyentes evangélicos y catolicos,
precisamente por sus convicciones cristianas (Frank Pais de Cuba; Noel
Vargas, los Barreda y centenares mas de Nicaragua; Oscar Arnulfo Romero,
las religiosas y los martires jesuitas en El Salvador). El Apocalipsis llama a los
cristianos de toda América a ser ficles hasta las ultimas consecuencias, sin
temerle a la muerte. Es una enemiga poderosa y peligrosa, pero al fin de
cuentas, una enemiga ya vencida.

Otra caracteristica esencialmente pagana de nuestro tiempo es su
necrofilia* (fascinacién con la muerte y la atraccidon hacia ella). La fuerza
mas selecta de la falange de Francisco Franco se llamaba "los novios de la
muerte"; su consigna "jViva la muerte!" aparecia en paredes y puertas de las
ciudades espafiolas. Hacia fines del siglo esa necrofilia parece ain més
acentuada. Durante la década de 1980 millones de norteamericanos y aun
latinoamericanos que piadosamente defendian la vida de los fetos (causa
respetable en si), aplaudian jubilosos la matanza de centenares de miles de
centroamericanos por las fuerzas mercenarias financiadas por los Estados
Unidos. Esa contradiccion no so6lo demuestra su necrofilia, sino
desenmascara la hipocresia de su pretendida "defensa de la vida". Las
mismas personas celebraron jubilosas la injustificable e innecesaria Guerra
del Golfo (cf. el caballo rojo, Ap 6), olvidandose de la multitud de muertos
y heridos, victimas de la defensa del precio barato del petrdleo para los
paises ricos.

La autobiografia de la Premio Nobel maya, Me llamo Rigoberta Menchii, documenta ampliamente
estas realidades en la Guatemala del siglo 20.



APOCALIPSIS

Cristo vencié a la muerte no por escaparse de ella ni por enamorarse de
sus encantos necro6filos, sino por hacerle la guerra y vencerla en batalla
frontal. También los cristianos de hoy estamos llamados a declarar la guerra
a la muerte, el militarismo y el armamentismo. Con Cristo estamos llamados
a tomar la cruz y seguirlo en su via crucis (Mt 16:23), como bien nos ensefid
Dietrich Bonho6fferen los tiempos del nazismo aleman, y monsefior Romero
desde tierras centroamericanas.

d. Una nota aclaratoria que nos confunde mas (1:20)

MEsta es la explicacion del misterio de las siete estrellas que viste
en mi mano derecha, y de los siete candelabros de oro: las siete
estrellas son los dngeles de las siete iglesias, y los siete
candelabros son las siete iglesias."

Ya hemos visto que el Apocalipsis era un mensaje tan claro para sus
lectores que el problema de ellos no era entenderlo sino obedecerlo.'* Otro
indicio de que manejaban con facilidad los codigos de interpretacion es el
hecho de que el autor no se preocupa por aclarar explicitamente casi ninguno
de los detalles de sus visiones. En muchisimos puntos muy problematicos y
discutibles para nosotros,.corno la piedrecita blanca, el caballo blanco, el
seiscientos sesenta y seis o las ciento cuarenta y cuatro mil virgenes, Juan
parece presuponer que la comunidad sabria entenderlos sin necesidad de
ninguna aclaracion. Cargar su texto de constantes explicaciones hubiera sido
una contradiccion del género literario y del objetivo pastoral del libro. Si Juan
hubiese insertado todas las clarificaciones que hoy nos hacen falta, habria
estropeado toda la belleza estética de la obra.

Sin embargo, en algunos pocos casos el autor parece haber sentido la
necesidad de ofrecer a sus lectores breves notas aclaratorias. Nos resulta
revelador observar los poquisimos casos en que Juan decide explicar algo
explicitamente.®® Aqui aclara que los siete candeleras son siete iglesias
(identificacion de por si bastante obvia) y que las siete estrellas son angeles de
las siete iglesias. Después, en 17:9-12, explica que las cabezas y los cuernos
de la bestia son siete montes (Roma) y a la vez siete reyes, aparentemente
emperadores, y que los diez cuernos son diez gobernantes subditos. En el
contexto de la literatura apocaliptica, esas identificaciones también hubieran
sido tan evidentes que no necesitarian aclaracion. Quiza en ese punto crucial
frente al imperialismo romano, Juan no quiso dejar lugar para dudas. De todas

** Ver Introduccién y exposicion de 1:3.

3 En otros pasajes el texto realiza aclaraciones por medio de algin angel (5:2: 17:7-17) o del
anciano (5:5; 7:13-15), pero aparecen como parte del mismo drama, no como comentarios externos
al relato.



CRISTO VIVE Y ESTA PRESENTE (1:9-20) 79

maneras, la aclaraciéon de 17:9-12 es una clave decisiva para nuestra
comprension de todo el libro.

Por el contrario, la identificacion de las estrellas como "angeles de las siete
iglesias", que sin duda era comprensible para ellos, para nosotros sélo viene a
confundirnos mas.*® La referencia parece ser basicamente un mecanismo
literario para poder dirigir las siete cartas a estos angeles. Es significativo que
no se vuelve a mencionar a "los dngeles de las siete iglesias" después de las
siete cartas. En contraste con los veinticuatro ancianos y los cuatro seres
vivientes (4:4-7), estos siete angeles no parecen desempefiar ningin papel en
el desarrollo dramatico del libro.”’

Actualmente nos resulta muy dificil comprender la razén de dirigir los siete
mensajes al angel de cada iglesia y no a la congregaciéon misma. Las cartas
obviamente son mensajes a las comunidades (2:7ss.), y a veces cambian al
"ustedes" (2:10, 24) para referirse a la colectividad o "ellos" (2:16, 22) para un
sector de la iglesia. Aunque los lectores probablemente presuponian relaciones
paralelas entre lo celestial y lo terrestre, eso en realidad no explica
convincentemente la razén de culpar a los "angeles" por los pecados y faltas
de cada comunidad, o exhortarlos a arrepentirse (2:5, 16) o a ser fiel hasta la
muerte (jdel angel, 2:10; cf. 3:11).®

Cualquier explicaciéon de estos angeles tiene que compaginarse con dos
factores basicos. En primer lugar, la correlacion que hace 1:20 entre estrellas
y angeles, en paralelo con candelabros e iglesias (griego: "las siete estrellas
angeles de las siete iglesias son, y los candeleras, los siete, siete iglesias son")
y, en segundo lugar, la relaciéon entre los dngeles y las siete cartas. Juan
introduce los angeles como una transicién para las siete cartas, cada una
dirigida al angel de la comunidad correspondiente. Debe haber tenido razones
muy claras para este procedimiento y los lectores seguramente las entendian sin
mas explicacion. Pero hoy nos es imposible descubrir la ldgica de tal manera
de dirigirse a las iglesias.

Obviamente los siete angeles no pueden entenderse aparte de las siete
estrellas, ya que Juan los identifica de la misma manera que los siete
candelabros corresponden a las siete congregaciones. En 1:16 no hay nada que
sugiera que enseguida las siete estrellas van a ser angeles; parece mas bien una

'S Aune (1977:109) seiiala que no existen paralelos para estos angeles ni en el judaismo ni en la
literatura cristiana temprana.

"Ese no seria el caso si éstos fuesen los mismos siete angeles del altar de incienso (8:2) o de las
siete copas (15:6), pero no parecen serlo.

% Al leer cada carta de Ap 2-3, es muy importante recordar que el "ti" siempre se refiere al dngel
de la congregacion correspondiente. Por ejemplo, 3:1 lo declara "muerto" al angel de Sardis. Las
unicas referencias que no aluden al angel son las que tienen que ver con "el que salga vencedor" en
la promesa de cada carta y las que dicen "ustedes" (2:10, 25). Estas ultimas hablan de grupos
infieles o fieles dentro de cada comunidad (2:14-16,22-24; 3:4). Ver también la exposicion de 2:1.



APOCALIPSIS

referencia clara a la astrologia de la época y al culto imperial. Expresa la
seguridad de la historia y de nuestra vida en la diestra del Sefior.

Aunque 1:16 tampoco habla de las iglesias, el nimero sicte y la
caracteristica comun de ser luz preparan para la correlacion de 1:20. Los
candelabros son luz en la tierra y las estrellas son luz en el cielo, pero ambos
dependen del Hijo de hombre. Los candelabros se refieren a la realidad
terrestre y empirica de la Iglesia, mientras que las estrellas y los angeles
parecen aludir a una dimensiéon trascendental de la Iglesia, su realidad
escatoldgica y celestial en Cristo su Sefior.

Se han ofrecido diversas explicaciones de los siete angeles, casi todas con
sus buenas razones pero todas con muy serias dificultades. Cuesta entender
porqué Cristo enviara mensajes a angeles, o como le dird a un angel o un
arcangel que se ha caido (2:5), que estd muerto (3:1) y que Dios lo vomitara de
su boca (3:16).> Otros proponen que estas figuras eran los pastores u obispos,
pero parece mas bien que el mismo Juan era pastor de las siete iglesias (al
menos, de Efeso; Wink 1986:70). Para otros, eran siete mensajeros (,aggeloi),
pero es muy dificil imaginar que siete mensajeros hubieran podido llegar hasta
Patmos o que siete mefisajeros distintos hubieran llevado el rollo al circuito de
congregaciones. Finalmente algunos sugieren que el término "angel" se refiere
simbolicamente a la comunidad como un todo, a su "espiritu" o personalidad
colectiva.®’

Aun cuando una aclaracion definitiva de estos "angeles de los siete iglesias"
queda fuera de nuestro alcance, al leer cada carta como comunicacion
especifica al "angel", el repetido "tu" nos comunica un fuerte sentido de la
solidaridad corporativa y la trascendencia de la Iglesia (cf. P. Minear,
1968:42). Mas que un conglomerado de individuos sueltos, cada congregacion
es un "tu" misterioso a quien Cristo habla por el Espiritu. Y al hablar al "t" de
cada iglesia local, en el mismo acto se dirige a la Iglesia universal (2:7) y a
nosotros hoy.

% Sin embargo, Caird (1966:89s.).

*0Wink (1986:69-86): El angel "representa la congregacion como una totalidad. Por medio del angel
la congregacion parece presentarse como una entidad colectiva o Gestalt*". El éangel es "la
espiritualidad de la congregacion como una sola entidad"; es "la personalidad corporativa o el
sentido consciente de la unidad" de la congregacion (70). "El angel de una iglesia es la coincidencia
entre lo que una iglesia es (su personalidad) y lo que es llamada a llegar a ser (su vocacion)" (73).
Aune (1997:109, 120) describe al dngel como "el alter ego de cada congregacion".



1
EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS (2:1-3:22) 8

2. El Hijo de hombre manda mensajes
a las iglesias (2:1-3:22)

El Cristo resucitado, quien apareci6é ante Juan en la soledad de Patmos,
ahora procede a actuar. Se habia hecho presente no s6lo para que Juan lo viera
y los fieles supieran que los acompafiaba en medio de sus luchas, sino
especificamente porque venia con siete mensajes urgentes para sendas
congregaciones. jOjald que nosotros sepamos escucharlo atentamente hoy
también!

Es obvio que los capitulos 1 a 3 constituyen una sola vision; la division de
capitulos no debe despistarnos. Juan oye la voz (1:10) y ve los candeleras con
"alguien 'semejante al Hijo de hombre' en medio de ellos (1:12-19). Después
de una aclaracion parentética (1:20), el Resucitado que se ha hecho presente
procede a dirigirse solemnemente a la mas profunda conciencia espiritual (el
"angel") de cada congregacion. Al presentarse a las iglesias una por una,
escoge detalles de la vision inicial. Por eso los capitulos 2 y 3, ademas de sel-
la continuacidon de la primera visidn, son una especie de comentario pastoral
al capitulo I. Para no dejar lugar a dudas en cuanto al significado de su
revelacion, el Sefior mismo enfoca muy directay especificamente el significado
de la vision inicial para cada una de las comunidades.

Aqui vemos nuevamente la profunda sensibilidad pastoral de Juan, imbuido
del Espiritu del "gran Pastor de las ovejas" (Heb 13:20). Es impresionante ver
como el pastor de este circuito de iglesias comprendia profundamente la
idiosincrasia de cada ciudad y cada congregacion; evidentemente se habia
esforzado mucho por comprenderlas a fondo, con los defectos y desafios de
cada una.*" Podemos estar seguros de que si Juan no se hubiera empeflado en
ser responsable en su analisis pastoral, tampoco Cristo se lo habria revelado
magicamente a pesar de su incumplimiento como pastor. Pero en la confluencia
dindmica que caracteriza la revelacion profética, el espiritu pastoral de Juan fue
tocado por el poder de aquel cuya voz es como trompeta, y el mensaje de Juan
fue de hecho palabra viva del Hijo (2:1) y del Espiritu (2:7),

El simple hecho de incluir siete cartas tan especificas a siete comunidades
concretas de una region particular era totalmente novedoso en la literatura
apocaliptica. Schiissler Fiorenza observa acertadamente que en el Apocalipis
de Juan estas cartas sustituyen lo que solia ser un panorama de la historia
cosmica (Schiissler-Fiorenza 1981:51, citando a Vielhauer). Segin Ramsay,

"En 1904 Sir William Ramsay demostro el conocimiento amplio y acertado de aspectos geograficos
e historicos de estos dos capitulos. Un pastor que no conoce su ciudad (el pueblo civil) dificilmente
podra conocer bien la congregacion (el pueblo de Dios). Debe mencionarse que los demas libros
apocalipticos no se caracterizaban por la misma ubicacion historico-geografica ni por la vision
pastoral del autor.



! APOCALIPSIS

comenzar y concluir con la forma epistolaria, como hace Juan, no tenia
precedentes en la literatura apocaliptica, pero alguien tan profundamente
pastoral como el apdstol no podia sino romper los moldes del género
apocaliptico (1904:34ss; cf. Court 1979:20). Foulkes (1989:24) describe las
siete cartas como visitas pastorales del Sefior, con miras a preparar a los
destinatarios para la crisis que se les acercaba. E. R. Goodenough destaca muy
enfaticamente la importancia y la belleza de esta correspondencia, a la que
describe como "una extraordinaria porfada", un portal hecho de siete cartas con
su introduccion (1927, citado en Court 1979:20).

Aqui notamos también el espiritu estético y liturgico de Juan de Patmos.
Como las liturgias clasicas, estas cartas tienen sus partes fijas, idénticas en
todas las cartas, y sus partes variables, distintas y especificas para cada
congregacion en particular. En conjunto, la combinaciéon de repeticion y
variacion da a la lectura de estas cartas una cadencia marcadamente litargica.
Las partes invariables son las siguientes formulas:

a) "Escribe al angel de la iglesia de..." (2:1, 8, etc.):

"Esto dice el que..." (sigue una caracterizaciéon de Cristo);

b) "Conozco tus obras" (2:2, 19; 3:1, 8, 15; "conozco tus

sufrimientos” 2:9; "sé donde vives" 2:13);

c) "El que tenga oidos, que oiga lo que el Espiritu dice a las

iglesias" (2:7, 11, etc.; de 2:29 en adelante cambia de

posicion para ir al final del mensaje);

d) "Al que salga vencedor, le daré..." (2:7, 11; de 2:26 en

adelante esta promesa antecede a la exhortaciéon a

escuchar al Espiritu).

Las partes variables, diferentes para cada congregacion, tienen basicamente
tres elementos:

a) un retrato de Cristo, basado mayormente en el primer capitulo y

apropiado a las caracteristicas y la situacion de cada comunidad;

b) una radiografia de la congregacion, con lo bueno y lo malo de cada

caso, y las correspondientes exhortaciones y amonestaciones;*?

c) la promesa al vencedor, que también corresponde logica y

estilisticamente con el cuerpo de cada carta en particular.

Estas cartas se dirigen a siete de las comunidades cristianas de la provincia
romana de Asia Menor (en la actual Turquia). Alli la fe cristiana se encontrd
con lo mejor de la cultura helenistica. Debemos recordar también que alli nacid
la filosofia, con Tales de Mileto. Efeso y Pérgamo poseian grandes bibliotecas.
Varias de las ciudades asidticas eran dindmicos centros educativos, y
profesores itinerantes viajaban de pueblo en pueblo, gozando de gran

* De las siete congregaciones, el Sefior no halla nada que criticar en Esmirna y Filadelfia, nada que
elogiar en Laodicea y casi nada en Sardis. Foulkes ofrece un valioso resumen panoramico de cada
elemento estructural en cada carta (1989:24-25).



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS (2:1-3:22) 83

popularidad. Habia universidades, escuelas de medicina y hospitales. El
famoso Galeno, por ejemplo, aprendié medicina en Pérgamo. La provincia
gozaba también de considerable auge econdémico. Las siete ciudades del
Apocalipsis, con la relativa excepcion de Tiatira, estaban situadas sobre rutas
estratégicas de transporte y eran de mucha importancia comercial. Como
principal centro del culto al emperador, Asia Menor era cultivo de un orden
sociopolitico con fuertes sanciones religiosas.

Una mirada al mapa de Asia Menor indicara que las siete iglesias aparecen
en orden geografico, desde Efeso al sur, siguiendo al norte para Pérgamo, al
este hasta Filadelfia y al sur para llegar a Laodicea. Ramsay ha sugerido que
estas ciudades, de distancias de sesenta a noventa kilometros entre si,
constituian el circuito de correo de la época en esa region de Asia Menor.*”
Puesto que Juan conocia muy a fondo cada una de esas comunidades, todo
indica que ¢l mismo las habia atendido pastoralmente, quizé viajando por esa
misma ruta entre ellas.

Ademas de estas siete iglesias existian otras en la misma regién. Colosas y
Hierapolis (Col 4:13) estaban cerca de Laodicea, y al noroeste de Pérgamo
estaba Troas (Hch 20:5ss.). Unos veinte afios después, Ignacio de Antioquia
escribiria a congregaciones en Magnesia y Tralia, también de Asia Menor.
Pero, como es tipico en el Apocalipsis, Juan se limita a siete para simbolizar
lo completo y sugerir que estas siete congregaciones representan a toda la
Iglesia en todas partes. Por eso cada carta, ademas de un mensaje directo de
Cristo a una comunidad especifica, es también "lo que el Espiritu dice a las
iglesias" de todo lugar y todo tiempo.

Es importante recordar que estas siete cartas no se enviaron por separado
sino que circularon juntas dentro del libro.** En la lectura congregacional, cada
iglesia escuchaba todas las cartas. Los de Efeso, después de escuchar los
elogios y luego el gran "pero" que el Sefior les dirige, oian los demas mensajes
para quedar con una vision global de la condiciéon de las iglesias. Los de
Esmirna deben haberse asustado al escuchar primero la carta a los efesios: si
el Resucitado critica asi a la venerable iglesia madre, ;qué dira de la pobre
congregacion de ellos? ;Y como se consuelan cuando Cristo les dice a ellos
que, en su pobreza, son ricos! Asi sucesivamente todas las comunidades viven
y comparten todos los mensajes. En ese sentido también, cada carta particular
y concreta era a la vez "lo que el Espiritu dice a [todas] las iglesias."

Extrafiamente para nosotros, cada carta se dirige "al angel de la iglesia" del
lugar. En 2:1 esta frase introduce un eslabon directo con el primer capitulo: las

43 Contra esta opinién, ver la nota 10 del Prélogo. El mayor problema es que hoy no aparecen las
evidencias de los caminos de este supuesto circuito de correo.

4 Este analisis se basa en los recientes estudios de "critica retorica" del Apocalipsis; ver, p. ej.,
Schiissler Fiorenza (1981:181-204). La tesis de Charles y otros (las siete cartas circularon
independientemente del resto del libro) no ha encontrado mucho apoyo.



! APOCALIPSIS

estrellas y los candelabros que cierran la visidn inicial (1:20) son los mismos,
en el mismo orden, que dibujan el perfil del Sefior que abre la primera carta
(2:1). Los candeleras y las estrellas eran dos figuras para la Iglesia en el primer
capitulo, ya que todos los demas detalles de la primera vision describen mas
bien la persona del Hijo de hombre. Los candeleras introdujeron su primera
vision (1:12) y ahora inician también la primera de las cartas.

Ya bajo 1:20 hemos comentado la correlacion de las siete estrellas en la
diestra de Cristo (1:16) con "los angeles de las siete iglesias" (1:20; 2:1). Pero
ahora surge una nueva y mas dificil pregunta: ;Por qué estas siete cartas se
dirigen precisamente al angel de cada iglesia? jPor qué Cristo va a dirigirse a
siete angeles por medio de cartas escritas por Juan, cuando seria mucho mejor
hablarles directamente? De por si, ;qué necesidad hay de estar escribiendo
cartas a angeles? Sin duda era una referencia clara y edificante para los lectores
originales, pero para nosotros ninguna explicacion aclara adecuadamente este
extrafio uso literario.

Una primera interpretacion de esta frase toma el sentido literal de "angel",
generalmente con referencia a conceptos rabinicos y patristicos de un
paralelismo jerarquico entre lo terrenal y lo celestial. Pero no hay pruebas de
que Juan hubiera conocido tal concepto, y tampoco explicaria adecuadamente
el sentido de este uso. Todas las virtudes y culpas de cada congregacion se
atribuyen al "angel" como "t4". De ese "t4" angelical se afirman cosas y se le
achacan condiciones que, aun con toda la osadia alegorica de la apocaliptica,
no pueden reconciliarse con la angelologia biblica: "has caido" (2:5; {como
puede caer un angel?), "estas muerto" (3:1),"estoy por vomitarte de mi boca"
porque "eres miserable, pobre, ciego y desnudo" (3:16s.). Los contenidos de
cada carta obviamente se refieren a la congregaciéon y no a su "angel guardian”
en el cielo.

Otra interpretacion intenta resolver el problema traduciendo aggelos como
"mensajero"”. Pero faltan completamente las evidencias de un supuesto papel
de tales informantes que visitaran a Juan en Patmos (totalmente improbable)
o llevaran el libro a las congregaciones (hubiera sido un solo mensajero o Juan
mismo después de salir de Patmos). Tales "carteros" dificilmente se
describirian como estrellas a la diestra de Cristo, ni tampoco habria razon para
culparlos por las faltas y los pecados de cada congregacion ni para felicitarlos
por sus méritos.

Parecida es la tercera teoria que sostiene que los "angeles" son los obispos,
pastores o lideres de cada comunidad. Aparte de la probabilidad de que el
mismo Juan hubiera sido el pastor responsable de todo este circuito de
congregaciones, lo que sabemos de la organizacion eclesial de la época no
indica urj estilo de liderazgo centralizado que pudiera personificar tan
intensamente a toda la comunidad como para llevar en su propia persona todos
sus méritos o toda su culpa. Especificamente, la interpretacion del dngel como
"obispo" (diocesano o jerdrquico: el "monoepiscopado") pareceria totalmente



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS (2:1-3:22)117

anacronica en el contexto, ya que dicho oficio estaba apenas en proceso de
evolucion a fines del siglo 1. Tampoco compaginaria satisfactoriamente con la
figura equivalente de "estrellas" en la diestra de Cristo (1:16, 20; cf. 2:1; 3:1),
que parece referirse a las iglesias mas bien que a sus lideres.

Una cuarta interpretacion identifica "los angeles de las siete iglesias" con
"los siete espiritus de Dios" (3:1; cf. 1:4; 4:5; 5:6). Es poco recomendable
tratar de explicar una frase dificil por otra més dificil. Esta correlacién de los
siete angeles con los siete espiritus no parece ser compatible con el probable
sentido de la problematica frase de 1:4.

(Entonces por qué el Sefior dirige sus mensajes til "angel" de cada
congregacion con ese misterioso "ti"? Aunque una explicacion definitiva de
este giro literario nos elude, podemos entender algo de su sentido si suponemos
que el "tu" singular, referido siempre al "angel", personifica a la Iglesia como
totalidad (un Gestalt, W. Wink 1986:69-86), la solidaridad de la comunidad en
su trascendencia "en Cristo" (cf. 1:16). Mas que mera personificacion, el
término parece ver a la iglesia realmente como un "t4" personal en su vida
comun como cuerpo de Cristo. Los contenidos de cada carta resultarian casi
siempre claros y coherentes si el reiterativo "tu" se entendiera como "td,
congregaciéon" (de Efeso, Esmirna, etc.), pero se volverian mucho maés
dramaticos si se interpreta "tu, angel" como vitalidad personal de la
solidaridad-corporativa-en-Cristo de cada comunidad, mas alld de todas sus
realidades empiricas.

En ese caso no estariamos ante una referencia teologica sobre los dngeles
ni los obispos, sino frente a una técnica literaria que permite al Sefior dirigirse
al "corazon" mas intimo de cada comunidad, algo asi como su "super-ego
espiritual” en Cristo Jestis.*’ Quiza esta alusion se habria formulado también
en contraposicion al culto pagano dirigido al "genio" del emperador, la mistica
de su persona como fuerza histérica. Aqui, en contraste, el Rey de reyes habla
con autoridad y omnisciencia al "genio" de cada congregacion.

De todos modos, Cristo se dirige a la comunidad como un "t4", no sélo
como un conglomerado de individuos ni como una entidad abstracta. Tampoco
cada congregacion queda aislada, desmembrada del cuerpo universal de Cristo.
Al dirigirse a cada iglesia local, el Espiritu habla a "las iglesias", el pueblo del
Sefior en todo tiempo y lugar. Coherentemente, nosotros debemos buscar a
Cristo precisamente "en medio de los candeleras", en la interioridad mas
profunda de la comunidad de fe. Eso podria revelarnos algo del significado de
"los angeles de las siete iglesias" como referente de cada "tu" que aparece en
estas cartas pastorales. Seria una de las ideas mas atrevidas del autor,

45 La eficacia de esta técnica literaria se corrobora con la fuerza que adquiere cada mensaje cuando
se lee como dirigido al "tu" corporativo (el dngel) y no meramente a "ustedes" o a "ella" (la
congregacion).



""APOCALIPSIS

produciendo expresiones chocantes para despertar a los destinatarios de cada
carta.

Curiosamente, el "t0" (pronombre singular) en estas cartas se refiere a la
comunidad (sustantivo colectivo), que para nosotros hubiera sido plural. Para
los herejes y disidentes dentro de la comunidad, que nosotros hubiéramos visto
como cosa "individual", las cartas emplean el plural ("ustedes"). Esta
transposicion de singular y plural destaca fuertemente la solidaridad
corporativa de la comunidad de fe y el cisma como ruptura de esa unidad.

La primera carta se dirige a la iglesia madre en Efeso, la ciudad mayor de
Asia. Probablemente habria sido la residencia de Juan mismo para su labor
pastoral entre las ciudades de la provincia. Efeso aparece como una
congregacion con mucho éxito pero poco amor (2:1-7).

a. Cristo habla a la congregaciéon de Efeso:

Una iglesia activista, sin amor (2:1-7)

! "Escribe al dngel de la iglesia de Efeso:

Esto dice el que tiene las siete estrellas en su mano derechay
se pasea en medio de los siete candelabros de oro:’Conozco tus
obras, tu duro trabajo y tu perseverancia. Sé que no puedes
soportar a los malvados, y que has puesto a prueba a ios que
dicen ser apodstoles pero no lo son; y has descubierto que son
falsos. 'Mas perseverado y sufrido por mi nombre, sin desanimarte.

"Sin embargo, tengo en tu contra que has abandonado tu
primer amor. °;Recuerda de dénde has caido! Arrepiéntete y vuelve
a practicar las obras que hacias al principio. Si no te arrepientes,
iré y quitaré de su lugar tu candelabro."Pero tienes a tu favor que
aborreces las practicas de los nicolaitas, las cuales yo también
aborrezco.

'El que tenga oidos, que oiga lo que el Espiritu dice a las
iglesias. Al que salga vencedor le daré derecho a comer del arbol
de la vida, que estd en el paraiso de Dios.

Cristo se habia presentado a Juan con dos propositos especiales:
comisionarlo para una tarea profética (1:17-19) y dirigir personalmente un
mensaje a cada congregacion por nombre. A partir de la vision de si mismo que
ha dado al profeta y las palabras que le ha dirigido, el Hijo de hombre le asigna
a Juan su primera mision: "Escribe al dngel de la iglesia de Efeso". Esta frase
va a repetirse siete veces, con el nombre de cada congregacidon; ninguna
comunidad de fe quedara sin una palabra de su Sefior. La formula "esto dice"
Otade legei) aparece unas 330 veces en la LXX como introduccion de solemnes



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS (2:1-3:22) 87

declaraciones proféticas (Peake; Lilje). Segtn Lilje, en los tiempos del Nuevo
Testamento también se usaba en proclamaciones reales.*®

Efeso era la ciudad mas rica e importante de la region. Con Antioquia y
Alejandria compartia el liderazgo en todo el oriente del Imperio. Favorecida
con el puerto principal de Asia Menor y con un dominio de las rutas mas
estratégicas de comercio hacia Mesopotamia, Efeso podria llamarse el Buenos
Aires o la Nueva York de Asia. Ademas del templo a Artemisa (o Diana: Hch
19:24), una de las siete maravillas del mundo antiguo, las espectaculares ruinas
de. Efeso incluyen un teatro (Hch 19:29, 31), un gimnasio, una biblioteca de
dos pisos, bafios y mucho mas. Una lujosa calle de unos dos metros de ancho,
pavimentada con marmol y flanqueada por bellas columnas, corria desde el
centro de la ciudad hasta el puerto.

Como ciudad libre, Efeso tenia su propio gobierno. Segun Lilje, se
inauguraban las sesiones del parlamento (.boidé) con rituales de culto al
emperador. Aunque competia con Pérgamo por el liderazgo politico de Asia
Menor, Efeso funcionaba en efecto como capital de la provincia (Foulkes). El
derecho de kalaplons ("puerto de primera llegada") de que gozaba Efeso
significaba que los gobernadores senatoriales asignados a Asia tenian que
desembarcar ahi para entrar a sus funciones en la provincia (Caird). EI mismo
Augusto visitdo Efeso por lo menos cuatro veces (Lilje), entrando por la gran
calzada de marmol con las pomposas ceremonias de unaparusia real.

Ademas, como sede del gran templo de Diana, Efeso era un lugar de
peregrinajes multitudinarios que le brindaban mucho prestigio religioso y
abundantes ganancias econdmicas. Desde el afio 29 a.C. habia sido también
pionera del culto al emperador en Asia. Para los tiempos de Juan ya se habia
realizado una fusion entre el culto a Artemisa (Diana) y el culto al emperador
(Foulkes; Lilje). Junto con Pérgamo, eran los lugares de mayor practica del
culto imperial en toda Asia Menor.

La congregacion de Efeso era la "iglesia madre" para la provincia asidtica.
Habia sido una congregacion privilegiada en todo sentido. Fue la tinica de las
siete iglesias en que Pablo habia ministrado personalmente, pasando unos tres
afios con sus miembros (Hch .20:31). Después de un poderoso avivamiento
espiritual (Hch 19:17-20) siguié un violento alboroto (19:23-41; cf. ICo
15:32). Desde Efeso el evangelio se extendi6 a toda la provincia de Asia (Hch
19:10). Gozaron de una sucesion pastoral que seria la envidia de cualquier
congregacion: jPablo, Timoteo y Juan! También habia sido un notable centro
de literatura cristiana. Pablo les dirigid6 su epistola teolégicamente mas
profunda, y todo indica que desde Efeso se escribieron las epistolas pastorales,
el cuarto Evangelio, las epistolas juaninas y el Apocalipsis. Veinte afios

46 Aune (1997:119,126-129,1415s.) clasificalas carias bajo el género de "edicto imperial”, conforme
a modelos persas y romanos.



! APOCALIPSIS

después Ignacio de Antioquia les envié una importante carta en la que les
brindaba muy buenos elogios.

Los méritos de la congregaciéon de Efeso parecian augurarle un saldo
altamente positivo ante los ojos del Sefior, resultado correspondiente al gran
prestigio de que gozaba. "Conozco —Ile dice Jesus— tus obras, tu duro trabajo
y tu perseverancia." jDichoso el pastor de Efeso! De pocas congregaciones se
podria decir hoy que se esfuerzan hasta la fatiga y el agotamiento (,iopos:
golpeado por la dura faena). Gonzdlez Ruiz interpreta la hupomoné como
"resistencia a toda integracion en el intento de 'compromiso histérico' con la
idolatria, sobre todo con el culto imperial" (Gonzalez Ruiz 1987:90), que de
hecho florecia en Efeso. El odio de los efesios hacia los nicolaitas (2:6; ver
2:14-15) expresa esa terca firmeza en oponerse a toda componenda con la
ideologia imperial idoléatrica. Por eso habian sufrido por su fe, pero sin flaquear
en ningiin momento: "{Tenacidad, si tienes! Has aguantado mucho por mi
nombre sin darte por vencido". Cristo les reconoce plenamente estos méritos
(2:2, 3, 6).

Doctrinalmente, la iglesia de Efeso era sumamente rigurosa ("no puedes
soportar a los malvados") y estaba dotada de suficiente discernimiento
teologico como para desenmascarar a los pseudoapostoles ("has puesto a
prueba a los dicen ser apdstoles pero no lo son; y has descubierto que son
falsos"). Evidentemente se refiere a maestros itinerantes, probablemente
nicolaitas, que presumian alguna especie de autoridad apostolica (cf. 2 Co
11:5, 13; 12:11; Did 11:3-8, 16). Ante los "lobos" que Pablo habia profetizado
para Efeso (Hch 20:29), los efesios respondian con una firmeza que llegaba a
la intolerancia, un ferviente afdn de ortodoxia y una capacidad critica para
examinar a los impostores y desenmascararlos. En fin, Efeso era una iglesia
trabajadora, activa, estricta y ortodoxa. jUna congregacion ejemplar!

iPero! Frente a tantos méritos, y a pesar de todo el prestigio de Efeso como
iglesia madre, el Seflor los confronta con la falta fatal que efectivamente
restaba valor a todas sus virtudes: "has abandonado tu primer amor". Esta
comunidad, que habia sido un modelo de amor cristiano (Hch 19:10-20,30-31;
20:17-38; Ef 1:15, "del amor que demuestran por todos los santos"), ahora se
habia enfriado y endurecido. Sin el amor, sus arduos trabajos no eran mas que
activismo sin sentido. Sin el amor, ni el éxito ni el prestigio tenia el menor
valor (cf. 1 Co 13:1-3).

(A qué amor se refiere el Seflor aqui? ;Los efesios habian dejado de amar
al Seflor Jesucristo con el fervor de antes? ;Entonces como podemos entender
su excelente perfil congregacional? Seguramente ellos creian que realizaban
sus incansables trabajos por amor del Sefior. Seguramente piadosos
sentimientos de devocion a Dios motivaban, en gran parte, las energias de su
activismo eclesiastico y su estricta rigurosidad doctrinal. ;De qué otro modo
podrian entenderse todas sus virtudes y logros como congregacion?



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS (2:1-3:22)

A pesar de la primera impresion de que habian perdido el amor al Sefior,
el contexto indica que mas bien habian perdido el amor al préjimo. El
problema no era tanto que habian descuidado su vida espiritual, sino que
habian dejado a un lado sus relaciones de afecto y respeto a los demés. Del
legitimo mérito de no poder aguantar a la maldad (cf. 2:2) y de aborrecer las
obras de los nicolaitas (2:6), como Cristo mismo las aborrece, aparentemente
habian pasado a aborrecer a los herejes mismos. De odiar al pecado a odiar a
la persona del pecador hay sélo un paso sutil y facil. Y de hecho, al perder esa
caridad fraterna, los efesios estaban faltando en su amor al Sefior mismo (Mt
22:37-38; 1 Jn 2:9-11; 3:10, 14s.; 4:17s.; 4:20s.; 5:1). Dejar de amar al
préjimo, aun cuando esté en errores graves, es ya en si dejar de amar a Cristo.

Tres verbos imperativos constituyen la exhortacion a los efesios:
"iRecuerda de donde has caido! jArrepiéntete y vuelve a practicar las obras
que hacias al principio". En vez de seguir gloridndose en sus laureles, la iglesia
debe reconocer que ha caido y volver a la practica de amor que antes le era
tipica. Mas que un cambio emocional para volver a sus primeros sentimientos,
el Sefior le exige cambiar su conducta y realizar de nuevo las obras de antes.
Sino lo hace, no tiene ningun futuro: "Si no te arrepientes iré y quitaré de su
lugar tu candelabro".*’

Ramsay ha sefialado el caracter contextual de esta advertencia, ya que el
cambio era una constante en la vida de Efeso. La fuerte sedimentacion del rio
Caistro hacia que la ciudad cambiara periédicamente de ubicacion: "La ciudad
seguia al mar y cambid de lugar en lugar para mantener su importancia como
unico puerto del valle" (Ramsay 1904:245s.). La ciudad idnica original fue
trasladada después por Creso (¢ 550 a.C.) y nuevamente por Lisimaco (c 287
a.C.). Por otra parte, la figura de remover un candelabro tenia resonancias
histéricas. Los bellisimos candelabros del templo de Salomén fueron llevados
a Babilonia, y los del templo de Herodes, a Roma. ;Se arrepintid la iglesia de
Efeso? Ignacio, dos décadas después, la llama "la bendecida en grandeza de
Dios con plenitud ... para gloria duradera e inconmovible" (Ignacio, Ef, intr.)
y elogia sin reserva alguna "vuestro nombre amabilisimo, que con justo titulo
llevais conforme a la fe y caridad en Cristo Jestus" (1:1); "ninguna cosa amais
sino a solo Dios" (9:2). Onésimo, el obispo de Efeso, es "vardén de caridad
inenarrable" (1:3) y su colegio de ancianos "estd armoniosamente concertado
con su obispo como las cuerdas con la lira" (4:1). Los efesios mantienen su
celo doctrinal: "entre vosotros no anida herejia alguna... Puesto que Jesucristo
os habla en verdad, a nadie mas tenéis interés en escuchar" (6:2; cf. 8:1; 9:1;
11:2). En un salto de entusiasmo, Ignacio los saluda con "joh efesios! Iglesia
celebrada por los siglos" (8:1). Evidentemente la congregacion de Efeso supo
responder al llamado de su Sefior.

47 La "venida" de Cristo aqui, como en otros pasajes de Apocalipsis, no se refiere a laparusia
escatologica sino a visitas historicas enjuicio o bendicion. Cf. Caird (1966:32).



! APOCALIPSIS

I .a ciudad de Efeso, a pesar del problema de la sedimentacion del rio, tuvo
varios siglos mas de gloria y fue sede de un obispado. Un importante concilio
cristologico, que condend al nestorianismo, se realizé en Efeso en 431 d.C.
Poco después la ciudad comenzé a declinar, y en el siglo 14 los turcos
deportaron a sus ultimos habitantes.

"El que tenga oido, que oiga lo que el Espiritu dice a las iglesias" (2:7).
Estas palabras son una ampliaciéon de la frase mas repetida en labios de Jesus
seguin los Evangelios (Mr 4:9 y siete pasajes mas). El haber recibido la Palabra
profética trae, para todas las iglesias, una muy solemne responsabilidad. Sélo
los sordos espirituales no entenderian su palabra. Es Dios quien nos ha dado
la facultad del oido y nos ha hablado su palabra. Al hablar Jesus, y al escribirlo
Juan, el mismo Espirtu habla a la Iglesia universal. Ahora a cada uno nos toca
escuchar y obedecer la palabra profética.

Los rabinos daban gran importancia al oido humano. R. Jehoshua ben
Qarcha, al iniciar una exposicion biblica, ora para "que el oido del oyente se
rompa" (se abra). Otro maestro exhorta a su oyente diciéndole "haz tu oido
como un embudo", para que no pierda nada de la ensefianza. El cuerpo humano
tiene 248 miembros, correspondiendo a los 248 mandamientos de la tord (junto
con 365 prohibiciones, una para cada dia del afio). De los 248 miembros, tres
son los que Dios mismo no puede controlar: el ojo, lanariz y el oido, el de mas

seria responsabilidad. Por eso, en el Gehena el oido sera el primer miembro del

cuerpo en quemarse.48

Los que oyen la palabra profética y la cumplen seran vencedores.*’ A
menudo la Iglesia primitiva veia la vida cristiana como militancia y al creyente
fiel como un luchador valiente por la fe y la verdad. Pero mucho més en
tiempos de amenaza de persecucidn, el vencedor es el testigo fiel, que no
claudica hasta la muerte (12:11). A diferencia de todo concepto mundano de
combate y triunfo, esta victoria se consigue en su maximo término
precisamente al morir. Desde la dptica humana, estos creyentes lucian débiles
y hasta fracasados, pero su resistencia aparentemente impotente ante el masivo
poder romano de hecho era la victoria conquistada. Su "desobediencia civil"
en el nombre del Sefior y su resistencia no violenta constituia su victoria.

Caird (1966:32) sefiala que en Apocalipsis el término "vencedor" porta una
fuerza "misteriosa, casi numinosa". Es el ideal y la esperanza que debe inspirar
al cristiano en su lucha. El primer vencedor, por excelencia, es el Cordero que
ha vencido para abrir el libro y desatar sus siete sellos (5:5). Ahora el vencedor
es el discipulo que lucha fielmente en Cristo y con Cristo para compartir la
victoria de su Seflor (2:26-27; 3:21). Asi "ellos lo han vencido por medio de
la sangre del Cordero y por el mensaje del cual dieron testimonio; no valoraron
su vida como para evitar la muerte" (12:11). De la victoria de ¢l podemos

* Kittel (1:551; cf. 1:559), con la correspondiente documentacidon rabinica segin StrB
YCf. 1:3;2:26; 1 Jn 2:13; 4:4; 5:4-5; Jn 16:33; 2 Esd 7.57s.



EL HIJO DE HOMBRE MAMDA MENSAJES A LAS IGLESIAS (2:1-3:22) 91

aprender lo que es verdadera victoria: jmorir para vencer! La meta mas
profunda del Apocalipsis es llamar a todo cristiano a ser fiel a la manera del
Cordero.

La promesa de Cristo al vencedor es que "le daré derecho a comer del arbol
de la vida, que esta en el paraiso de Dios" (2:7). Esta promesa quiza puede ser
una alusion indirecta al primitivo recinto sagrado en Efeso, alrededor de un
arbol de datiles, consagrado a Artemisa.’ Este arbol sagrado, en el sitio donde
después se edificaria el famoso templo de Diana, figura en las monedas de la
ciudad. Jenofonte se refiere a este santuario como unparadeisos. Dentro de sus
muros habia un refugio para los acusados y "un sitio de salvacion para todo
suplicante" (Hogarth 1908, citado en Court 1979:25). Evidencias historicas
indican que Marco Antonio y después Domiciano ampliaron los limites del
santuario de Artemisa, creando asi serios problemas de criminalidad (cf.
Charlesworth 1954:39).

Esta posible referencia a la cultura local de Efeso no disminuye el
significado decisivo del relato biblico del paraiso y el arbol de la vida.> Cristo,
el segundo Adan, ha restablecido el orden primigenio de la creacion y, si
somos fieles, nos invita a comer del arbol de la vida, antes prohibido.
Viviremos en un paraiso que no sera refugio de criminales sino santuario de los
redimidos, y nunca seremos removidos. El sustantivo xnlon (lit.: "el madero de
la vida") hace pensar también en una comparacion con la cruz: nuestro sufrir
y hasta morir con Cristo convertird "el madero [xulon] de la cruz" en arbol de
vida. Otros, desde una perspectiva sacramental, sugieren que el "arbol de la
vida" puede sefialar en ultima instancia a Cristo mismo, de quien "comemos"
para participar en la vida eterna (cf. Jn 6:32-58). Participar en ¢l es vida
verdadera y vida eterna.

Esta es la primera promesa que se da y la ltima que se cumple (22:2). El
mensaje de Cristo plantea a los efesios una opcion radical: seguir como estan
y perder su candelabro, o arrepentirse, ser fieles hasta la muerte y ganar el
arbol de la vida en el paraiso.

NO BASTAN EL ACTIVISMO Y EL EXITO

Esta comunidad, cuyo activismo, seriedad y "éxito" la asemejan a muchas
congregaciones muy admiradas tanto en América como en otras partes del
mundo, se hubiera tomado en cualquier lugar como modelo de lo que debe
ser y hacer una iglesia. Es mas: todo hace sospechar que ellos mismos, sin
ciarse cuenta de su falta fatal, se creian una congregacion realmente
ejemplar. El diagnostico penetrante de Jesiis debe haberles producido una

0 Cf. Técito, Ann 5.3.6ss.; Court (1979:25).
72 En 8.1-8 (Charlesw 1:114ss.; en DiezM 4:163ss. es 5:1-9) describe ampliamente el paraiso, en
el tercer cielo, y el arbol de vida. Sobre el arbol como centro césmico ver Aune 1997:152.



D
APOCALIPSIS

 snorme sorpresa. jQué diferentes son los criterios de Cristo en comparacion
con los nuestros!

La radiografia de Efeso nos deja muy claro que no bastan, ante los ojos
del Seiior, el activismo, el éxito y ni siquiera la perseverancia bajo el
sufrimiento (cf. 1 Co 13:1-3). Mas alla de los programas, proyectos y comités,
Cristo busca la motivaciéon més intima del corazon. En todo el hormiguero
de su ardua labor, los efesios no podian decir con Pablo que el amor de
Cristo los constreiiia (2 Co 5:14). La maquinaria eclesiastica seguia
caminando, pero ya no se movia por el impulso supremo del amor a Cristo
y al prdjimo. Los programas y actividades se habian convertido en fines en
si mismos. Se habia perdido la vision de Cristo en medio de ellos y ya habian
olvidado a aquel a quien amamos sin haberlo visto (1 P 1:8).

Gonzalez Ruiz sugiere que los efesios perdieron el primer amor como
resultado de un proceso de institucionalizacidon y burocratizacion. Lo que
antes se hacia por la pasion del amor, ahora se ejecuta por mera tradicion y
rutina. Las ruedas oficiales siguen dando vueltas y la maquinaria eclesial se
ha convertido en su propia finalidad. Sutilmente, el amor a Cristo y al
projimo habia quedado reemplazado por el amor al éxito, al poder y a la
congregacién como institucion (algo asi como el denominacionalismo

moderno).

TAMPOCO BASTA LA  ORTODOXIA

La carta a los efesios presenta una extrafa correlacion entre amor (2:4)
y odio (2:6), que nos plantea el problema de la intolerancia. La ejemplar
ortodoxia formal de los cristianos de Efeso incluia un odio a "las practicas de
los nicolaitas, las cuales yo también aborrezco" (2:6). La tension entre amor
y odio se destaca por el paralelismo con que se formula:

2:4 Sin embargo, tengo en tu contra que has abandonado tu primer amor.
2:6 Pero tienes a tu favor que aborreces ... las cuales yo también

aborrezco.

Lejos de condenar el celo doctrinal de ellos, Cristo lo reconoce como
cierta virtud ("tienes a tu favor") y hasta lo hace suyo ("las cuales yo también
aborrezco"). Pero a los efesios, en su afan por la pureza teologica, se les
habia escapado lo mas importante: el amor hacia Cristo y el projimo
(inclusive el pecador y el hereje). Su "odio" habria sido sano si fuera como
la sombra de un amor mayor; pero con el "desamor" en que habian caido,
ni su celo contra el error podria ser sano.



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS (2:1-3:22)117

En siglos pasados la fe se definia como "pensar con Dios" (o con la
Iglesia). Aqui se nos habla de algo parecido: "odiar con Cristo" lo que ¢l
también odia. Caben aqui tres observaciones:

a) Para ser fiel cristiano, efectivamente hay que saber odiar. Dios ama la
justicia y odia la maldad (Sal 45:7; Pr 8:13). "Los que amais a Jehova,
aborreced el mal" (Sal 97:10 RVR). "Aborreced lo malo, seguid lo bueno" (Ro
12:9).

b) Para odiar bien, hay que "odiar con Dios": odiar lo que Dios odia,
como ¢l lo odia y por sus mismas razones. Al mirar atrds a las recientes
décadas (1970-90) y mirar adelante hacia el siglo 21, cabe preguntarnos:
(,Qué cosas odia Dios en este panorama? ;Por qué las odia? ;Cémo podemos
también odiarlas en Cristo, con Cristo y como Cristo?

¢) Sélo podemos "odiar con Dios" cuando, ain mds, "amamos con Dios".
Cuando el odio, incluso el mas santo, crece, pero el amor disminuye, no
podemos ni odiar bien ni amar bien.

Esto es un mensaje especialmente pertinente para la iglesia evangélica de
América Latina que, desde que nacid, se ha alimentado de polémicas muy
amargas. Durante la mayor parte de su historia ha sido una "iglesia anti":
anticatdlica, antimundo, antiecuménica, anticomunista y antiintelectual. A
veces (quizd las mas de las veces), en el torrente de sus pasiones
polemizantes y creyendo que esta "odiando con Cristo", no se da cuenta de
que ha perdido su primer amor. Ha dejado de "amar con Cristo" y estd
viviendo de sus propios antagonismos "antitodo". Seria parecido a lo que
pasd con los efesios al dejar que sus muchos odios sofocaran el gran amor
con que habian comenzado.

G. Campbell Morgan hace un comentario sobre esta frase que todos los
evangélicos hariamos bien en meditar:

Cuando oigo a personas denunciar en lenguaje amargo lo que consideran
falsa doclrina, me preocupo mas por los acusadores que por los acusados.
Hay tal jra contra la impureza que ella misma es impura. Hay tal celo por
la ortodoxia que él mismo es no-ortodoxo ... Si han perdido su primer
amor, hardn mas dafio que bien con su defensa de la te. Detras de todo
"contender por la fe" tiene que estar la ternura del primer amor; detras de
todo celo por la verdad tiene que estar la apertura generosa del primer

52
amor.

El evangelio es un mensaje fundamentalmente afirmativo. ;Coémo podria
un evangelio negativo ser buenas nuevas? Jesucristo es el si y el amén de
Dios (2 Co 1:19-20), pero a veces hemos perdido las grandes afirmaciones

2 Morgan (1902:46-47); traduccion levemente adaptada del original inglés.



! APOCALIPSIS

de la fe y nuestro "evangelio" ha sido reducido a un "no" y un "anatema".
Precisamente cuando nuestras convicciones afirmativas son suficientemente
firmes y profundas, sabremos decir el "no" sin dejar de ser "la gente del si de
Dios" y sin convertirnos en tristes figuras amargas y antipaticas. Amando con
Dios, sabremos aborrecer con ¢l las obras falsas e injustas.

Es muy importante precisar qué era lo que odiaban los efesios y odiaba
también Cristo. No se trataba meramente de aborrecer una serie de
conceptos supuestamente errados sino de odiar "las practicas de los
nicolaitas" (2:6, 15). Como veremos mas adelante esa doctrina consistia en
la asimilacion conformista a la cultura pagana y al Imperio Romano: comer
carne sacrificada, fornicar (con tal idolatria) y terminar rindiendo culto al
emperador. Cuando la Iglesia debia ser una contracultura de resistencia hasta
la muerte, termindé siendo la religion oficial de la cultura estatal e
imperialista. Eso era también lo que Balaam y Jezabel habian ensefiado a
Israel en tiempos antiguos: la lenta y a veces inconsciente "baalizacion del
yahvismo". La Iglesia debe examinarse. Es posible que se haya llenado de
odios que no son los de Cristo, y que no haya sabido lo que Cristo odia (2:6):
el acomodamiento facil y cobarde a una sociedad piadosamente pagana.

El resultado de vivir a partir de sus "odios" (aun los que pudieran tener
cierta justificacion) y no a partir del amor, fue desconectarse de su realidad
y de su contexto. Terminaron odiando jdeas abstractas, sin amar a las
personas concretas en sus situaciones reales. A la luz de esto es logico que
el castigo para Efeso sea el fracaso de su mision ante el mundo: "Quitaré de
su lugar tu candelabro". La iglesia que deja de amar a los de su lugar termina
siendo una iglesia sin lugar. Por no vivir desde el amor, pierde toda la razon
de su existencia como comunidad de fe y fracasa en su mision historica.
Mejor, pues, que su candelabro sea quitado como se tira una lampara

quemada (Barclay 1957:26).

b. Cristo habla a la congregaciéon de Esmirma:
Una iglesia pobre, jperorica!. (2:8-11)

""Escribe al angel de la iglesia de Esmirna:

Esto dice el Primero y el Ultimo, el que murié y volvié a vivir:
’Conozco tus sufrimientos y tu pobreza. ;Sin embargo, eres rico!
Sé como te calumnian los que dicen ser judios pero que, en
realidad, no son mas que una sinagoga de Satands.'°rio tengas
miedo de lo que estas por sufrir. Te advierto que,a algunos de
ustedes el diablo los metera en la carcel para ponerlos a prueba,
y sufrirdn persecuciéon durante diez dias. Sé fiel hasta la muerte, y
yo te daré la corona de la vida.



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS (2:1-3:22)117

"'El que tenga oidos, que oiga lo que el Espiritu dice a las
iglesias. El que salga vencedor no sufrirda dafio alguno de la
segunda muerte.

Esmirna fue histéoricamente dos ciudades. La primera, al extremo nordeste
del golfo del mismo nombre, fue destruida por los lidios en el siglo 6 a.C. Los
habitantes huyeron a otras aldeas dejando su ciudad en ruinas durante casi tres
siglos. Pero la ciudad resucitd en el siglo 4 a.C. cuando Alejandro Magno y
Lisimaco volvieron a fundarla alrededor del monte Pagcr, al extremo sudeste
del mismo golfo.’® Muy pronto alcanzo gran prosperidad y belleza y rivalizaba
con Efeso y Pérgamo por el codiciado titulo de proté Asias ("Primero de
Asia"). Por eso, la descripcion de Cristo como "el que habia quedado cadaver
{nekros 1:18; 2:8) y volvioé a vivir", podria tener un significado especial para
los cristianos de Esmirna (Ramsay 1994:196).

En tiempos de Juan, Esmirna era una ciudad antigua, prospera y muy
volcada a Roma. Sus pobladores eran los primeros en hacer alianza formal con
Roma cuando ésta comenzaba a surgir como superpotencia (Foulkes 1989:32).
En el afio 195 a.C. Esmirna construy6 un templo a Dea Roma, el primero en
todo el mundo, y en 26 d.C. fue escogida entre once ciudades para ser local de
un templo al entonces emperador Tiberio, junto con Liviay el Senado. Esmirna
era un antiguo aliado de Roma y una ciudad devota del culto al emperador.

Al angel de Esmirna Cristo se le presenta como "el Primero y el Ultimo"
(1:17 ho prétos kai ho esjatos) y como "el que murid y volvid a vivir" (2:8).
El primer titulo alude claramente a Isaias 44:6:

El Seiior, el rey y redentor de Israel, el Sefor todopoderoso dice: "Yo
soy el primero y el ultimo; fuera de mi no hay otro dios" (cf. 41:4;
48:12; VP).*

Segln F. Delitzsch, este titulo encierra "todo el sentido del nombre Jehovah

. el Yo absoluto, libre, que cala toda la historia pero la trasciende" (en Young
1972 3:76). Desde el principio Dios es el sujeto soberano, el primero porque
antecede toda la historia y el Gltimo porque la trasciende. Es el origen y la
conclusion de todo. Obviamente tales afirmaciones so6lo pueden hacerse de
Dios mismo; en el Apocalipsis se atribuyen también a Cristo (1:17; 2:8; 22:13).
El segundo titulo anticipa la tematica central de esta carta: muerte y vida.
Recoge el tema de la conclusion del mensaje a Efeso al prometer el "arbol de

3 El rey lido Alyattes destruy6 la ciudad c. 585 a.C., pero fue reconstruida bajo Alejandro Magno
c. 290 a.C. Aune (1997:159) seiiala que, de hecho, Esmirna fue fundada tres veces. Segiin Aelius
Arfstides, poeta esmirniota, la ciudad se levanté del olvido como el ave fénix; Court (1979:30); cf.
Aune (1997:160, 167).

*En 41:4 la formula contesta la pregunta: ";Quién ha realizado esta obra?" (la venida de Ciro).
Como es tipico en este autor, el "Yo" (Yahvé) es enfatico. Cf. Young (1972 3:76s.).



""APOCALIPSIS

la vida" al vencedor (2:7). Después Cristo se presenta como "el que murid y
volvid a vivir" (2:8). Llama a los creyentes a ser fieles hasta la muerte (2:10).
Los vencedores recibirdn la corona de vida (2:10) y la segunda muerte no les
hara dafio (2:11). Estos nexos literarios entre cartas y dentro de cada una son
tipicos de este bloque textual.

Cristo reconoce que la situaciéon no era nada facil para la comunidad
creyente de Esmirna. Es como si dijera: "Me doy cuenta de tus duras pruebas
[cf. Ex 3:7] y tu pobreza.’® {Sin embargo, eres rico! Sé como te calumnian los
que se dicen judios sin serlo". Esta congregacion se perfila como pobre,
perseguida y calumniada. Pero desde la perspectiva del Sefior, las cosas no son
como parecen ser. A los ojos de Jesus esta iglesia, de gente pobre en una
ciudad prospera, era de hecho bien rica. Los valores del Reino suelen ir a la
inversa de los valores del mundo (Mt 5:3-12). Esta congregacion, pobre y
despreciada por sus vecinos judios, recibe sélo elogios de la boca de su Seifior.

Extrafiamente, Cristo alaba incondicionalmente a los esmirnianos sin
mencionar sus virtudes, como habia hecho con los de Efeso (trabajo,
perseverancia, ortodoxia). Tampoco menciona el amor de ellos, en contraste
con la falta de amor en Efeso. Cristo no hace un inventario de los méritos
espirituales de ellos ni tampoco halla nada que criticar en su condiciéon de
pobres, perseguidos y calumniados.

Esmirna tenia una numéYosa y poderosa comunidad judia, muchos de cuyos
miembros habian llegado después de huir de la caida de Jerusalén en 70 d.C.>¢
Ellos gozaban de privilegios especiales ante el Imperio Romano que los eximia
de toda obligacién de culto al emperador, por lo que posiblemente podrian
temer que el rechazo de los cristianos al culto imperial pondria en peligro las
exenciones de que ellos gozaban. Por otra parte, denunciando a los cristianos
podrian ganar favor ante las autoridades romanas. De todas maneras,
cualesquiera hubieran sido los moviles, las evidencias histéricas posteriores
indican que los judios de Esmirna denunciaban a los cristianos ante las
autoridades politicas (Ladd 1978:40).

A la comunidad cristiana de Esmirna le toco la dificil tarea de ser una
comunidad pobre en una ciudad rica, sin duda de una clase social més baja que
sus enemigos judios.’” Y en una ciudad orgullosamente patridtica y a favor de
Roma, les toco ser una contracultura disidente. jNo seria la Gltima vez que ser
fiel al Sefior Jesucristo seria interpretado como traicion a la patria!

%3 ptéjeia: pobreza extrema, miseria, condicion de mendigo.

36 Sobre los judios en Asia Menor ver Ramsay (1994:102-113) y Aune (1997:168-172).

7 Gonzalez Ruiz (1987:92) sostiene que losjudios de Esmirna eran mayormente de la clase patronal
y los cristianos de la clase humilde. Otros cristianos, convertidos de la misma sinagoga, podrian
haber perdido sus bienes por saqueo, confiscacion u hostigamiento econémico (Caird 1966:35; Ladd
1978:40).



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS (2:1-3:22)117

Pero en vez de felicitarlos por su fidelidad bajo los fuegos de oposicion,
Cristo les promete mas pruebas: "A algunos de ustedes el diablo los metera en
la carcel, para ponerlos a prueba" (2:10). Lejos de esperanzar a los cristianos
con ilusiones de escaparse de la tribulacion, el mensaje los prepara para peores
azotes pero les asegura que sera breve. Los diez dias podrian ser una referencia
a la prueba de los amigos de Daniel (Dn 1:12-14) o la peticion de la familia de
Rebeca (Gn 24:55). En el Apocalipsis la duracion de la prueba es siempre
breve e incompleta (p. ej., tres aflos y medio: apenas la mitad de una semana),
en contraste con cifras elevadisimas para el cumplimiento y la victoria de los
fieles (ciento cuarenta y cuatro mil, mil afios, etc.).

Parece claro que Juan estd anunciando a los esmirnianos que por las
denuncias judias vendran carcel y otras pruebas para los cristianos. Este
sentido probable del texto parece confirmarse por el relato del martirio de
Policarpo de Esmirna (12:2-13:1):

Toda la turba de gentiles, y con ellos losjudios que habitaban en Esmirna,
con rabia incontenible y a grandes gritos se pusieron a vociferar: —Ese es
el maestro del Asia, el padre de los cristianos, el destructor de nuestros
dioses, el que ha inducido a muchos a no sacrificarles ni adorarlos. La cosa,
pues, se cumpliéo en menos tiempo que el que cuesta contarlo, pues al punto
se lanzo6 el populacho a recoger de talleres y baios madera y lefia seca,
dandose, sobre todo, los judios manos a la labor con el singular fervor que
en esto tienen de costumbre.’*

Juan claramente ve las denuncias de los judios contra los cristianos como
inspiradas por Satanas, el mismo dragén que se ha adueflado del Imperio
Romano. Aqui las cartas anticipan las imagenes de las bestias del capitulo 13.
Satanas tiene su trono en Pérgamo (primera bestia, poder politico) y su
sinagoga en Esmirna y Filadelfia (segunda bestia, poder religioso al servicio
del Imperio).

Con una vehemencia sorprendente y algo del mismo odio con que aborrecia
a los nicolaitas (2:6), Jesus (por la boca de Juan) denuncia a los que se dicen
judios, sin serlo, como "sinagoga de Satands" (2:9; 3:9; cf. Jn 8:33~44).* Como
revela el nombre griego que Juan introduce en seguida, la especialidad propia
y predilecta del "diablo" (diabolos) es la falsa acusacion, y los judios de
Esmirna y Filadelfia con sus denuncias y calumnias se unieron con Satanas en

¥ Ruiz Bueno (1967:680s.). Después, segin MartPol 17, los judios trataron de impedir que los
cristianos retiraran los huesos de Policarpo de la pira de su martirio (p. 684). Cf. Eusebio HistEcl
4.15.

9 Aune (1997:165) sefiala frases parecidas en Qumran como "congregacion de Belial" (1QH2.22;
cf. 1QM 4.9); "congregacion de los perversos" (1QS 5.1s.); "congregacion de iniquidad" (1QM
15.9; cf. Bern 5.13 y 6.6), "lajunta de los malvados" (ponéreomenén sunagogé de Sal 22:16,
"banda de malvados").



""APOCALIPSIS

csu tarea. Juan termina este argumento con uno de sus tipicos juegos de
palabras: porque los judios, como su maestro el diabolos, han lanzado sus
acusaciones, ahora el diablo lanzara (ballein) a los fieles a la carcel.

En estos dos pasajes (2:9; 3:9) Juan lleva a su extremo la teologia paulina
de la Iglesia como el nuevo Israel de Dios. En primer término, a los de la
sinagoga les niega su derecho al titulo étnico de "judios"; se llaman judios,
pero no son sino embusteros.” En segundo lugar, y peor atn, los acusa de
haberse convertido en instrumentos del poder satanico, aliados asi del poder
politico romano. Asi han convertido la "congregacion de Yahvé" (Nm 16:3
passim) en una sinagoga del diablo, mientras que la Iglesia, calumniada y
perseguida por ellos, es el verdadero pueblo de Sefior, la nueva Jerusalén
(21:2; 11:8) y el templo espiritual de Dios.

Ante estas amenazas el profeta llama a los cristianos de Esmirna a no
claudicar: "No tengas miedo por lo que vas a sufrir... Manténte fiel hasta la
muerte, y yo te daré la corona de la vida como premio." La primera
exhortacion (no temer) es central al mensaje de Apocalipsis: los cobardes son
los primeros entre los que nunca entraran al Reino (Ap 21:8). Con valentia
evangélica los creyentes han de tomar la cruz y seguir al Cordero en su via
crucis, fieles hasta la muerte (Mt 16:24; Fil 2:8). Como ciudad, la patridtica e
imperialista Esmirna se conocia como "la muy leal";*' esa terca fidelidad, digna
de mejor causa, ahora los cristianos han de aplicarla al nombre sobre todo
nombre. Con razdn este texto aparece destacado frecuentemente en las paredes
de las catacumbas.

El premio de la corona de la vida (,stefanon, con ecos del primer martir
cristiano, Esteban), mencionado también en Santiago 1:12 (cf. 1 Co 9:25),
tendria especial significado para los esmirnianos, pues era el emblema de su
ciudad. Eran codiciadas las guirnaldas de los vencedores en los juegos pan-
jonicos de Esmirna; parece que también habia una costumbre local de honrar
a visitantes distinguidos, y hasta a los muertos, otorgandoles una corona.®* En
las monedas de Esmirna aparece la diosa local, Cibeles, con su caracteristica
corona. Ademas, la acropolis sobre el Monte Pago, con sus hermosos edificios
coronando las bellas construcciones que iban ascendiendo desde la costa, era

0 La descripcién de losjudios de Esmirna en 2:9 es casi idéntica a la de los seudoapostoles de 2:2,
que no son auténticos sino mentirosos. Con la carta a Pérgamo se deja el tema de la falsedad
(aunque reaparece en 3:9) para vincular la "sinagoga de Satanas" en Esmirna (2:9) con su
correlativo, el "trono de Satanas" en Pérgamo (2:13).

! Cicerén, Fil 11.5,25, "la mas fiel de nuestros aliados"; Livio 35.42.2 y 38.39; citados por
Gonzalez Ruiz (1987:92s), Court (1979:30) y Garcia Cordero (1962:46); cf. Ford (1975:395) y
Salguero (1965:344, 346).

2 Gonzélez Ruiz (1987:92); Court (1979:30s.). Sobre guirnaldas y coronas ver Aune (1997 172-
175).



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS (2:1-3:22) 99

conocida como "la corona de Esmirna".** Apolonio de Tiana describe el Monte
Pago como "una corona de poérticos y pinturas y oro mas alla de las medidas
de la humanidad" (Ford 1975:395) y exhorta a los esmirniotas

a actuar de tal manera que sean ellos honrados mas que su ciudad, pues si
tienen la ciudad mas hermosa bajo el sol, es mas agradable para la ciudad
poseer una "corona" de hombres virtuosos y sabios, mejor que de porticos,

pinturas e incluso oro (Gonzalez Ruiz 1987:92).

Esta carta, como las demas, se construye alrededor de ciertas palabras
griegas clave. En la carta a los efesios, éstas eran: amor/odio, tenacidad
Ohupomoné, 2:2s.) y el verbo "soportar" (bastazo, 2:2s.). En esta carta, el
binomio decisivo es muerte/vida. Jesucristo es el que llegd a ser muerto
(egeneio nekros) pero volvid a vivir (ezésen, aoristo incoativo). A los cristianos
se les exige ser fieles hasta la muerte para recibir la corona de la vida (2:10) y
quedar inmunes al poder de la segunda muerte (2:11). La corona tan gloriosa
solo sera conocida por aquellos que dan su vida entera, aun hasta morir por
Cristo.

El tema muerte/vida culmina con la promesa de que el vencedor no tendra
nada que temer de la muerte segunda (2:11). Es la tinica promesa final que se
formula negativamente, porque su contraparte positiva ya se presentd con la
corona de vida (2:10). Aqui se invierte el orden del binomio vida/muerte. Para
Cristo, la muerte tuvo que anteceder a la resurreccion (2:8). Con su victoria,
Cristo puso en primer lugar a la vida frente a la muerte; por su triunfo, nosotros
ahora confrontamos la muerte en el poder de su resurreccion (Fil 3:10).

La segunda muerte significa en el Apocalipsis la condenacion eterna en el
lago de fuego preparado para el dragdn, las dos bestias, la muerte y el hades
(Ap 19:20; 20:6, 10, 14; 21:8; cf. Mt 10:28).(’4 Precisamente por haber resistido
a todos esos poderes, cuya morada final sera el lago de fuego, el creyente fiel
no estard expuesto al destino de ellos y sus aliados. Para los cristianos que
confrontaban la amenaza del martirio, esta promesa de escaparse de una muerte
infinitamente peor si eran fieles hasta una muerte (fisica), que no podria tener
la ultima palabra, seria un aliciente muy poderoso a la fidelidad hasta las
ultimas consecuencias.

% Court (1979:30) cita a Apolonio de Tiana (contemporaneo del Apocalipsis) y Aelius Aristides
(siglo 2 d.C.). Algunos autores niegan esta referencia a la acrépolis de Esmirna en 2:10.

% Ford (1975:393s.) cita cinco targimenes con la ensefiaza rabinica sobre la segunda muerte (Dt
33:6; Jer 51:39, 57; Is 22:14; 65:6, 15).



APOCALIPSIS

LA IGLESIA NO ES UNA MERITOCRACIA
(MUCHO MENOS UNA  PLUTOCRACIA)

La iglesia de Efeso parecia ejemplar (jtodo un éxito!), pero Cristo le
encontraba una falta fatal y la censur6 severamente. Lo contrario pas6 con
Esmirna. Esta congregacion lucia pobre y era fuertemente criticada por la
sinagoga local. Tenia mala fama en la ciudad y andaba mal con las
autoridades civicas: algunos de sus lideres pronto caerian en la carcel. No
parecia exactamente una congregacion modelo. Pero en contra de las
apariencias, Cristo la declar6 espiritualmente rica (2:9) y no encontrd nada
contra ella (cf. 2:4, 14, 20). El renglon de "censura", que era parte de la
formulacion de las cartas, se declar6 "vacante" en ésta (y en la de Filadelfia).
Cristo no les encontré ninguna falta que mereciera mencionarse en la
epistola.

(Por qué luce tan paraddjicamente favorable esta congregacion?
Sorprendentemente, en contraste con Efeso, no se dice nada aqui del "trabajo
arduo" ni del rigor doctrinal, ni siquiera que tuvieran el "primer amor" que
habia perdido Efeso. Aun cuando los creyentes de Esmirna hayan tenido
estas y otras virtudes, la aprobacion que recibe no descansa en nada de
aquello. La congregacion-de Esmirna no era "mejor" por tener mas miembros,
mayor presupuesto o mejores métodos y programas. Era una iglesia pobre en
lo externo, pero rica en valores morales y espirituales. Era una iglesia débil
pero de convicciones fuertes. En su debilidad era poderosa con la fuerza del
Resucitado (2:8; cf. Ef 1:19-23).

Cristo felicita a la congregacion de Esmirna, sin censurar nada, por su
inclaudicable fidelidad aun hasta la carcel y la muerte. Quizd hoy en
América Latina, una iglesia tan pobre y débil como Esmirna seria fuertemente
censurada por el establishment religioso. Pero también a nosotros nos dice
el Sefor: "mis ideas no son como las de ustedes" (Is 55:9).

Estas siete cartas nos sorprenden a cada paso: las cosas suelen ser lo
contrario de lo que parecen ser y de lo que creemos que son. Podemos
suponer que cuando los cristianos de Efeso escuchaban el inicio de su carta
esperaban los mas altos elogios del Sefior por su mucho trabajo y sus grandes
logros. En contraste, los de Esmirna pensarian: "Si Cristo censura y amonesta
a Efeso, ;qué podemos esperar nosotros, que a la par de Efeso somos un
fracaso al cuadrado?" Pero al escuchar lo que Cristo les dice a ellos ... jnada
de censura, sino el aval pleno del Sefior de la Iglesia! La misma sorpresa
grata le corresponderia a la débil pero también fiel iglesia de Filadelfia en la
penultima carta (3:8).

En cambio, la iglesia de Sardis tenia fama de estar viva, pero ante los ojos
de Cristo estaba muerta (3:1). La de Laodicea era rica, pero Cristo
desenmascara su pobreza y desnudez (3:17s., lo contrario de Esmirna 2:9).



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS (2:1-3:22) 101

Para los criterios que prevalecen en el mundo, y lamentablemente también
en muchos sectores de la iglesia hoy, Efeso, Sardis y Laodicea gozaban de
la "bendicion" del Seflor y podian esperar que Cristo estuviera muy
impresionado con ellos, como también lo estaban otros. Pero a Cristo no le
impresionan esos ¢éxitos. En cambio las iglesias de Esmirna y Filadelfia
parecian llevar todas las marcas del fracaso, pero Cristo estaba contento con
ellas.

Es fuerte hoy la tentacién de predicar un evangelio facil, para que los
pastores puedan saborear el éxito de tener iglesias llenas. ;Pero llenas de
qué? ;De gente que dice "Seifior, Sefior", canta y palmea, pero no hace la
voluntad del Padre? (Mt 7:21-23). En nuestra época de culto al éxito, nos
haria bien escuchar la voz profética de Séren Kierkegaard.

Ante el luteranismo triunfalista y tranquilamente conformista de la
Dinamarca de su época, Kierkegaard dedico toda su vida a hacer que fuera
dificil ser cristiano.®® En su Ataque al cristianismo afirma una relacién inversa

entre los nimeros y la fe:

El Estado existe en relacion directa con los numeros; el cristianismo exisle
en proporcidon inversa con los numeros; porque el concepto "cristiano" es
un concepto polémico, s6lo se puede ser cristiano en confrontacién ... El
cristiano que ama a Dios en contraste y oposicion a todos los demdas tendra
que sufrir el odio y la persecucion de ellos. En cuanto se elimina esa
oposicion, el llamarse cristiano es pura charlataneria (1944:127)...

La ilusién de una nacidn cristiana se debe sin duda al poder que los
nimeros ejercen sobre la imaginaciéon ... Se cuenta una anécdota absurda
de un cantinero que vendia su cerveza por un centavo menos de lo que le
habia costado. Cuando alguien le pregunté como podia ganar algo de esa
manera, contestéo: "Mi amigo, son los nimeros que lo logran". Numeros
grandes! Eso es también en nuestro tiempo la fuerza todopoderosa...

Debemos aprender la lecciéon que nos advierte contra el poder que
ejercen los nimeros sobre la imaginacidon ... El nimero grande estimula la
imaginacion, se escapa de la logica y nos encandila ... Asi son los calculos
que dan como resultado una nacidén cristiana por sumar unidades que no
son realmente cristianas, confiando en que el numero grande puede
lograrlo. Para verdaderos cristianos esta es la ilusion mas peligrosa de todas
(1944:30s.).""

%3 "La totalidad de mi trabajo como escritor se relaciona con el problema de 'llegar a ser cristiano',
con una polémica directa o indirecta contra la monstruosa ilusion que llamamos cristiandad, o contra
la ilusion de que en un pais como el nuestro todos somos cristianos" (Kierkegaard 1959:32).
% Traduccion levementa adaptada. Obviamente, el problema de la "nacion cristiana" es aplicable
hoy a fendmenos como ciertas sectas y megaiglesias.



APOCALIPSIS

Definitivamente, la "numerolatria" no tiene cabida en los valores del
Reino. La Iglesia no es una "meritocracia" y jmucho menos una "exitocracia"!
Tampoco una plutocracia.

DE LOS POBRES ES EL REINO DE DIOS

Esta carta demuestra a nivel eclesioldgico y congregacional la verdad
paraddjica de la primera bienaventuranza de Jests: "Dichosos ustedes los
pobres, porque el Reino de Dios les pertenece" (Le 6:20). De hecho, el
conjunto de las siete cartas puede considerarse como una version pastoral
de ese famoso pasaje dei sermon del monte. Las bienaventuranzas, como
estas cartas, parecen poner todas las cosas al revés, todo a la inversa del
sentido comun. Podriamos llamarlo, con el permiso de Nietzche, la inversion
evangélica de todos los valores (cf. 2 Co 5:16-17).

En medio del afluente emporio de Esmirna la pobreza de esta comunidad
era solo aparente. Segln los valores que busca el Sefior en la iglesia, esta
congregacion poseia abundante riqueza. Para esta comunidad "pobre" Cristo
no tiene mas que elogios.

En contraste, la congregacion de Laodicea daba toda la apariencia de
gozar de gran riqueza. Se sentia rica, suficiente, poderosa y orgullosa. Es de
suponer que otros también la consideraban una iglesia poderosa e influyente.
Pero Cristo la confronta con la realidad de su condicién: "Dices: "Soy rico;
me he enriquecido y no me hace falta nada'; pero no te das cuenta de que
el infeliz y miserable, el pobre, ciego y desnudo eres ta" (3:17). ;De cuantas
congregaciones tendra que decir Cristo también hoy: "Ay de vosotras las
iglesias ricas"?

CUANDO SER  CRISTIANO HUELE A  ANTIPATRIOTICO

Parece que Esmirna era una ciudad tan identificada con Roma, que el ser
en ella antirromano —como Juan de Patmos y evidentemente muchos
cristianos de Esmirna— se veia como un grave acto de traiciéon a la patria.
Para los cristianos en esa ciudad ardientemente patriotera, al lado de una
sinagoga entregada también a los intereses imperiales, seguir a Jests hasta
las tltimas consecuencias era formula segura para caer en muchos
problemas. Los llevaria a muy serios conflictos no sdélo con las autoridades
civiles sino con todo lo que la mayoria consideraba "civilizacion" (hoy

7 Yarbro Collins (1984:172) comenta esta "inversion de papeles": "Los que ahora son impotentes
y amenazados seran poderosos en el nuevo orden, mientras que los que reinan ahora seran
impotentes entonces".



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS (2:1-3:22) 103

hablariamos de "cultural occidental"). Lo mas probable era que pastores y
lideres mas temprano que tarde terminarian en la carcel.

En América Latina una multitud de discipulos de Jesus ha llegado hasta
la cércel y la muerte por sus convicciones cristianas. Sin embargo, muchos
han mirado eso mismo como sospechoso, en contraste frontal con la manera
en que Jesus valorizaba la calumniada y hostigada congregacion de Esmirna.
A menudo cuando los creyentes terminan en las carceles se ha escuchado
la expresion: "Si cayeron presos, algo habran hecho". Nuestra confianza
ingenua en las autoridades civiles nos sirve de amortiguador contra las
exigencias del discipulado y la vocaciéon profética de la Iglesia. Cuando
Martin Luther King estaba preso en Birmingham un amigo lo visito y le
pregunto6 con asombro: "Reverendo King, ;qué hace usted en la carcel?" King
le respondio: "Y usted, mi amigo, ;qué hace fuera de la carcel?" Hay tiempos
en que estar detrds de las rejas puede ser un alto honor en el nombre de
quien fue arrestado, torturado y ejecutado por nosotros.

En la sinagoga de Esmirna la religion establecida se hizo instrumento de
la bestia y aliada de las fuerzas de la muerte, para denunciar como
"subversivos" a los cristianos que servian al Sefior de la vida y la libertad.
Ciertos casos contemporaneos, como el de los "cristianos alemanes" bajo
Hitler y algunas iglesias en América (inclusive la catoélica en algunos paises
y mas de una denominacidén protestante), se han convertido en "sinagoga de
Satands" por apoyar a regimenes represivos y, con dolorosa frecuencia,
delatar a sus hermanas y hermanos en la fe para someterlos a la cércel, la
tortura y la muerte.

Unas décadas después del Apocalipsis, segiin el relato del martirio de
Policarpo, los mismos judios de Esmirna revelaron, probablemente sin darse
cuenta, el grado de su contubernio con el Imperio. Gritaban contra
Policarpo: "Ese es el maestro del Asia, el padre de los cristianos, el destructor
de nuestros dioses, el que ha inducido a muchos a no sacrificarles ni
adorarlos" (MartPol 12:2). Hicieron causa comtn con la cultura imperialista
hasta el grado de hablar de "nuestros dioses" y sentirse amenazados por los
seguidores de su propio Mesias. Asi como Herodes y Pilato se reconciliaron
temporalmente para crucificar a Jesucristo, también en Esmirna pactaron la
sinagoga y el palacio para perseguir a los cristianos. En el fondo ambos
servian al mismo "dios", los mismos valores y opciones historicas, dentro del
sistema que los favorecia.

La carta a la iglesia de Esmirna nos plantea una pregunta bastante
incomoda: jPodriamos nosotros también estarian aliados con el sistema que
inconscientemente hayamos caido en sus idolatrias? A veces Cristo nos llama
a ser una contracultura rebelde y valiente, un aguijon en la carne del
sistema. Debe preocuparnos que en muchos circulos es tan facil llamarse
"cristiano", sin el menor peligro sino més bien cosechando toda clase de



! APOCALIPSIS

beneficios y seguridades dentro del sistema. ;Podria ser que estemos tan
drogados por el opio de la religion establecida instalada dentro del sistema,
que ya ni nos demos cuenta de que hemos pasado a ser la "sinagoga de
Satanas"?

Los siete mensajes del Seflor, si los tomamos con una seriedad total y
radical, nos llaman a un profundo examen de conciencia y posiblemente al
arrepentimiento.

JESUCRISTO\ Y SOLO EL, ES EL PRIMERO Y EL ULTIMO

Quien se casa con cualquier sistema pronto se quedara viudo. La
sinagoga busco su seguridad y prosperidad alidndose con el Imperio. Pero
ese Imperio era pasajero: no era ni el principio ni el fin. Imperios surgen e
imperios caen, potencias econdomicas toman el dominio y luego son
superadas. Sin embargo, Jesucristo permanece: es el Sefior de la historia. El
Hijo de hombre tiene pies de bronce y su Reino no caerd nunca. El es el
Primero y el Ultimo.

En estas décadas que vivimos, al final del siglo 20, hemos visto cambios
muy dramaticos en el escenario histérico. La que fue una de las dos
superpotencias del mundo se redujo en unos pocos meses a la ex Uniéon
Soviética. La guerra fria termind y algunos idedlogos del capitalismo
anunciaron con rebosante triunfalismo "el final de la historia". Parecen
haberse olvidado que solo Cristo es el fin, como sdlo él es el principio.

Bastaron pocos meses para refutar el adefesio de los idedlogos del triunfo
capitalista. El fin de la guerra fria fue el inicio de muchas guerras "calientes".
Los drasticos cambios en la economia del mercado, inaugurados con
optimismo mesianico, pronto se atascaron en un pantano de problemas
econdémicos y sociales. Queda por verse si los Estados Unidos realmente
ganaron la guerra fria, o si la ganaron Alemania y Japon, o si todos perdieron.
La iglesia o el cristiano que se compromete acritica e incondicionalmente
con cualquiera de esos sistemas pasajeros cae en idolatria y comete la peor
traicion de todas: traicion a Cristo y a su Reino. En cambio, las iglesias y los
cristianos que son fieles al Sefior hasta la muerte, como los de Esmirna,
recibiran la corona de la vida.

Un himno medieval expresa hermosamente esta gloria incomparable,
nunca compartida con nadie, de Jesucristo como el primero y el ultimo, el
principio y el fin:

Fruto del amor divino,
Génesis de la creacion:
El es Alfa y Omega,

Es principio y conclusion;



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS (2:1-3:

De lo que es, de lo que ha sido,
De lo nuevo en formacion:
Y por siempre asi sera.

Es el mismo que el profeta
Vislumbrara en su vision,
Y encendiera en el salmista
La mas alta inspiracion;
Ahora brilla y es corona
De la antigua expectacion:
Y por siempre asi sera.

Las legiones celestiales
Ahora canten su loor:

Los dominios hoy le adoren
Como Rey y Redentor:

Y los pueblos de la tierra
Le proclamen su Seilor.

Por la eternidad. Amén.

Canto llano del siglo 12
trad. F. J. Pagura

Cristo habla a la congregacion de Pérgamo:
Una iglesia fiel, pero infiltrada (2:12-17)

2nEscribe al angel de la iglesia de Pérgamo:

22)

105

Esto dice el que tiene la aguda espada de dos filos:'*Sé dénde

vives: alli donde Satanas tiene su trono. Sin embargo, sigues fiel
a mi nombre. No renegaste de tu fe en mi, ni siquiera en los dias
en que Antipas, mi testigo fiel, sufri6 la muerte, en esa ciudad
donde vive Satanais.
' 'No obstante, tengo unas cuantas cosas en tu contra: que toleras
ahi a los que se aferran a la doctrina de Balaam, el que ensefi6 a
Balac a poner tropiezos a los israelitas, incitindolos a comer
alimentos sacrificados a los idolos y a cometer inmoralidades
sexuales. “Toleras asi mismo a los que sostienen la doctrina de
los nicolaitas. "Por lo tanto, jarrepiéntete! De otra manera, iré
pronto a ti para pelear contra ellos con la espada que sale de mi
boca.

"E1 que tenga oidos, que oiga lo que el Espiritu dice a las
iglesias. Al que salga vencedor le daré del mana escondido, y le



""APOCALIPSIS

daré también una piedrecita blanca en la que estd escrito un
nombre nuevo que s6lo conoce el que lo recibe.

Pérgamo era menos importante comercialmente que Efeso y Esmirna, pero
era mas importante desde el punto de vista religioso. Ninguna ciudad de Asia
se destacaba tanto por la majestuosidad y belleza de sus numerosos templos.
El enorme altar a Zeus, encumbrado en las dramdticas alturas de la acrdpolis,
era una de las siete maravillas del mundo antiguo. El promontorio, que se
erguia a mas de trescientos metros, estaba adornado de los més espléndidos
edificios. Una gran biblioteca tenia unos doscientos mil volimenes hasta que
Marco Antonio regaldé la mayor parte a Cleopatra para la biblioteca de
Alejandria.®® De sus cinco teatros, el de Esculapio tenia capacidad para muchos
miles de espectadores.®” Habia también un gimnasio y cinco palacios en la
acropolis. Pero lo mas importantes eran los templos y altares. Ademas del que
honraba a Zeus, habia otros dedicados a Dionisio, Atena Nicéforo, Esculapio,
Demetrio, y al dios desconocido. Un autor del siglo 2 tildo a Pérgamo de "la
ciudad mas idolatra de toda el Asia" (Areta, citado por Beasley-Murray
1977:953).

El templo a Esculapio (el Asklepiori), sumamente famoso, se dedicaba a la
curacion. Parece haber sido la sede mundial de este culto (junto con Epidauro
y Cos), por lo que atraia miles de peregrinos en busca de salud. R. H. Charles
(1920 1:60) lo bautizd "el Lourdes de Asia Menor". Estos "hospitales" ofrecian
masajes, aguas medicinales y bafieras de marmol que hasta hoy dia se usan.
Grandes médicos como Galeno se prepararon en Pérgamo, y algunos
emperadores concurrian a este templo buscando sanarse. El santuario se
mantenia lleno de culebras, simbolo de la medicina y la curacion, debido a la
leyenda de que resucitaban cada afio. Pero parajudios y cristianos la serpiente
era precisamente la expresion de lo satanico (Gn 3; Ap 12:9; 20:2).

Pérgamo se distinguia especialmente como promotora del culto al
emperador. Agradecidos por la paz y la prosperidad que el Imperio les habia
traido en 29 a.C., sus habitantes consiguieron la autorizacién de Roma para
construir su templo "al divino Augusto y a la diosa Roma", el primero a un
emperador aun vivo en toda el Asiay erigido mucho antes que en Roma. Segin
Lilje (1957:63), Pérgamo represent6 el primer intento de colocar el culto al
emperador por encima de todos los demas. Una inscripcion de Mileto muestra

¥ Se decia que cuando Ptolomeo prohibié la exportacion de papiro a Pérgamo, los habitantes de esta
ciudad inventaron un nuevo material para los escritos que se conoce como "pergamino". Sin
embargo, Wiseman seflala que se sabe de la existencia de pergamino en Egipto desde 1288 a.C.
(Mounce 1977:95).

 Gonzélez Ruiz (1987:94) habla de 60.000 plazas; Pfeiffer (1966:439) seiiala 15.000. Tenia 80
fdas de asientos.



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS (2:1-3:22)117

que este templo era la sede central del culto al emperador en toda la provincia
del Asia. (Charles 1920, 1:61; cf. Swete 1906:61).

Parece, pues, que Pérgamo era la sede provincial y uno de los centros
mundiales de dos de las religiones mas importantes de la época: el culto a
Esculapio y al emperador. Los muchos sacerdotes de estos templos ejercian
gran poder politico en la ciudad, y el masivo flujo de peregrinos traia
abundantes riquezas a Pérgamo. Pero el Sefior identifica esto por lo que es: jel
trono de Satanas! Era un lugar nada facil para los cristianos que anhelaban
seguir fieles al Maestro.

Cristo se presenta a la comunidad de Pérgamo como el que tiene la espada
aguda de dos filos (ver 1:16). La palabra romfaia en 1:16 y 2:12 es la misma
que se usa respecto a la espada puestajunto a los querubines que guardaban la
entrada del Edén (Gn 3:24), a la espada de Goliat (1 S 17:45) y a la del angel
que interceptdé a Balaam (Nm 22:23; cf. Ap 2:14). Por otro lado, al muy
poderoso proconsul romano en el Asia el Senado le extendia lajus gladiiy el
simbolo de su imperium era una espada (Caird 1966:37). Pero Juan aclara que
ese poder de vida y muerte no le ataiie al emperador ni al proconsul sino a
Cristo, quien tiene las llaves de la muerte y del hades (1:18).

A la congregacion de Pérgamo Cristo se le presenta armado de esta gran
espada, y antes del final de la carta amenaza con blandiria contra el grupo infiel
dentro de la iglesia. El Cristo de la espada aguda exige una entrega total, sin
ninguna ambigiiedad. Las nuevas circunstancias historicas requerian un claro
discernimiento evangélico para ser fiel al Sefior, y algunos se dejaban
confundir. Jesus no tolera componendas con el sistema (cf. Ro 12:2). La misma
espada de su victoria sobre el dragéon y el mundo es a la vez el bisturi para
extirpar el cancer nicolaita del cuerpo de Cristo en Pérgamo.

Desde un principio Cristo reconoce que la situacion de los creyentes de
Pérgamo es sumamente dificil: "Sé donde vives: alli donde Satanas tiene su
trono." Esta expresion, que va en correlacion tematica con "la sinagoga de
Satanas" en 2:9 y 3:9, es un nexo entre la segunda carta y la tercera. El titulo
bien puede referirse primordialmente al protagonismo de Pérgamo en el culto
al emperador, que Juan asocia con el poder diabdlico. Como en Occidente la
ciudad de Roma encarnaba el poder satdnico del dragon (13:2; 16:10),
Pérgamo, como una especie de "Roma oriental", habia llegado a ser la morada
y el trono de Satanas en Asia Menor. Eso no descarta una referencia secundaria
al templo de Esculapio, sobre todo por la centralidad de la serpiente en ese
culto (cf. 12:9; 20:2). Otros han relacionado el titulo con la vista de Pérgamo
cuando uno viene llegando desde Efeso, como seria el caso del mensajero de
este libro. Desde el sur la acropolis, con sus muchos edificios, tenia el aspecto
de un inmenso sillon, al que podria describirse también como "el trono de
Satanas", sentado en las alturas de la ciudad para ejercer su nefasto poder.



I OH APOCALIPSIS

Cristo felicita a la comunidad de Pérgamo por haber sido fiel en un medio
ambiente tan hostil:"® "Sigues fiel a mi nombre. No renegaste de tu fe en mi, ni
siquiera en los dias en que Antipas, mi testigo fiel, sufri6 la muerte en esa
ciudad donde vive Satanas" (2:13). Aun cuando uno de ellos fue muerto por su
fe,”' los creyentes mantuvieron firme su fidelidad a Cristo como Sefior.”* El
tiempo aoristo de érnéso (de arneomai, negar) sugiere una ocasiéon especifica
en que fueron incitados a negar la fe, pero no renegaron de Cristo sino se
negaron a llamar kurios al César. Plinio el Menor, en su carta al emperador
Trajano menos de veinte aflos después del Apocalipsis, aclara que los tribunales
solian permitir a los acusados exculparse maldiciendo el nombre de Jesus, pero
aflade que a los verdaderos cristianos no habia manera de hacerlos renegar de
Cristo y adorar la estatua del emperador (Ep 10.96; cf. MartPol 9.2, 3).

A pesar de esa loable fidelidad, esta apareciendo en Pérgamo la levadura
del conformismo al mundo: "toleras ahi a los que se aferran a la doctrina de
Balaam, el que ensefié a Balac a poner tropiezos a los israelitas, incitdndolos
a comer alimentos sacrificados a los idolos, y a cometer inmoralidades
sexuales." La comunidad cristiana de Pérgamo se aferraba al Nombre (2:13)
pero a la vez toleraba-a los que se aferraban a doctrinas peligrosas (2:14:
kratéé ambas veces). Aunque se mantenia fiel al Sefior, y uno de sus miembros
habia entregado su vida por el evangelio, estaba tolerando nuevas corrientes de
contemporizacion ante la idolatria, que al fin conducirian a la infidelidad.

Asi las cosas, el pecado de Pérgamo era el lado inverso del de los efesios:
si en Efeso pecaban por intolerancia, en Pérgamo estaban cayendo en una
tolerancia errada y peligrosa.”” Tres tendencias se confrontaban en Pérgamo:
la actitud acomodaticia de los nicolaitas, la actitud tolerante de la congregacion
y la fidelidad radical que Jesus exigia, llevada a sus médximas consecuencias en
la muerte de Antipas.

Es probable que las doctrinas de Balaam (2:15), de los nicolaitas (2:6, 15)
y de Jezabel (2:20) fueran todas la misma herejia, que evidentemente consistia
en una nueva teologia de asimilacidon de la cultura helenistica e imperialista.
Balaam, una de las figuras més desdefiables en la tradiciéon hebrea, pecd no
solo por vender sus servicios proféticos a Balac (cf. Jud 11; 2 P 2:15-16; 1 Co
10:8) sino también por tramar la estrategia con la que Balac atrapd a los

" Ap 2:13 acentia el peligro y la dificultad especial de vivir en Pérgamo con la repeticién enfética
del verbo katoikeo al principio y al fin del versiculo: "sé donde vives", en la misma ciudad "donde
vive Satanas".
! Antipas no era necesariamente nativo de Pérgamo, ya que éste era un centro judicial (conventus
Juridicus) y a los acusados de otras ciudades se los traia alli parajuzgarlos y-ejecutarlos (Aune
1977:180,182s.). Eso hariaatn mas amenazante la vida cristiana en Pérgamo "donde vive Satanas".
"2 Juan usa frecuentemente la forma retérica de antitesis de positivo y negativo: "sigues fiel (krateis)
a mi nombre. No renegaste (oukérnésd) de tu fe" (cf. 3:8; confesar/negar; Mt 10:32s.; Jn 1:20 etc.).
> Aparentemente los lideres y la congregacion de Pérgamo no se animaban a expulsar a los
nicolaitas, como habia hecho la congregacion de Efeso (2:2).



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS (2:1-3:22)117

israelitas en idolatria y fornicacion (Nm 25:1-2; 31:16). La tradicion rabinica
lo veia como autor intelectual del pecado de Baal-peor. Segin esa version
Balaam, después del fracaso de su misiéon profética, propuso a Balac levantar,
afuera, tiendas con una mujer vieja que invitaba a los isrealitas a entrar a
comprar lino. Adentro unajovencita bonita les ofrecia vino amonita y, luego
de embriagarlos, los seducia sexualmente para que adoraran idolos y renegaran
de Moisés.”

Esta nueva "teologia realista", tolerante y pluralista, que tenia sus raices en
Pérgamo y Tiatira, recomendaba a los cristianos hacer pequefias concesiones
al sistema imperial, a pesar del culto al emperador en que se basaba.
Especificamente proponia abrogar la prohibiciéon de participar en fiestas
paganas dedicadas a idolos. Posiblemente estos lideres apelaban a la ensefianza
de Pablo acerca de que el idolo no era nada, encubriendo el hecho més
importante de que el apostol prohibia enérgicamente la participacion en "la
mesa de los demonios" (I Co 10:20-21).

Ademads de celebraciones privadas con comida sacrificada a los idolos, o
festejos en los gremios y las asociaciones sociales, muchas fiestas se realizaban
dentro de los templos paganos. Aun fuera de ellos, se creia que la deidad se
hacia presente para cenar con los participantes.”” Las fiestas terminaban a veces
en orgias sexuales y algunas religiones incluian la prostitucion sagrada en su
ritual. La rigurosa ética sexual del cristianismo, con su exigencia de castidad,
era completamente novedosa en el mundo antiguo, casi incomprensible para los
paganos de la época. Los cristianos, con su condena radical de la fornicacion,
iban contra la corriente de la sociedad y estarian fuertemente tentados a
conformarse a las normas prevalentes en su medio ambiente social. Sin
embargo, "fornicacion" (RVR) parece simbolizar més bien la idolatria como
infidelidad a Dios, como sucede en muchos otros pasajes de las Escrituras (ver
notas, 2:19-22).

El contexto sugiere que las fiestas paganas y la fornicacion (fuera sexual o
religiosa) estaban estrechamente relacionadas. Dos de los requisitos en que
insistio el concilio de Jerusalén eran abstenerse de fornicacion y de cosas
sacrificadas (Hch 15:20,29). Especialmente a la luz de la situaciéon en Tiatira
(Ap 2:20-23), y del énfasis puesto en Pérgamo como trono de-Satands, parece
que la esencia de la tentacidon consistia en una politica de "coexistencia

" Sanh 106"; StrB (1965 111:793); cf. Foulkes (1989:35). Era una técnica polémica asociar al
contrincante con los personajes mas ignominiosos del pasado (Aune 1977:185). Algunos autores
antiguos (Hipolito, Epifanio) veian en esta herejia una tendencia gnostica; otros atribuian su origen
al Nicolas de Hch 6:5 o jugaban con supuestas etimologias de Balaam (heb. "ha consumido el
pueblo") y Nicolas (gr. "vence al pueblo").

73 Estatuillas y monedas muestran a la deidad presente en la mesa con los celebrantes. Han aparecido
unas trece invitaciones a tales cenas (k/iné, reclinatorio). La mas conocida reza: "Te invito a cenar
conmigo en el templo de nuestro Sefior Sarapis" (Barclay 1975:125; Aune 1997:192). En Pérgamo
se ha excavado un importante cenaculo cultico, con altar, paratales celebraciones (Aune 1997:192).



""APOCALIPSIS

pacifica" con la religion oficial del Imperio. Significaria servir a Dios y a
Mamon, a Cristo y a César. En el contexto del exilio de Juan y el martirio de
Antipas, Juan percibia que la posicion de los nicolaitas significaba una grave
amenaza a la fidelidad cristiana, que a la larga podria hasta terminar ccn el
cristianismo.

Aunque en general la congregacion de Pérgamo habia sido ejemplarmente
fiel (2:13) y s6lo un grupo se habia desviado de la verdad (2:14), sin embargo,
todos compartian la culpa y estaban llamados (en la persona de su angel) a
volver a Dios: "Por lo tanto, jarrepiéntete! De otra manera, iré pronto a ti para
pelear contra ellos con la espada que sale de mi boca" (2:16). Dos veces Cristo
habla a la congregacion en segunda persona del singular (arrepiéntete; iré ... a
ti), pero después cambia a la tercera persona del plural (contra ellos). Tanto la
herejia de algunos como la tolerancia de otros seran juzgados por la aguda
espada de la palabra del Sefior.

La promesa final a los fieles de Pérgamo va mas alld de las que se dieron
a Efeso y Esmirna. En primer lugar, "al que salga vencedor le daré del mana
escondido" (2:17). Una hermosa expectativa de la restauracion del don del
mana celestial era comun en la esperanza mesianica. Segun 2 Baruc 29.8, por
ejemplo, el mana volveria a caer en los dias del Mesias como parte de una
renovacion divina de toda la agricultura:

La tierra dara su fruto diez mil veces mas, sobre cada vid habrd mil ramas
y cada rama producird mil racimos, y cada racimo producird mil uvas, y
cada uva producird un coro de vino. Y los que habian pasado hambre se
gozaran, y veran maravillas todos los dias. Vientos saldran de delante de
mi a llevar cada mafana fragancia de frutas aromaticas, y al final del dia
nubes destilaran el rocio de salud. Y pasard que en ese mismo tiempo los
tesoros del mana volveran a descender de lo alto, y comeran de ¢l en esos
afios, porque son los que han llegado a la consumacion del tiempo.™

Se le llama "mand escondido" principalmente por estar reservado
secretamente en el cielo hasta los dias finales.”” Una tradicion judia dice que
cuando el templo fue destruido (586 a.C.), Jeremias (2 Mac 2.4ss.), 0 segun

76 C. K. Barrett (1956:246s.). Diez Macho (1984 1:284) fecha 2 Baruc (Baruc siriaco) entre la
destruccion de Jerusalén en 70 d.C. y el reinado de Adriano. Un coro equivalia a 220 litros. Cf.
OrSib 7.149 "comeran con blancos dientes el mana cubierto de rocio"; OrSib 3.622s., 5.283ss. y
8.203ss. tienen descripciones parecidas e insisten también en que "la tierra sera de todos por igual,
sin estar dividida por muros ni cercados" (8.209; 2.319) porque "compartiran los recursos sin dividir
la riqueza, pues alli ya no habra ricos ni pobres..." (2.2.321s.).

7 StrB (1965 111:793-4); Charles (19201:65); Aune (1997:189).



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS (2:1-3:22) 117

otras fuentes un angel (2 Bar 6.5-10), escondi6 el mana del arca en una cueva
del monte Pisga, donde Dios esta conservandolo hasta los dias del Mesias.”®

Israel comia el mana en el desierto en los mismos tiempos del incidente de
Balaam (2:14). La promesa se relaciona también con el tema del comer:
quienes no se sientan en los banquetes del Imperio a comer viandas idolatricas
(eidolothuta) comeran del mana celestial en el Reino del Sefor. Para Ladd
(1978:46), comer del mana significa admision a la cena de bodas del Cordero.

La segunda promesa es mas dificil de interpretar: "y le daré también una
piedrecita blanca en la que esta escrito un nombre nuevo que s6lo conoce el
que lo recibe". La piedra blanca era tan usada en el mundo antiguo que resulta
casi imposible saber qué significado tiene aqui. Lia habido mas de una docena
de explicaciones de la piedrecita blanca: veredicto absolutorio en un juicio,”’
billete de admision a festividades publicas, bono que daba a los pobres de
Roma derecho a alimentos gratis, ficha de reconocimiento a gladiadores y
atletas, etc. Otros la relacionan con las doce piedras del pectoral del sumo
sacerdote, o con joyas que segun el Talmud caian juntamente con el mana. Lo
mas probable es que representara una contrasefia de admision al banquete
mesianico (Ladd 1978:46).

Posiblemente la piedrecita blanca, pura, hermosa y duradera, no sea mas
que un objeto apropiado para grabar el Nombre, el mismo que el martir no ha
negado bajo prueba (2:13) y cuya bendicion ahora lo ha de acompaiar para
siempre. A la luz de la promesa paralela en la carta a Filadelfia (3:12; cf. 4scls
8.7s.; 9:5), podemos entender que el Nombre aqui es el de Cristo.

¢HAY  "CRISTIANOS" IDOLATRAS Y POLITEISTAS ~HOY?

"Queridos hijos, apartense ele los idolos" (1 Jn 5:21) resume bien el
desafio del Apocalipsis a las iglesias de nuestra América. Hoy dia los
cristianos, y sobre todo los protestantes, estamos seguros de haber dejado
atras para siempre la idolatria y el politeismo. Pero los nicolaitas de Pérgamo
también hubieran dicho lo mismo. No se daban cuenta de la idolatria que
habia dentro de ellos.

Una exhortacién de Jestis pone el dedo en la llaga del culto idolatrico
mas extendido entre los "cristianos" de América: "Nadie puede servir a dos
seflores; porque aborrecera a uno y amara al otro; o bien se entregara a uno

7% 2 Mac 2:5: "el monte donde Moisés habia subido para contemplar la heredad de Dios" lo
escalaron también Balaam y Balac para maldecir a Israel, ofreciendo sacrificios sobre siete altares
(Nm 23:13-25). La referencia a la espada (2:12) puede ser otra alusion al episodio de Balaam (Nm
2:23).

TMEsta piedra, aunque era blanca, no llevaba un nombre grabado y no se le daba al acusado. Para las
demas explicaciones hay problemas parecidos: ninguna de ellas se impone por la fuerza de sus
evidencias.



" APOCALIPSIS

y despreciara al Qtro. No podéis servir a Dios y al Dinero" (Mt 6:24 BJ). Es
dificil negar que un amplio sector de nuestra comunidad supuestamente
cristiana ha caido, a menudo sin darse cuenta, en la idolatria del
materialismo consumista. La cuenta bancaria, los bonos y las acciones, las
propiedades, las casas, los automoviles, los barcos y otros objetos se
convierten realmente en la finalidad ultima de su existencia, rivalizando con
Dios como sefior de su vida.®

Un ejemplo de esta seduccidon idolatrica actual es el fetichismo del
automoévil. En la moderna sociedad capitalista este bien ha llegado a ser
mucho mas que un vehiculo de transporte. Se ha hecho para muchos el
portador del sentido y valor de la existencia. Una persona vale lo que cuesta
el automovil que maneja. En los Estados Unidos, mas que cualquier otra
cosa, el automovil lujoso simboliza la plena realizacién del famoso suefio
norteamericano. Por el amor con que el estadounidense tipico celebra el
culto del auto, Marshall McLuhan lo tild6 como "la novia mecanica".®! Juan
de Patmos diria: "el dios de cromo", incluso para muchos cristianos.

Otra manifestacion pocas veces sospechada de esta idolatria es la
identificacion, explicita o implicita, de determinado sistema politico o
econdémico con el cristianismo. Mientras el "pecado" del comunismo es
declaradamente el ateismo, el "pecado" del "capitalismo democratico" suele
ser la idolatria. Es muy comun, especialmente en los Estados Unidos, pensar
que cualquier sistema o movimiento que se opone al sistema
norteamericano, estd por definicion también en contra de la fe cristiana. El
"capitalismo democratico" (el "American way of life") es el mejor sistema
posible y la voluntad de Dios para toda la humanidad, en efecto equivalente
al Reino de Dios.® Por eso mismo se justifica matar a los que amenazan "los
valores occidentales" de la cristiandad, pues la defensa de ese sistema es una
guerra santa.

Hoy, como en los dias de Jezabel y en los de Juan de Patmos, la
seduccion de la idolatria es muy sutil. Llega disfrazada de un falso
"pluralismo" (Dios + Baal, Dios + mi patria, Dios + Mamoén, etc.), en aras de
intereses nacionales y beneficios econdmicos, tal como ocurria en Israel bajo
Jezabel. Nos invita a hacer pequefias concesiones al sistema, teoldgicamente

80Cf. P. Richard (1993 1:206-13; cf. 1:359). Segun Tillich, "el principio protestante" significa que
solo Dios es absoluto; la idolatria siempre absolutiza alguna realidad creada.

81 Citado por Dennis P McCann, Christian Century, 26 de febrero de 1292, p. 212.

82 Es reveladora la declaracion del diputado tack Kemp del Congreso de los Estados Unidos que
"Dios es el autor de la Constitucion" de ese pais (citado en Christian Century, 3 de junio de 1987,
p. 523). Hoy los socidlogos llamarian al nicolaitismo "la religion civil", que sacraliza determinada
nacioén o cultura.



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LASIGLESIAS (2:1-3:22)117

defendibles y aparentemente inocuas, parecidas al comer cosas sacrificadas
a los idolos en tiempos de Juan.

Caird (1966:44) enfatiza que Jezabel no era "monoteista" (Baal como
unico dios) sino pluralista: podemos adorar (y con muchas ventajas
comerciales) a Yahvé y también a Baal. S6lo contra un fanatico como Elias
y los demas profetas antipluralistas Jezabel dirigia toda su furia fenicia.
"Sirvamos a Baal sin dejar de servir a Yahvé" era su consigna politeista.®
Ante esa tentacion sutil, Elias, Juan de Patmos y Antipas de Pérgamo se
negaron a renunciar al Gnico y exclusivo Nombre.

Seguramente si el profeta Elias o el vidente Juan aparecieran hoy entre
nosotros, predicarian el mismo mensaje exigente y drastico que proclamo
Elias en el Monte Carmelo o Jesus (por medio de Juan) a los nicolaitas de
Pérgamo. ;O Dios o el Dinero! jO Cristo o el culto al consumismo! Y los
buenos cristianos, cultos y moderados, los tildarian de extremistas y
fanaticos.

CUANDO SURGE UN BALAAMI, NO ESTA LEJOS UN BALAC

La relacion entre la sinagoga y el Imperio presente en la carta de Esmirna
ya nos planted el problema del contubernio del poder religioso con el poder
politico. En las cartas a Pérgamo y a Tiatira, este problema toma la forma de
una alianza entre el falso profeta y el rey. Mas adelante, en el capitulo 13,
encontraremos a la bestia (poder politico) y al falso profeta (poder religioso
al servicio del Imperio). "Los cristianos debemos recordar siempre —nos
sefiala Ricardo Foulkes (1989:36)— que cuando surge un Balaam (falso
profeta) no esta lejos un Balac (rey de la tierra, emperador) dispuesto a
instrumentar su enseflanza."

El mensaje de Balaam y Jezabel es siempre el mismo: la tentacion de una
pacifica coexistencia entre Dios y Mamon, entre la adoracion de Cristo y el
culto a César. Siempre nos invitan a "conformarnos a este siglo". Pero detras
de Balaam estaba Balac, al lado de Jezabel estaba Acab. Detras del sumo
sacerdote del emperador en Efeso estaba Domiciano en Roma. Consciente
o inconscientemente, la falsa profecia de la religion civil esta al servicio del
poder imperialista, para legitimarlo y hasta sacralizarlo.

Esto nos coloca ante el gravisimo problema del papel ideoldgico de la
Iglesia en América, tanto al norte como al sur del Rio Grande. En América
Latina, los conquistadores espafioles llegaron con toda una teologia para
sacralizar su proyecto expansionista y genocida (ver, p. ej., J. Stam 1992:
267-272) y a lo largo de los siglos la Iglesia ha seguido cumpliendo ese papel

8 Los te6logos del Antiguo Testamento suelen llamar a este proceso "la baalizacion del yahvismo™.



! APOCALIPSIS

legitimador para el régimen de turno. En recientes décadas, cuando
diferentes pueblos latinoamericanos han estado subyugados por sangrientas
dictaduras, ;jha sido la Iglesia una verdadera voz profética, de la verdad y la
justicia, o se ha puesto al servicio de la tirania?

En este contexto merece estudiarse cuidadosamente la influencia del
concepto expansionista de "destino manifiesto" en los inicios del movimiento
protestante en América Latina (cf. Lores 1979: 207-228), como también el
papel ideologico de las iglesias evangélicas en la vida politica de nuestros
paises. En Estados Unidos, jha sido auténticamente profética la presencia de
la Iglesia, o tendria que arrepentirse por haber .desempefiado el papel
legitimador de falso profeta?

Bastante revelador al respecto seria un analisis profético-ideologico de la
predicacion de los evangélicos estadounidenses en correlacion con las
sucesivas crisis nacionales (Vietnam, Watergate, Centroamérica, etc.) y
especificamente de los sermones patridticos que suelen predicarse cada afio
para el 4 de julio. Por ejemplo, el 7 de julio de 1991, a pocos meses de la
guerra del Golfo, un famoso telepredicador evangélico inicié su sermén del
dia con la siguiente declaracion:

Acabamos de celebrar el 4 de julio, y quiero decir a todos esos veteranos
de Deserl Slorm: Alabamos a Dios por ustedes; los bendecimos, oramos por
ustedes ... y por lodos ustedes que son policias, que estan en el camind,de

peligro, damos gracias a Dios por ustedes.

Esta bendicion a la policia respondia obviamente al escandalo por la
brutal paliza contra Rodney King, filmada por casualidad y transmitida por
todos los medios de comunicacion.

En afios de eleccion presidencial, desde hace décadas, muchas iglesias
protestantes se dejan convertir en otros nucleos de campafia politica. Por
ejemplo, en 1992 muchos sermones patridticos, especialmente en las fechas
de significacion politica como el 4 de julio o el "Memorial Day", eran
basicamente versiones bautizadas de la plataforma republicana (o,
muchisimo menos frecuentemente, democrata). El orden de culto también
se inscribié muchas veces en el mismo proyecto, anunciando como "himnos"
una serie de canciones patridticas mas apropiadas para mitines politicos.
(Qué decir de un culto que se inicia con un "llamado coral a la adoracién"
por medio de la cancion patridtica "This is my Country" (Esta patria es la
mia), que tiene como "himno de adoraciéon" a "America The Beautiful"
(América la bella) y como "himno final", "From Sea to Shining Sea" (De mar
a cristalina mar)?* Si el lenguaje humano todavia tiene significado, las



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LASIGLESIAS (2:1-3:22)117

palabras y la sintaxis de esta liturgia patridtica nos avisan (sin quererlo ni
darse cuenta) que esta adorandose a la patria.

Es urgente en los Estados Unidos, y en ciertos sectores del cristianismo en
otros paises del continente, preguntarse si no estamos frente a un
"nicolaitismo" muy extendido dentro de la Iglesia. ;En qué punto o qué
momento el patriotismo se convierte en idolatria? ;En qué punto la
comunidad de fe se convierte en "iglesia vendida" a los intereses del sistema?
(Como distinguir cuando la Iglesia es valientemente fiel a su tarea profética
y ética (como los profetas y Juan de Patmos) o cuando esta prestandose para
la legitimacion religiosa de causas y proyectos que contradicen al "Reino de
Dios y su justicia"?

(Qué nos diria Juan de Patmos hoy en nuestras tierras americanas? ;Qué
nos diria el que tiene la espada de dos filos y los ojos de fuego?

DONDE SE JUNTAN BALAAM Y BALAC
POR DETRAS ESTA SATANAS

Juan de Patmos estaba profundamente consciente de la realidad y la
presencia del diablo, pero lo veia donde hoy dia poco se percibe la
influencia satanica: en intima relaciéon con el poder politico y el poder
religioso. En los capitulos 12 y 13 expondra el esquema basico de su
demonologia: el dragon, que busca por todos los medios destruir al Cordero
y frustrar el Reino, se encarna en una primera bestia del mar, de caracter
politico, y en una segunda bestia, un profeta falso de enorme poder religioso.

Las siete cartas hacen cuatro referencias a Satanas. En los mensajes a
Esmirna y Filadelfia, la sinagoga que se habia aliado con las fuerzas
idolatricas del Imperio es denominada "sinagoga de Satanas" (2:9; 3:9). En
Pérgamo todo el tinglado politico-religioso del imperialismo idolatrico, con
el que los nicolaitas querian fornicar, se desenmascara como "trono de
Satanas" (2:13). Y las doctrinas de Jezabel se clasifican (quiza en las mismas
palabras de ella) como "las profundidades de Satanas", la racionalizacidon
teologico-ideologica de su componenda con el imperialismo blasfemo.

8 Para citar el boletin de una muy respetada congregacién, para el domingo 7 de julio de 1992:

Choral Cali to Worship: This is My Country

Hymn 687: God of our Fathers

Vocal Solo: God Bless America

Hymn 688: The Star Spangled Banner

Praise Chorus: America the Beautiful

Closing Hymn: From Sea to Shining Sea.
El sermén del culto fue una relectura del decalogo como version inspirada de la plataforma
republicana del afio. El siguiente domingo, en la misma congregacion, uno de los himnos fue
"Patria mia, dulce tierra de libertad, de ti canto" y nuevamente el himno final fue "De mar a mar".



"' APOCALIPSIS

Obviamente Juan ve todo el sistema imperial pleno de la presencia
diabolica.

La carta a Pérgamo comienza dramaticamente cuando el Sefior asegura
al angel (!): "Sé donde vives: alli donde Satanas tiene su trono". jHabran
reconocido los nicolaitas, seguidores de la ensefianza de Balaam, que vivian
en las entrafas de un sistema satanico? (Nos dariamos cuenta nosotros si
viviéramos "donde vive Satanas"? O como los nicolaitas, ¢lograriamos
arreglarnoslas para coexistir como buenos vecinos de tal sefior?

Corresponde a cada uno preguntarse: ;Tiene Satands su residencia
establecida en mi ciudad? ;Ha levantado el dragén su trono en mi patria? Es
muy facil ver lo demoniaco en los sistemas politicos antagénicos al nuestro,
pero muy dificil reconocerlo bajo nuestras propias narices. Segin todo el
libro del Apocalipsis, Satands mora donde se sacraliza el sistema
sociopolitico, donde se legitiman religiosamente proyectos de prepotencia
internacional (cf. Babel, Gn 1 I) y de imperialismo expansionista; donde se
rinde culto a los "frutos codiciados" del sistema comercial consumista
(18:14). Definitivamente, es posible estar viviendo "en las entrafias de la
bestia", como decia José Marti, sin siquiera darse cuenta. Es posible morar
"donde vive Satanas", jllevandose muy bien con tan distinguido vecino!

d. Cristo habla a la congregaciéon de Tiatira:
Una iglesia engafiada por falsas profecias (2:18-29)

""Escribe al dangel de la iglesia de Tiatira:

Esto dice el Hijo de Dios, el que tiene ojos que resplandecen
como llamas de fuego y pies que parecen bronce al rojo vivo:
YConozco tus obras, tu amor y tu fe, tu servicio y tu perseverancia,
y sé que tus ultimas obras son mas abundantes que las primeras.

2Sin embargo, tengo en tu contra que toleras a Jezabel, esa
mujer que dice ser profetisa. Con su ensefianza engafia a mis
siervos, pues los induce a cometer inmoralidades sexuales y a
comer alimentos sacrificados a los idolos.”’Le he dado tiempo
para que se arrepienta de su inmoralidad, pero no quiere hacerlo.
Zpor eso la voy a postrar en un lecho de dolor, y a los que
cometen adulterio con ella los haré sufrir terriblemente, a menos
que se arrepientan de lo que aprendieron de ella.*A los hijos de
esa mujer los heriré de muerte. Asi sabran todas las iglesias que
yo soy el que escudrifia l1a mente y el corazén; y a cada uno de
ustedes lo trataré de acuerdo con sus obras.“Ahora, al resto de
los que estan en Tiatira, es decir, a ustedes que no siguen esa
ensefianza ni han aprendido los mal llamados 'profundos secretos
de Satanas'les digo que ya no les impondré ninguna otra carga.



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS (2:1-3:22) 117

Eso Si, retengan con firmeza lo que ya tienen, hasta que yo
venga.

A1 que salga vencedor y cumpla mi voluntad hasta el fin, le
daré autoridad sobre las naciones®” —asi como yo la he recibido
de mi Padre—y

'él las gobernara con pufio de hierro;
las hara pedazos como a vasijas de barro'.

2™También le daré la estrella de la maiiana.”?El que tenga oidos,
que oiga lo que el Espiritu dice a las iglesias.

Tiatira, la ciudad mas pequefia y menos famosa de las siete a las que Juan
escribe, se distinguia por una caracteristica decisiva para entender este pasaje.
Inscripciones y monedas demuestran que en esta ciudad habia un ntmero
extraordinario de "gremios" de comerciantes y artesanos, mas que en otras
ciudades mucho mas grandes. Era una ciudad "gremializada". R. H. Charles
llega a afirmar que practicamente todos los ciudadanos pertenecian a algln
gremio, cosa casi necesaria para sobrevivir en esta ciudad comercial.** Y muy
desafortunadamente para los cristianos de Tiatira las actividades gremiales,
desde la libacion con que solian comenzar, estaban impregnadas con diversos
aspectos del culto pagano.

Tiatira confrontaba los mismos peligros espirituales que Pérgamo, pero con
dos agravantes muy serios. En primer lugar, la vida comercial de la ciudad y
la red poderosa de gremios hicieron del culto al emperador un problema de
sobrevivencia econdmica. Aunque en Tiatira la religion imperial era mucho
menos organizada y agresiva (no tenia templo al emperador), y la sinagoga no
hostigaba a los cristianos, esa cara mas inocua del culto imperial se unia con
la conveniencia econ6émica y hacia mas sutil y peligrosa la tentacion de
acomodarse a la idolatria.

En Tiatira el simple acto de comer algo sacrificado a idolos, de participar
en los banquetes del gremio o de quemar un poco de incienso al emperador
podria parecer una concesion de poca gravedad espiritual. Los idolos no son
nada, y sabemos que el emperador no es mas que otro ser hiilmano. Ademas,
Dios sera glorificado por el éxito comercial de sus hijos. En contraste, el
fracaso de los negocios cristianos o la penuria de los creyentes por no haber
participado en los gremios podrian resultar un mal testimonio y debilitar la
fuerza del cristianismo en la ciudad.

Caird (1966:39-41), haciéndose "abogado del diablo", demuestra la
plausibilidad atractiva de la posicion nicolaita, lo cual explica "el lenguaje

85 Charles (19201:69). Muy probablemente Lidia, la comerciante prosélita convertida en Filipos
(Hch 16:14-15, 40), perteneciera al gremio textil de Tiatira, su ciudad natal.



! APOCALIPSIS

violento y abusivo con que Juan la refuta". Yarbro Collins (1976 passim)
analiza psicoldgicamente este aparente extremismo y alarmismo de Juan. Los
espiritus mas tranquilos y "centrados" en Tiatira dirian que Juan exageraba
mucho y que veia peligros que existian s6lo en su propia fantasia apocaliptica.
Pero la razén profética estaba del lado del vidente inspirado.

En segundo lugar y ain mas serio, en Tiatira habia una dinamica mujer,
ampliamente reconocida como profetisa y que evidentemente gozaba de mucho
respeto en la congregacion, que difundia el laxismo nicolaita. ;{No seria una
grave falta de fe dudar de los mensajes inspirados de tan reconocida vocera del
Sefor? Cuando lo profético coincide con lo razonable, s6lo un fanatico se
atreveria a resistirlo."

A esta iglesia Cristo se le presenta como "el Hijo de Dios, el que tiene ojos
que resplandecen como llamas de fuego y pies que parecen bronce al rojo
vivo" (2:18). Esta es la Ginica vez que el Apocalipsis se refiere a Cristo como
"Hijo de Dios", aunque otros pasajes sefialan a Dios como su Padre (1:6; 2:27;
3:5,21; 14:1). El titulo en este contexto bien puede deberse a la referencia al
Salmo 2 que subyace al pasaje, pero ademas podria relacionarse con el culto
a Apolo Tirimneo como deidad tutelaria de Tiatira. Apolo era hijo de Zeus, y
el emperador se consideraba encarnacion de Apolo y por ende también hijo de
Zeus. En monedas de Tiatira, Apolo aparece tomado de la mano con el
emperador.’’” Nuevamente" Juan desenmascara las pretensiones divinas del
emperador: el unico y verdadero Hijo de Dios se llama Jesus.

El culto a Apolo Tirimneo podria explicar también la descripcion de los
ojos "como llama de fuego" (cf. 1:14) como segundo atributo del Sefior. Apolo
era el dios del sol, en pie de igualdad con Helios, pero también con el
emperador (Court 1979:34). Ademas, la frase parece relacionarse con el poder
de Cristo de escudrifiar "la mente y el corazon" (2:23), que en el pensamiento
hebreo era propio de Dios mismo (Jer 11:20; 17:10; 20:12; etc.). Con esto se
refuerza lo ya dicho: Jesucristo es Dios, y no el emperador. Pareceria que
muchos miembros de la congregacion no se daban cuenta de los engafios de la
profetisa, pero los fogosos ojos del Sefor penetran siempre toda falsedad.

Los cristianos de Tiatira podrian entender bien la alusion a los "pies que
parecen bronce al rojo vivo" (cf 1:15), ya que una de las industrias principales
de la ciudad era la fundicion de dicho metal. Tiatira exportaba armaduras de
bronce, y sus monedas mostraban a Hefesto, el herrero divino, martillando
cascos en un yunque. Es probable que el término inusual que se traduce aqui

8¢ La referencia a Balaam (2:14), otro falso profeta, podria sefialar que el nicolaitismo estaba
infiltrandose en Pérgamo también bajo pretensiones proféticas. Filon (SpecLeg 1.315-17) advierte
contra los falsos profetas que llevan al pueblo a adorar a los idolos y exige que sean castigados
severamente. Un siglo después Tiatira seria un centro del montafiismo, otro movimiento que daba
gran importancia a las profecias.

8 Mounce (1977:102); Caird (1966:43). Algunos emperadores se llamaban "hijo de dios" porque
sus padres ya habian sido deificados (Aune 1997:201s.).



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES ALASIGLESIAS (2:1-3:22)117

y en 1:15 como "bronce" (jalkolibanori) se refiera a una aleacion de bronce con
cobre y zinc, muy propia de Tiatira, empleada especialmente para armamentos
militares (Ford 1975:405).

Cristo reconoce los extraordinarios méritos de la congregacion de Tiatira:
"Conozco tus obras, tu amor y tu fe, tu servicio y tu perseverancia, y sé¢ que tus
ultimas obras son mas abundantes que las primeras" (2:19). En términos de
virtudes especificas, ninguna otra congregacion recibe un reconocimiento mas
elogioso que Tiatira. Dos de las tres virtudes teologales, el amor y la fe (1 Co
13:13) llevaron abundantes frutos de servicio (<diakonia, nacida del amor) y de
tenaz fidelidad (hupomoné, nacida de la fe y nutrida por la esperanza).®®
Superaban a la iglesia de Efeso en dos puntos muy importantes: abundaban en
amor, que fue precisamente lo que faltaba entre los efesios, e iban creciendo
en su vida cristiana, superando sus primeras obras, mientras que los efesios ya
habian dejado atras su primer amor y sus primeras obras (2:4-5).5° Por todos
los criterios externos, Tiatira era una congregacion mas que ejemplar, sin rival
en Asia Menor.

Aqui vemos otra vez lo profundamente pastoral de estas cartas. Todo este
reconocimiento generosisimo de los valores espirituales de Tiatira la prepara
para una de las reprensiones mas fuertes de todas las cartas: "Pero tengo en tu
contra que toleras a Jezabel, esa mujer que dice ser profetisa. Con su ensefianza
engafia a mis siervos, pues los induce a cometer inmoralidades sexuales y a
comer alimentos sacrificados a los idolos" (2:20)."° Como ella se niega a
arrepentirse, caera en lecho de enfermedad; a sus amantes adtlteros, Dios les
enviard gran tribulacion; a los "hijos" de ella, Dios los matard con plagas
(2:21s.).

Este es otro de los "sin embargo" tan dramaticos de estas cartas (cf. 2:4,
14). Del otro lado del "sin embargo" la radiografia del Sefior revela que esta
congregacion, que parecia gozar de una salud envidiable, de hecho sufria un
avanzado cancer espiritual. Una de sus lideres, una profetisa a la que Juan
condena con el apodo odioso de "Jezabel", estd logrando dar un aval
seudoprofético a la herejianicolaita.’’ Jezabel, esposa de Acab (1 R 16-19; 21),

% Bien sefiala Aune (1997:202) que estas virtudes resumen todo lo que es una vida cristiana. Los
de Tiatira eran de hecho cristianos muy completos.

8 Alexander Maclaren (ad loe) comenta sobre este contraste entre Efeso y Tiatira. Si hoy no
estamos mejor espiritualmente, estamos peor. Si no hemos crecido, hemos decaido en nuestra vida
cristiana.

%" Es probable que "fornicacion" (RVR) en 2:14, 20 no se refiera a actos sexuales sino al
contubernio con lareligion paganay la ideologia imperialista. Si Pérgamo y Tiatira hubieran estado
tolerando inmoralidad sexual, "el que escudrifia los corazones" jamas habria expresado los altos
elogios de 2:13,19 (Gonzalez Ruiz 1987:95). Si fuera adulterio literal, tampoco se habria exhortado
alos amantes de "Jezabel" a arrepentirse de "las obras de ella" (2:22 RVR; Aune 1997:205). El
lenguaje de 2:22-23 es obviamente simbolico, tipico de los vuelos alegéricos de Juan.

! "Jezabel" era un personaje ain mas oprobioso que Balaam. Este apodo sirve para vincular a la
profetisa con la ramera del capitulo 17.



" APOCALIPSIS

habla introducido el baalismo en Israel e intentaba desviar al pueblo de su
fidelidad exclusiva a Yahvé. Ahora esta nueva "Jezabel" estd engafiando a los
creyentes de Tiatira, y los lideres de la congregacion la toleran en vez de
rechazar la doctrina nicolaita como habian hecho los efesios (2:6).

Ricardo Foulkes ha demostrado muy acertadamente la dimension
econdmica del sincretismo paganizante tanto de la Jezabel de Israel como de
la de Tiatira. Como hija del rey Etbaal de Tiro, Jezabel logré extender mucho
el comercio internacional, de modo que Israel

prosper6 notablemente en su comercio gracias a las naves comerciales de
los fenicios y al sistema mercante controlado por ellos, que abastecia desde
Tiro y Sidon en la costa, hasta todas las tiendas y negocios de Israel...

...el "concurso" entre Baal y Yahvé llevado a cabo sobre el monte
Carmelo tuvo un fuerte componente econdémico. Cuando Elias grito:
"(Hasta cuando van a continuar ustedes con este doble juego? Si el Sefor
es Dios siganlo a el", los invitd, en efecto, a escoger la pobreza ... y méas de
un vendedor —por ejemplo, de alfombras— se dio cuenta de que ya no
habria para ¢l_ mas cargamentos de hermosa mercaderia: se estaba
condenando a la penuria.

También, la Jezabel de Tiatira, segin nuestra carta, aconseja a los
cristianos no empobrecerse innecesariamente. Ella sabe que las
asociaciones de artesanos proveen acceso a materiales y técnicas
invalorables, y aunque también funcionan bajo la "proteccion" oficial de
algtn dios en cuyo nombre se celebran ciertos ritos —comidas sagradas,
libaciones y cosas por el estilo—, jqué importa? "Y, ;por qué —dice ella,
en efecto— los cristianos tenemos que separarnos de nuestros gremios
profesionales por un ridiculo escripulo de conciencia? Es un suicidio
econdémico y vocacional. ;No seria mas realista reconocer con Pablo (I Co
5:10) que para lograr apartarnos por completo de los pecadores, los
cristianos 'tendriamos que salimos del mundo'? ;Por qué no acomodarnos
un poco a las condicidones impuestas por nuestra cultura?" (Foulkes

1989:41)

Es evidente que la herejia conformista y proimperialista habia crecido mas
en Tiatira que en las congregaciones antes mencionadas, en parte gracias a la
autoridad "carismatica" de esta falsa profetisa. Esa situacion ya llevaba tiempo.
Aparentemente Juan mismo habia pronunciado un juicio profético contra
"Jezabel" pero ella no mostro disposiciéon alguna de arrepentirse. Ahora la
congregacion estd dividida entre los seguidores de Jezabel (sus amantes e
hijos) y "el resto de los que estan en Tiatira, es decir, a ustedes que no siguen
esa ensefianza ni han aprendido los mal llamados 'profundos secretos de
Satanas"™ (2:24). A este remanente fiel el Sefior solo les ordena: "retengan con
firmeza lo que ya tienen", absteniéndose de toda practica idolatrica, cueste lo
que cueste, "hasta que yo venga" (2:25).

La gravedad de esta amenaza teoldgico-ética e ideoldgica en Tiatira puede
medirse por la severisima advertencia que Cristo dirige a Jezabel y su gente:



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LASIGLESIAS (2:1-3:22)117

"La voy a postrar en un lecho de dolor, y a los que cometen adulterio con ella
los haré sufrir terriblemente, a menos que se arrepientan de lo que aprendieron
de ella. A los hijos de esa mujer los heriré de muerte." A Jezabel, que habia
echado a sus amantes en la cama con ella®’, ahora Dios va a echarla bailé) en
cama de enfermedad.”® A los amantes de Jezabel el Sefior los arrojard a una
gran tribulacion, aunque les dara la oportunidad de arrepentirse de los pecados
de Jezabel. A los hijos de ella, en cambio, Dios les dard una muerte tragica,
probablemente por pestilencia (quizda una alusién a la muerte de los
primogénitos de los egipcios). Si de hecho el pasaje pretende distinguir entre
los dos grupos, los amantes aqui serian los que no habian pasado de un "affair"
con esta herejia (lo que llamariamos "simpatizantes" de su doctrina) y que
participaban en las practicas paganas que convenian para sus intereses. Los
hijos podrian entenderse como los que eran "carne y hueso" con ella, discipulos
hasta las ultimas consecuencias, que se dedicaban a promover sus nefastas
ensefianzas dentro de la congregacion.’

En este castigo a Jezabel y su gente todas las iglesias veran que Cristo es
"el que escudrifia la mente y el corazon", y que tratara a cada uno "de acuerdo
con sus obras". Como hemos sefialado arriba, éstas son dos prerrogativas de
Dios mismo que aqui se le atribuyen a Cristo. Aparentemente la influencia de
"Jezabel" se habia extendido mucho mas alld de Tiatira, ya que su castigo serd
una leccioén para todas las iglesias.

La frase "profundos secretos de Satanas" podria ser una variante irénica de
un reclamo nicolaita de conocer "las profundidades {ta bathea) de Dios". Més
adelante la pretension de manejar "las profundidades"” {ta bathé, supuestamente
de Dios; cf. 1 Co 2:10) caracterizara a los movimientos gndsticos. Juan insiste,
en cambio, que esos secretos esotéricos no son de Dios sino de Satanas. Por
otra parte, la frase parece ser la cita exacta de la ensefiaza de Jezabel: "lo que
ellos llaman las profundidades de Satanas" (RVR). En ese caso el grupo se
jactaba de conocer secretos satdnicos y animaba a los iluminados a ir hasta el
fondo del mal para desafiar al diablo y probar la plenitud de la gracia y la
revelacion divina en ellos. Concretamente, podrian participar plenamente en

Ramsay (1904:352) y otros ven aqui un contraste con el sofa de banquetes (kliné) y no con la
cama de adulterio. Una inscripcion de Tiatira indica que se veia incorrecto que una mujer se sentara
a comer publicamente con los hombres (Blaiklock, Zond V:744). Es mas probable que el contraste
sea con la fornicacion espiritual de Jezabel y sus amantes. Si el grupo hubiera cometido actos
sexuales inmorales, en sentido literal, es casi imposible que Jezabel habria alcanzado tanta
aceptacion entre las iglesias o que Cristo habria elogiado tanto a esta congregacion (2:19). Ver
arriba, n. 6.

33 "Arrojar en cama" (RVR) es un hebraismo que significa postrar en cama de enfermedad (Charles
1920:71s.). Aune (1997:205) cita un amuleto de la Geniza de Cairo en el mismo sentido.

% Lareferencia a "hijos" parece ser una alusién a "los hijos de los profetas" del Antiguo Testamento.
Jezabel mataba a los hijos de los profetas (1 R 18:4, 13), pero ahora los "hijos" de ella moririan
como ocurrié con los profetas de Baal en manos de Elias (1 R 18:40).



" APOCALIPSIS

LI sociedad pagana aun siendo ésta satanica, ya que su bautismo los
protegeria.”

A los vencedores el Sefior se les extiende una doble promesa. En primer
lugar, "al que salga vencedor y cumpla mi voluntad hasta el fin le daré
autoridad sobre las naciones —asi como yo la he recibido de mi Padre—".
Juan entiende, al igual que Pablo, que Cristo ha vencido y ya reina sobre el
mundo (1 Co 15:25). Ademads, Cristo promete compartir con los fieles esa
autoridad sobre las naciones. En los Evangelios Jesus habia hecho una promesa
similar a sus apostoles, porque habian permanecido con ¢l en sus pruebas: "en
la renovacion de todas las cosas, cuando el Hijo del hombre se siente en su
trono glorioso, ustedes que me han seguido se sentardn también en doce tronos
para gobernar a las doce tribus de Israel" (Mt 19:28)."" Lucas 22:29 amplia esta
promesa con las palabras: "Yo mismo les concedo un reino, asi como mi Padre
me lo concedié a mi". Pablo, hablando precisamente de litigios ante las
autoridades judiciales del Imperio Romano, pregunta a los corintios: "Acaso
no saben que los creyentes juzgaran al mundo?" (1 Co 6:2).

Juan amplia aqui la ensefianza de su prologo: Jesucristo es ya el soberano
de los reyes de la tierra (1:5) y comparte ese poder real con nosotros (1:6;
5:10). En 12:5 y 19:15 el Apocalipsis reitera este poder real de Cristo, con la
misma alusién al Salmo 2:9. La conclusién de la séptima carta (a Laodicea)
afirma en palabras similares la participacion de los fieles en el Reino de Cristo
(3:21), y el capitulo 20 anuncia que los martires reinaran y juzgaran con el
Sefior por mil afios (20:2, 6). Dentro del contexto del libro, es inconcebible que
todas estas expresiones no se tomaran como una desautorizacion del poder
politico del Imperio Romano y la postulacion del Reino de Dios como sistema
alternativo. Los que resisten valientemente a la idolatria imperial, negandose
aun a pertenecer a los gremios, compartiran con Cristo todo poder en el futuro.

El agregado "las gobernara con pufio de hierro; las hard pedazos como a
vasijas de barro" viene obviamente con la alusién al Salmo 2:8-9.°7 En su
contexto el salmo se referia a la entronizacién del rey y su triunfo decisivo
sobre todos los rivales y enemigos que solian presentarse al inicio de un
reinado. Es obviamente lenguaje simboélico con algo de hipérbole oriental. No
debe malentenderse en el sentido de un futuro reino dictatorial de Jesus. Bien
interpretada, la frase no describe el estilo de gobierno de Cristo sino su segura
y aplastante victoria sobre las fuerzas del mal, estableciendo asi para siempre
su reinado.

33 Caird (1966:45). Esto parece ser una ensefianza pregnéstica. Un siglo después los ofitas
(adoradores de la serpiente, simbolo de sabiduria) promulgarian una doctrina similar.

En el pensamiento hebreo, tanto "juzgar" como "pastorear" pueden ser sindénimos de "gobernar";
cf. los "jueces y liberadores" que gobernaban a Israel antes de la monarquia (Jue 2:16).
" Segun la vocalizacion que se le ponga, el verbo del Sal 2:9 puede significar tanto "romper" como
"pastorear" (Aune 1997:210).



EL HIJO DE HOMBRE MAMDA MENSAJES A LAS IGLESIAS (2:1-3:22) 123

La LXX hace otra lectura del verbo "quebrantaras" en Salmo 8:9 y lo
traduce como "pastorearas" (poinmanei), lo cual aparece también aqui (2:27a
gr). De hecho, ese verbo griego muchas veces significaba "gobernar, regir", y
R. H. Charles (1920 1:75) sostuvo que para Juan tenia también el sentido de
"devastar, destrozar". El contexto de nuestro pasaje muestra que el autor estd
pensando en la destruccion final del sistema inicuo encarnado en el Imperio
Romano. La frase expresa el juicio divino sobre la bestia y sus aliados. En ese
juicio participaran también los fieles.

Para los creyentes de Tiatira, seducidos por la voz de Jezabel y tentados a
participar al menos en los gremios, el mensaje seria claro. Tanto Jezabel como
el Imperio son mentirosos y estan al servicio de Satanas. El sistema que tanto
les atrae esta destinado a una destruccion total. Los que son fieles a Cristo y no
contemporizan con Césarjuzgaran y reinardn con su Sefior.

Al vencedor Cristo le extiende una segunda promesa: "También le daré la
estrella de la mafiana" (2:28). Es dificil precisar el sentido de esta frase como
también explicar la razén de su presencia en la carta. Farrer brinda una
explicacion bastante convincente (1964:76), seguida también por Ford
(1975:407), Mounce (1977:107) y otros. Explica la combinacion de las dos
promesas por una caracteristica importante de estas cartas: la de avanzar por
asociacion mental de palabras e ideas. En este caso la mente del autor habria
pasado de la "vara" del Salmo 2:9 a una expresion parecida en la profecia de
Balaam en Numeros 24:17: "Una estrella saldrd de Jacob; un rey surgird en
Israel". Ademas del concepto comun de "cetro", este pasaje vendria a colacion
tanto por ser otra de las mas importantes promesas de la dinastia davidica, igual
que el Salmo 2, como también por la asociaciéon con Balaam (central a la carta
a Pérgamo).”®

Por otra parte, en 22:16 Juan identifica a Jesis como "la raiz y la
descendencia de David, la brillante estrella de la manana" (cf. 2 P 1:19; Le
1:78s. BJ). Como estrella matutina, en medio de la noche oscura, Cristo es
sefial del "amanecer de la claridad eterna", segin la expresion de J. A. Bengel
en su comentario del Apocalpisis (1740). "Donde su luz brilla, es siempre
mafiana."

A partir de esta carta la exhortacion a escuchar ("El que tenga oidos, que
oiga lo que el Espiritu dice a las iglesias") pasa a ocupar la posicion final en la
carta, después de la promesa al vencedor. Farrer (1964:78) ha seflalado que
esta transposicion logra una simetria de quiasmo* entre el final de la carta a
Tiatira y el inicio de la epistola siguiente. Una termina con la estrella, el

8 Segun Lilje (1957:87), Venus, como también el sol naciente, eran simbolos de dominio mundial.
Tales conceptos parecen subyacer el relato de los magos (Mt 2:2). En Babilonia, Ishtar como estrella
vespertina representaba la muerte, y como estrella matutina, la resurreccion; cf. Dn 12:3; 1 En
104.2; 2 Bar 51.10; 4 Esd 7.97 (Rist 1957 X11:390). Cf. Aune (1997:212s.).



1:2A APOCALIPSIS

Espiritu y las iglesias (2:28-29), mientras que la siguiente comienza con la
iglesia, el espiritu y las estrellas (3:1).

Mas importante parece ser el cambio de énfasis pastoral que introduce esta
transposicion. Mientras las tres primeras cartas terminaron con la nota
esperanzadora de las promesas, las cuatro finales (y especialmente la ultima de
todas, a Laodicea) terminaran con la advertencia solemne de no dar oidos
sordos a la voz del Seifior.

CUANDO "BUSINESS IS BUSINESS"SIGNIFICA IDOLATRIA

La congregacion de Tiatira se encontraba ante un poderoso duo
amenazante: el interés econdémico secundado por la falsa profecia. Quiza
nada descubre mas jncriminadoramente las idolatrias veladas del corazén
que las actitudes econdémicas de los cristianos y las instituciones religiosas.
Todos llevamos la billetera y la cuenta bancaria muy cerca del corazon. El
pecado mas extendido y menos reconocido en la Iglesia hoy es la "avaricia,
la cual es idolatria" (Col 3:5).

William Barclay (1957:71 s.) ha comentado que "la situacion en Tiatira es
curiosamente moderna". La tentacion idolatrica de los gremios industriales
y comerciales de Tiatira, por ejemplo, puede verse hoy en las camaras de
comercio que han engendrado los escuadrones de la muerte en varios paises,
o en sindicatos corruptos y violentos en otros casos. Lo "normal" es poner el
interés econdémico por encima de la voluntad del Sefior, "el Reino de Dios
y su justicia".

Hay muchas maneras de "fornicar" con el sistema idolatrico, sacrificando
la fidelidad al Sefior sobre el altar del beneficio material. En muchos paises,
la unica manera de sobrevivir es sobornar a las autoridades corruptas,
muchas veces los mismos militares que masacran al pueblo. En El Salvador,
bajo el gobierno "democristiano" de Napoleon Duarte, un evangélico que no
estaba dispuesto a ser participe de tal juego se deshizo de su negocio en vez
de negar al Nombre. Como cristiano, no estaba dispuesto a "fornicar" con el
sistema corrupto e injusto.

Otras veces el "sacrificio" que pide el sistema econdmico es sexual, en
sentido literal. Es conocido que muchas de las mas grandes empresas ofrecen
"servicios sexuales" en diferentes formas para sus grandes clientes. En
muchas industrias y oficinas, el mismo sistema prevalece en escala menor.
Mas de una creyente fiel ha sacrificado posibilidades de promociones y
mejores sueldos porque se ha negado a ofrecer "favores sexuales" al gerente
o a su superior inmediato. Otras hacen pequefias concesiones (como era
comer cosas sacrificadas), dejandose manosear o tolerando el acoso sexual
sin mostrar su protesta. Igualmente en muchas universidades y colegios, las



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LASIGLESIAS (2:1-3:22)117

alumnas (y hasta alumnos) son seducidas por sus profesores. Si no ceden,
saben que podrian perder el curso.

El mismo sistema de "cosas ofrecidas a idolos" y "fornicacién" (tanto
sexual como ideoldgica) predomina hoy en muchos de nuestros paises, y
obliga a los creyentes a hacer opciones muy dificiles. Algunos "nicolaitas" se
arreglan de una u otra manera con tal de no perjudicar sus intereses
econdémicos. Otros, dispuestos a perder todo si es necesario, rechazan tal
idolatria y como Antipas confiesan el Nombre hasta las ultimas
consecuencias.

jCUIDADO CON LAS FALSAS PROFECIAS!

El conflicto en Tiatira era una confrontacion de profetas: Juan de Patmos,
que escribe directamente en nombre del Sefior (jcosa atrevida!), y Jezabel,
que también pretende hablar una palabra de autoridad divina. En la carta a
Pérgamo la alusion a Balaam (2:14) se ubica también en el terreno del
profetismo antiguo.99

En nuestra época hemos presenciado un renacer de los dones
carismaticos, muy especialmente en América Latina. Gracias a Dios por eso,
pero velemos para que el Espiritu nos oriente también hacia el buen uso de
estos dones con el proposito de la sana edificacion del cuerpo de Cristo.
Especificamente, han florecido profecias, aunque no siempre se conforman
a las Escrituras y a veces caen en flagrante contradiccion con la Palabra.

(Qué pensar, por ejemplo, cuando un pastor costarricense cae en
adulterio pero asegura que fue por 6rdenes proféticas del Espiritu Santo, y
funda una nueva denominacion sobre la base del amor libre carismatico?
(Podria el Espiritu Santo de las Escrituras estar inspirando tales "revelaciones"
de libertinaje sexual? ;O qué pensar cuando otra denominacion, por cierto
muy numerosa y pujante, recibe profecias de que sé6lo ellos son "la esposa
del Cordero" y los demas evangélicos sdlo son simples "acompafantes de la
novia"? La misma denominacidn recibid otra profecia de que al morir Jesus,
su deidad lo abandond (antigua herejia gndstica) y su cuerpo se puso negro
(mezcla de racismo y version protestante de los muchos cristos negros
catélicos). Podrian multiplicarse los casos de profecias dudosas en las
iglesias evangélicas latinoamericanas.

Pablo reconoce el valor del don de la profecia pero da instrucciones para
su buen uso (1 Co 14:29ss.): el que esta profetizando ceda la palabra a otro
que reciba una revelacion, y que hablen dos o tres "y que los demas

% Sobre el profetismo ver Alonso Schokel (19801:2-89); NIDOTTIV: 1067-1078; Coenen 111:413-
420; Floristan 1983:830-840; von Rad 197311. Sobre falsa profecia, NIDOTTW: 1076-1078; Alonso
Schokel 1:49-56; Floristan 836. Sobre "La profecia hoy", Floristan 839s.



! APOCALIPSIS

examinen con cuidado lo dicho". A diferencia de la palabra profética
inspirada, la profecia congregacional es falible y debe ser evaluada
criticamente por toda la comunidad. En nuestros dias abundan por todos
lados las pretendidas profecias, pero muchas veces brilla por su ausencia el
don de discernimiento entre profecias falsas y profecias que vienen de Dios.

Practicamente desde sus inicios el profetismo biblico se confront6 con su
contraparte de la profecia falsa.' Y ésta muchas veces convencia mas y con
mayor facilidad a Israel. El profeta verdadero solia ir contra la corriente y
contra el consenso de la opinion publica. Cuestionaba lo que los demas
daban por sentado y estaba en medio del pueblo como su conciencia
intranquila, un "examinador" de su vida (von Rad 1973:103). Por eso los
profetas vivian en luchas continuas, rechazados por el pueblo, y a menudo
morian violentamente (Mt 23:31, 35, 37).

En cambio, el falso profeta decia al pueblo lo que ellos querian escuchar
y no lo que Dios le mandaba decir. La falsa profecia se acomoda,
tranquiliza. En las palabras elocuentes de Luis Alonso Schokel: "El falso
profeta no proclama Ja voluntad del Seflor en términos apropiados al
momento histoérico. Anuncia los consabidos dogmas, a menudo falsificados,
de un dios bonachoén ... propenso a faciles misericordias" (1980:55).

Gonzalez Ruiz describe el "dios" de la falsa profecia hoy como "un Dios
vergonzante, que mendiga su insercion en la modernidad y para ello tiene
que demostrar su 'utilidad". En cambio, el verdadero Dios es "un Dios
gratuito y prejudicial, un Dios que puede presentarse como 'escandalo' y
como 'estulticia' a la vez (1 Co 1:23)" (en Floristan 1983:839).

El profeta verdadero y el profeta falso afirman con igual confianza que
proclaman !a Palabra del Sefior. Oudenrijn seflala acertadamente que no
puede haber "pruebas" externas para discernir al profeta verdadero (citado
por Alonso Schokel 1980:55). Ellas no valen nada si la doctrina del profeta
es falsa (Dt 13:1-3). La mayor parte de los cumplimientos venian después de
la muerte del profeta y sus oyentes. A corto plazo, si la profecia no se
cumplia, el profeta era falso, pero el cumplimiento no garantizaba
necesariamente que era un profeta verdadero (13:2). El criterio definitivo es
mas bien la analogia fidei que examina al profeta por su fidelidad a la
Palabra de Dios ya conocida.'”!

En unos parrafos muy hermosos Gonzalez Ruiz dice que el profeta
verdadero tiene que ser "un hombre de Dios" y de oracion, pero también
debe escudrifiar las seflales del tiempo (Floristan 1983:839). El verdadero

O Dt 13:1ss.; 18:15ss.; Jer 14:14; 27:15; 9:9, 21; Is 28:10-15.
I Es, en efecto, lo mismo que ordena Pablo en 1 Co 14, y lo que expusieron los reformadores bajo
el tema "el Espiritu y la Palabra".



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS (2:1-3:22)117

profeta se caracteriza por su comportamiento a favor de "aquellos ciegos,
cojos, mudos y pobres a los que va siempre dirigido el auténtico oraculo
profético". El verdadero profeta profetiza en funcién del Reino de Dios y su
justicia, no de otros intereses. En contraste, algunos dicen: "Sefior, sefior...
hemos profetizado en tu nombre", pero ¢l los despedird con un severo
"jaléjense de mi, hacedores de maldad!" (Mt 7:21 -23).

Hoy, dentro del seno de la Iglesia, "profetizan"” mas de un Balaam y una
Jezabel. Sus profecias agradan a todos y no hieren a nadie. Como Jezabel
decia: "Yahvé si, pero Baal también", éstos dicen: "Cristo si, pero Mamoén
también". Frente a Jezabel, un Elias decia: "Yahvé o Baal, uno o el otro
porque no se puede servir a ambos". Hoy la voz de Elias nos llama desde el
monte Carmelo a definir sin ambages nuestros compromisos y no seguir a las
voces seductoras de la falsa profecia.

e. Cristo habla a la congregacion de Sardis:

Una iglesia famosa, pero muerta (3:1-6)

""Escribe al angel de la iglesia de Sardis:

Esto dice ei que tiene los siete espiritus de Dios y las siete
estrellas: Conozco tus obras; tienes fama de estar vivo, pero en
realidad estids muerto. “Despierta! Reaviva lo que ain es
rescatable, pues no he encontrado que tus obras sean perfectas
delante de mi Dios. "Asi que recuerda lo que has recibido y oido;
obedécelo y arrepiéntete. Si no te mantienes despierto, cuando
menos lo esperes caeré sobre ti como un ladron.

""sin embargo, tienes en Sardis a unos cuantos que no se han
manchado la ropa. Ellos, por ser dignos, andarin conmigo vestidos
de blanco. *E1 que salga vencedor se vestira de blanco. Jamas
borraré su nombre del libro de la vida, sino que reconoceré su
nombre delante de mi Padre y delante de sus angeles.'""El que
tenga oidos, que oiga lo que el Espiritu dice a las iglesias.

Sardis era una ciudad muy antigua, fundada unos mil doscientos afos antes
de Cristo. Homero cantd sus antiguas glorias. Su situacion estratégica en el
cruce de cinco rutas comerciales y como terminal occidental del Gran Camino
Real que llegaba desde Susa le proporcionaba grandes ventajas econdmicas.
Por otra parte, en la época de la formacion de las ciudades griegas de Asia era
tal el poderio econémico de Sardis, que otras ciudades se fundaron sobre los
rios que posibilitaban una facil comunicacioén fluvial y terrestre con esa
megapolis de la época (cf. Eva Matthews Sanford, 1938:125).

Sardis fue la capital del reino lidio y alcanzd su apogeo en tiempos de
Creso (560 a.C.), cuyo nombre era sindénimo de riqueza. Excavaciones



125APOCALIPSIS

arqueologicas han descubierto muchasjoyas muy lujosas que dan un indice de
su opulencia. En la época persa fue la ciudad més grande de la region, famosa
por su comercio en textiles de lana. Después paso tres siglos en casi total
insignificancia, y el surgimiento de Pérgamo le quité su liderazgo regional.
Bajo Roma recuper6 su holgada posicién econémica pero nunca su preeminencia
politica ni sus antiguas glorias. Sin embargo, afioraba su grandeza perdida como
"la primera metrépolis de Asia", segin rezaban sus monedas.

Otro distintivo geografico de Sardis era sy escarpada acropolis que se
alzaba casi perpendicularmente hasta unos cuatrocientos metros por encima de
la sabana aluvial del rio Hermo. En aspectos de seguridad, podriamos
compararla con la Machu Picchu de los incas peruanos. Pero las dos ventajas
geograficas de Sardis eran también su constante tentacion. Parece que la
riqueza facil y la ilusién de invencibilidad militar producian en ellos una falsa
confianza y un cierto letargo. Su gente tenia fama de liviana y lujuriosa.

Como en las demds cartas, Jesus se presenta aqui con atributos derivados
del primer capitulo (1:4, 16, 20). En primer lugar, es "el que tiene los siete
espiritus de Dios" (3:1). Cristo se dirige a la congregacién de Sardis como
portador de la plenitud de poder del espiritu vivificante, Gnica esperanza para
una comunidad muerta, por mucho que ella ostente la etiqueta de estar viva.
Los siete espiritus que segiin 1:4 estan ante el trono de Dios Padre estan a la
vez en la mano derecha del Hijo (3:1, por analogia con las estrellas), y son
como los ojos de su cabeza (5:6). Este es otro ejemplo de la manera en que el
Apocalipsis asimila la figura de Cristo a la de Dios Padre (Rist 1957 XI1:391).
En el judaismo tardio las dos funciones mas importantes del Espiritu eran la de
inspirar mensajes proféticos (cf. 3:6) y la de avivar a los muertos (cf. 3:1;
Beasley-Murray 1974:94-95).

En segundo lugar, Cristo se presenta como "el que tiene ... las siete
estrellas" (3:1), las mismas congregaciones en la trascendencia de su posicion
en Cristo (cf. 1:16). El es Sefior de las iglesias: tiene las estrellas en su mano
y anda en medio de los candeleros (2:1).

Jests inicia su mensaje con un rapidisimo reconocimiento de la fama de
esta iglesia: "Conozco tus obras: tienes fama de estar vivo, pero en realidad
estds muerto" (3:1). Algunos conjeturan que esta frase hace un juego de
palabras con el nombre de su supuesto obispo, Z6simo ("el que vive") (Bartina
1967:659; Salguero (1960:356). Mas que tales especulaciones, debemos ver
una referencia a la "buena prensa" y gran popularidad de esta congregacion.
Stott infiere del adjetivo que la congregacion de Sardis era grande, respetable
y de moda, bien llevada y sin polémicas, admirada por su aparente vitalidad
(Stott 1952:84).

Pero el Sefior no permite que la "opinion publica" desvirtiie su penetrante
diagnodstico critico de la realidad. Por primera vez en estas cartas, Cristo
procede directamente, sin predmbulos, a una severa censura de la



El HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS (2:1-3:22)117

congregacion. El griego de esta introduccion se estructura en tres frases
sencillas y directas:

Conozco tus obras:

nombre tienes de que vives,

ly muerto estas!

El efecto "staccato" agudiza la severidad de la condena. Este contraste entre
nombre y realidad, junto con el tema muerte/vida, marcara la pauta en toda esta
carta.

La condicién de esta iglesia se diagnostica bajo tres sintomas mortales. En
primer lugar, estd dormida y no vigila, sin duda por confiar en su buena fama
de "iglesia viva". Pero a pesar de la buena imagen que ellos tenian, Cristo tiene
que llamarlos a despertarse y a rescatar lo que estaba moribundo entre ellos, ya
que ni siquiera se llegaban a dar cuenta de su estado agénico (3:2).'"? En
segundo lugar, los caracteriza una banal mediocridad espiritual. Es como si
Cristo dijera: "tu no llevas a feliz término ante mi Dios nada de lo que haces"
(3:2). Dejan todo a medio hacer; no llevan nada hasta las ultimas
consecuencias. En tercer término, la mayoria de ellos han manchado sus ropas
(3:4), probablemente en componendas con el culto al emperador (que florecia
en Sardis) o a Cibele.

La mediocridad blandengue de ellos y su cobarde indefinicion ante la
idolatria explican que en esta carta no aparece el menor indicio de oposicion,
ni por parte de la sinagoga ni por parte del Imperio. La congregacion de Sardis
era, en frase de G. B. Caird, "el modelo perfecto de cristianismo inofensivo...
demasiado inocua para que se la persiguiera".'” Beasley-Murray (1974:95) la
califica como "la encarnaciéon de la mediocridad". ;Cudntas congregaciones
hoy, aunque aparentemente muy vivas, tendrian que verse retratadas en este
espejo de la realidad que les pone su Sefior?

Cristo llama al 4ngel de la iglesia de Sardis a despertarse: "jDespierta!l
Si no te mantienes despierto, cuando menos lo esperes caeré sobre ti como un
ladrén" (3:2s.). Este llamado a "ponerse vigilante" (ginou grégorori) tendria
que impactar fuertemente a los cristianos de Sardis, pues la historia de su
ciudad testimoniaba que dos veces su poderosa citadela, aparentemente
invencible, fue tomada precisamente por la irresponsable falta de vigilancia de
sus defensores.

Sardis parecia ser una ciudad inexpugnable, clavada encima de una
escarpada casi perpendicular, defendida también por un triple muro que aun

1% Algunos traducen "los que estan por morir", tomando el neutro plural de personas (Aune
1997:216,219).

1% Caird (1966:48). La cita entera parece captar bien la condicién de Sardis: "Ni la controversia ni
la persecucion habia perturbado la prosperidad superficial de esta congregacion. Conformandose
con su propia mediocridad, carente tanto del entusiasmo suficiente para abrigar una herejia como
de la profundidad de conviccion como para provocar intolerancia, era demasiado inocua para que
se la persiguiera."



127
APOCALIPSIS

existe (Pfeiffer 1966:497). Pero precisamente por confiar en esas defensas tan
seguras, dos veces cayd por sorpresa, sin siquiera luchar por repeler a los
invasores. Cuando Ciro tom6 Sardis de noche (549 a.C.), sus soldados
encontraron al rey Creso tranquilo en su palacio, lleno de confianza porque en
el pasado muchos otros atacantes habian fracasado siempre en sus intentos de
tomar las supuestamente impenetrables defensas. Tres siglos después, Antioco
el Grande comision6 a Lagoras con quince soldados mas a subir el peién
secretamente y abrir desde adentro las puertas de la citadela para tomarla del
confiado Aqueo (216 a.C.).

Herodoto relata que el sabio griego Solon habia visitado Sardis y advirtid
a Creso del peligro de su excesiva confianza, ya que nadie debe considerarse
feliz hasta que llegue el fin de su vida (Hist 1.32). Muy preocupado, Creso
consulto al oraculo délfico que le vaticind "que si movia sus tropas contra los
persas acabaria con un gran imperio" (1.53). Creso jamas imagind que
destruiria al suyo propio. Al darse cuenta cuando los hechos le salieron
totalmente adversos se refugid en su fortaleza en Sardis, siempre confiado de
estar totalmente seguro en esa cindadela que jamas habia caido ante ningln
atacante. Nada pudo penetrar las fortificaciones psicologicas de la presumida
confianza de Creso y la ilusoria tranquilidad de Sardis.

Herodoto prosigue a contar la sensacional toma de Sardis por las tropas de
Ciro:

A los catorce dias de sitio Ciro mandd publicar en todo el ejército ... que
el que escalase las murallas seria largamente premiado ... Solamente un
soldado de Mardis, llamado Hieroeades, se animé a subir por cierta parle
de la cindadela, que se hallaba sin guardia en atencion a que, siendo muy
escaparado aquel sitio, se consideraba como inexpugnable ... Durante el
asedio, viendo Hieroeades que un soldado lidio bajaba por aquel paraje a
recoger un morrion que se le habia caido y volvia a subir, reflexion6 sobre
este hecho, y se atrevi6 al dia siguiente a comenzar por alli el asalto, siendo
el primero que subio a la muralla (1.84).

Este soldado que si estaba despabilado condujo a un fuerte contingente de
atacantes a subir sigilosamente por ese mismo risco que la erosion habia
producido en la formacion rocosa, proceso de debilitamiento de la acrdpolis al
que Creso no habia dado importancia. Llegando a la cumbre los soldados
persas sorprendieron a los dormidos lidios y tomaron rapidamente la plaza.
Creso cay0 preso y la ciudad fue saqueada, todo por no ser vigilantes.'**

'% Esta version de Herodoto no encuentra confirmacion en otros autores antiguos, que relatan la
conquista de otra manera. Pero el elemento comun en las distintas versiones es el exceso de
confianza y la falta de vigilancia.



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS (2:1-3:22) 131

Con el recuerdo de que los somnolientos defensores de Sardis fueron
sorpendidos de noche una y otra vez, Cristo advierte a la congregacion (o mas
estrictamente, al "angel") que "si no te mantienes despierto, cuando menos lo
esperes caeré sobre ti como un ladron" (3:3). La analogia del ladron suele
usarse en el Nuevo Testamento para expresar dramaticamente lo sorpresivo del
retorno de Cristo (la parusia).'” Sin embargo aqui la venida es condicional,
como también en las amonestaciones a Efeso (2:5) y a Pérgamo (2:16), pues
su cumplimiento depende de la respuesta de los amonestados. El retorno
definitivo de Cristo en gloria y poder no dependera de si los de Efeso o
Pérgamo o Sardis se arrepienten o no. Aqui el Sefior les "advierte mas bien de
una visita historica de Jesus a estas congregaciones en un futuro préoximo para
ejercer sobre ellos el juicio divino. Y para tales visitas el Juez no manda
preaviso.'"

Aunque la apostasia de Sardis era generalizada, existia una minoria fiel:
"Sin embargo, tienes en Sardis a unos cuantos que no se han manchado la ropa"
(3:4). Aqui vemos el deterioro progresivo que hemos observado desde Efeso
(que expulsé enérgicamente el nicolaitismo), pasando por Pérgamo y Tiatira
(donde la herejia era minoritaria, especialmente en Pérgamo), hasta Sardis
(donde son "unos cuantos" los que siguen fieles, 3:4). El verbo mohino se
usaba especialmente para referirse a la impureza sexual o, en sentido extendido
para el Apocalipsis, la idolatria (cf. 14:4; I Co 8:7; 2 Co 7:1).'"7

Sin duda los cristianos de Sardis entendian lo que Juan queria decir con
"manchar la ropa", como probablemente también las demas congregaciones al
escuchar en su propia asamblea la lectura de esta carta. Aunque el texto no lo
especifica, podemos suponer sin mucho riesgo de equivocarnos que se refiere
a la misma herejia de los nicolaitas. Los cristianos se manchaban al
acomodarse al ambiente socio-ideoldgico que los rodeaba, y especificamente
al culto imperial.'® La mayoria habia optado por la linea de menor resistencia
ante el paganismo del mundo circundante. El conformismo y el entreguismo
habian contaminado su vida y su testimonio.

"% Mt 24:43-44; Le 12:39-40; 1 Ts 5:2-4; 2 P 3:10.

1% Caird (1966:49). A la vez Juan, como Jesus también (Me 13), ve en los juicios intrahistoricos
una manifestacion y un anticipo deljuicio final. En el Nuevo Testamento, lo tltimo y lo penualtimo
son inseparables.

7 Cf. Beasley-Murray en NCB, ad loe, moliné ver Kittel, 1V:736-7: molusmés en 2 Co 7:1
significa "la contaminacién moral que trae el estar compartiendo estilos paganos de vida"; Coenen
etal (1971/1980) 11:447-453 ("limpio"). Ver también Zac 3:3-5.

1%8Gonzalez Ruiz (1987:159) relaciona esta frase con los amémoi de 14:5 como referencia a los
cristianos que se han negado a pactar con la idolatria, especialmente el culto imperial. El tiempo
aoristo del verbo emolunan en 3:4 podria referirse a una ocasion especifica en que otros
contemporizaron con el culto imperial.



129 APOCALIPSIS

Entre los paganos se consideraba un grave sacrilegio presentarse al culto
divino con ropas sucias.'” En Zacarias 3:3-5, un angel manda quitarle las
vestiduras viles al sumo sacerdote Josué¢ y ponerle "ropas de gala" y "mitra
limpia" para que sea digno de ministrar ante Dios. Nosotros también somos
reyes y sacerdotes, y debemos vestir ropa limpia para la liturgia de nuestra vida
ante la presencia de Dios.

La referencia aqui a vestiduras manchadas podria relacionarse con la fama
de Sardis por su industria textil y por la inmoralidad y la lujuria, especialmente
en las orgias callejeras del culto a Cibele. Por otra parte los judios comparaban
frecuentemente el cardcter moral con las vestiduras limpias. Una bella paradbola
de R. Jicchaq (c. 300) ilustra el tema:

La seflora de un mensajero real se adornaba cuidadosamente cada dia. Sus
vecinas le decian: "Tu hombre no estd aqui, (para quién estas adornandote
tanto?" Pero ella les contesté: "Mi esposo es marinero, y en cualquier
momento que el viento le favorezca, ¢l aparecera de repente y estara ante
mi; ;jno es mejor que me encuentre bellay no fea?" Asi tengan sus ropas
blancas en todo tiempo (Ec 9:8), i.e. puras de pecado, y no falte aceite
sobre tu cabeza (Fx 9:8), o sea, cumplimiento de la ley y buenas obras
(StrB 111:794).

Una parabola de Sabaf 152" cuenta que un rey repartio trajes reales entre
sus servidores. Los prudentes guardaron esos vestidos limpios en un cofre; los
insensatos fueron al trabajo con los trajes reales. Cuando el rey pidid sus
vestidos, dijo de los prudentes: "Que mis vestidos se pongan en el tesoro [R.
Rasi comenta: bajo el trono de gloria] y que éstos se vayan en paz a sus casas".
De los insensatos dijo el rey: "Que manden a los lavanderas mis vestidos y que
¢ésos sean arrojados en la carcel" (R. Rasi comenta: la lavanderia es la gehena,
la carcel son las tinieblas de afuera).''’

A este remanente fiel que no habia manchado su vida con el conformismo
y el entreguismo de los demds el Sefior le hace una promesa especial: "Ellos,
por ser dignos, andaran vestidos de blanco" (3:4). Este es el Gnico caso en que
el Sefior pone la promesa antes de la formula del vencedor; después de la
formula repite una promesa casi idéntica. Probablemente ambas son
escatologicas*, pero el hecho de anteponerse al premio a los martires
("vencedores") aclara que la promesa de victoria eterna no es sélo para los que

1% Bartina (1967:659); Ford (1975:409). Aune (1997:222) citaa 1 ApStg 28.16s.: "caminabas en
lodo y tus vestidos no se mancharon". Cf. Mt22:11: se expulsa al hombre que se presento a la boda
sin estar vestido apropiadamente.

0 de la Maisonnueve 1985: 26-27. R Jochanan (m. 279) decia: "Cuando me muera, vistanme con
una ropa que no sea ni blanca ni negra; si me levanto entre los justos, no tendré que avergonzarme
(porque mi ropa no es negra) y si me levanto entre los malhechores, no tendré que avergonzarme
(porque mi ropa no es blanca)", StrB 111:795. Shabat, cf. Ford 409: Shabbath 152-153.



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS (2:1-3:22) 133

entregan su vida por Cristo. Todos los fieles, igual que los martires, "son
dignos". Cada creyente que se viste aqui y ahora con las vestiduras blancas del
caracter cristiano y la fidelidad constante a su Sefior, sea 0 no martir, se pondra
las ropas luminosas de gloria en el dia de su venida. Los que andan fielmente
con el Sefior ahora, andaran con ¢l vestidos de blanco y el Cordero los guiara
a fuente de aguas de vida (7:9, 17).

Blanco era el color del dia de la victoria, el color designado para las
procesiones triunfales de los emperadores. De la misma manera los fieles
formaran el séquito de Jesucristo en su marcha triunfal. En el Apocalipsis el
color blanco se atribuye a Cristo (1:14: su cabello), los angeles (15:6) y los
elegidos (19:14). A la semejanza de su Sefior (1:16), losjustos resplandeceran
como el sol en la resurreccion (Mt 13:43; Sal 104:2; Fil 3:21). En la
transfiguracion de Cristo, "su ropa se volvio de un blanco resplandeciente
como nadie en el mundo podria blanquearla" (Me 9:3)."" En una ciudad de
tintoreros, la figura de una perfecta blancura expresaria con gran fuerza y
belleza el privilegio de los fieles de compartir eternamente, como por reflejo,
la gloria de su Sefior y Salvador.

La carta termina extendiendo una triple promesa a quien es fiel hasta la
muerte: "El que salga vencedor se vestird de blanco. Jamas borraré su nombre
del libro de la vida, sino que reconoceré su nombre delante de mi Padre y
delante de sus angeles" (3:5). La promesa recoge, en orden invertido, la
vestidura blanca de 3:4b y el "nombre" de 3:4a (griego). Va en contraste
también con las ropas manchadas de 3:4 y el "nombre" ficticio de 3:1. Asien
esta carta las asociaciones verbales giran en torno a los términos clave de
"nombre", "vestidura", y el binomio muerte/vida (3:1,2, 5). Las tres promesas
significan basicamente lo mismo: la vida eterna.

El término "libro de la vida" era muy comun entre los hebreos para sefalar
el registro de los pobladores de una ciudad (Is 4:3; cf. Sal 139:16). Segtn la ley
del levirato, un cufiado debe tener hijos con la viuda de su hermano muerto
"para que el nombre de éste no sea borrado de Israel" (Dt 25:5). El nombre de
una persona se borraba del registro de ciudadanos cuando moria (Ex 32:32-33)
o perdia la ciudadania por castigo (Ez 13:9) (Mounce 1977:113; Aune
1997:223). Después el "libro de la vida" lleg6 a referirse a los redimidos como
pueblo escatologico* de Dios (Dn 12:1; Le 10:20; Fil 4:3; Heb 12:23; Ap
21:27; 1 En 47.3). Aunque algunas fuentes pseudoepigraficas hablan de dos
libros, uno de los escogidos y otro de los rechazados, las Escrituras so6lo se

" También en la teologia de Qumrén, el premio para los fieles serd "gozo eterno en vida perpetua,
corona gloriosa, vestidura de honor en luz eterna" (1QS 4.7s.; citado en Ford 1975;413).



131 APOCALIPSIS

relien."! al libro de la vida.''> Con un enfético doble negativo, nuestro pasaje
afirma que Dios no borrara nunca el nombre del creyente fiel.

Finalmente, Cristo promete que él mismo confesara el nombre del discipulo
fiel delante de Dios su Padre y delante de sus angeles. Esta frase, como
también el anuncio de venir como ladrén (3:3), es un claro eco de los
sindpticos (Mt 10:32; Le 12:8). Cristo confesara ante Dios y los angeles los
nombres de los que han confesado a Cristo ante los jueces y gobernadores del
Imperio Romano. La idea esencial de la triple promesa es que el martirio
garantiza la vida eterna, sin pasar por el juicio final.

LA "IMAGEN" TAMBIEN PUEDE SER IDOLO

En nuestro tiempo moderno, camino a la posmodernidad, la palabra
(jogos) va perdiendo valor y peso, devaluandose igual que muchas monedas
latinoamericanas. El vacio que deja es reemplazado por la "imagen". Lo mas
importante para un politico hoy no es su caracter, ni sus proyectos o
convicciones; lo importante es su "imagen". En funciéon de eso existen
especialistas, bien preparados para crear buenas imagenes, ya sean de
politicos, artistas, jabon o pasta dental. Hoy hay toda una industria de
imagenes para el consumo publico.

La iglesia de Sardis gozaba de "buena imagen": tenia fama de ser una
iglesia muy viva. Ni ellos ni los demas se ciaban cuenta de que en realidad
estaba muerta. Hoy también, contagiados por el mundo que nos rodea,
solemos guiarnos por las apariencias y la fama de una u otra iglesia o de
diferentes pastores o predicadores. Muchos evangélicos van de una
congregacion a otra como si fuesen cafeterias, tras la ultima atraccidon
eclesial. Y si nosotros (jgran predicador!) o nuestra iglesia (iglesia grande,
viva y exitosa) gozamos de esa buena fama, estamos mas que contentos.
({Qué mas podriamos desear?

Pero lo que vale no es lo que otros piensan de nosotros, ni lo que
nosotros pensamos de nosotros (buena imagen propia), sino lo que Cristo
piensa de nosotros. Cristo contrasta dramaticamente el "nombre" de Sardis
(apariencias, reputacion, "imagen") y "las obras" de ellos (la realidad de su
condicion). Ese "buen nombre" no constituye de ninguna manera un "buen
testimonio" ante el Seflor.

La ética biblica parte de los dos primeros mandamientos: no adorar a
otros dioses (idolatria) y no hacer imagenes (Ex 20:3s.). Dios mismo dijo a

"2 Segiin Jub 30.22, a los rebeldes Dios les quitara su nombre de las tablas celestiales de los salvos
(cf. Jub 19.9) y lo escribira en la lista de sus enemigos. Rosh Hashanah 1.49 habla de un libro de
los justos, otro de los injustos y un tercero de los indecisos. En contraste, como comenta Barth, el
libro de Dios tiene una sola columna, la de la vida (CharchDog 2/2 1957:16).



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS (2:1-3:22) 135

Israel, hablando de su propia revelacion en Sinai: "mas a excepcion de oir
la voz, ninguna figura visteis" (Dt 4:12, 15; cf. Ex 19:16-18). Para la fe de
Israel, esa diferencia era fundamental. La imagen es de fabricacion humana
y facil de manipular; la voz de Dios en cambio nos ordena y nos obliga, y no
se deja manejar.

La buena fama de Sardis vino como resultado de acomodarse,
esquivando el escandalo de la cruz (1 Co 1:18-31). Cuando las iglesias o los
pastores se afanan y se obsesionan por su propio "nombre", reaparece en
ellos el espiritu de Babel: "hagdmonos un nombre" (Gn 11:4). En cambio, el
buen testimonio consiste en seguir a Cristo hasta el vituperio y la muerte, y
saber con Abraham que el Sefior mismo sera testigo de nuestra fidelidad (Ap
3:5; Gn 12:2: "engrandeceré tu nombre"). Dios no nos pide ni éxito ni fama
sino fidelidad. A su palabra, que nos dirige como Sefior soberano, tenemos
que responder con nuestra palabra (logos) de obediencia (Heb 4:1 2s.).

LA IDOLATRIA MAS SUTIL PARA LA IGLESIA HOY:
LA "EXITOLATRIA"

Una nueva idolatria muy del siglo 20 ha penetrado seriamente en la
iglesia evangélica del fin del siglo: el culto al éxito. Un pastor vale seglin el
numero de miembros o el presupuesto que tenga su congregacion. Esta a su
vez se mide por los mismos paradmetros: su éxito en atraer mucha gente
(especialmente personas famosas o ricas), en ganar prestigio en la
comunidad (sobre todo la élite), y su capacidad para fomentar también en
sus feligreses actitudes del éxito. El dios "éxito" esta convirtiéndose en el Baal
que pone a prueba nuestra fidelidad, acompafiado por el dios Mamon.

Por supuesto que seria morboso desear el fracaso e ingrato no saborear
la satisfaccion del éxito. Ademas, cuantas mas personas podamos llevar a los
pies de Cristo, o ayudarles espiritual y moralmente, tanto mejor habremos
cumplido nuestra mision. Pero el peligro esta en dos puntos. En primer lugar,
hacer del éxito personal e institucional la meta suprema de nuestra
actividad."® Dios no le prometi6 éxito a Isaias; le pronostico fracaso, pero
le exigi6 fidelidad. En segundo término, cuando el éxito numérico es nuestra
meta, dejamos de resistir a la tentacion de predicar un evangelio facil que
atraiga a todos y no ofenda a nadie, aunque termine siendo "otro evangelio"
y no el que trajo Jests: el evangelio del discipulado radical.

Un tema favorito entre pastores suele ser el nimero de miembros (a veces un poco exagerado)
de su congregacién. En un pais latinoamericano, cuando el pastor de una megaiglesia fue
descubierto en pecado, su constante respuesta a toda pregunta era: "No olviden que soy el pastor de
la iglesia mas grande de este pais".



133 APOCALIPSIS

En varias conferencias y escritos, Hans Kiing ha seflalado la importancia
del "éxito" en nuestra sociedad actual. Segiin Kiing la forma contemporanea
de "justificacion por las obras" es precisamente "la justificacion por los
logros". Kiing analiza nuestra sociedad como una Leistungsgesellschaft, "una
sociedad del logro" que divide la humanidad en exitosos y fracasados.'"
Mientras el éxito vindica la existencia de uno, el fracaso plantea
cuestionamientos existenciales acerca del valor del otro. Muchos evangélicos
se sorprenderian al saber que de esta manera ellos también creen en la
justificacion por las obras.

Otra faceta de esta idolatria moderna es lo que podriamos llamar la
magnolatria o "culto a lo grande": grandes templos, grandes congregaciones,
grandes presupuestos, grandes proyectos. Hemos visto algunos "grandes
ministerios" que a la postre han resultado ser otra cosa: grandes negocios o
hasta grandes estafas. Si un ministerio realmente es mas eficaz y fiel por ser
mas grande, es bendicion de Dios y a su nombre gloria. Pero si se busca lo
grande por lo grande, es simple gigantismo y no prosperard en la obra del
Seflor.

Los dos testigos de Apocalipsis 11 desplegaban grandes poderes
sensacionales pero no tuvieron el verdadero poder del Sefor hasta morir y
resucitar con Cristo (Ap 11:4-13). Pablo nos recuerda que Dios ha escogido
lo débil y lo despreciado del mundo (1 Co 1:26-28) y que "cuando soy débil,
entonces soy fuerte" (2 Co 12:10). Sardis y Laodicea eran muy vivas y fuertes,
pero Cristo sélo tenia reprimendas para ellas. Esmirna y Filadelfia eran
pobres y débiles, pero Cristo las elogia incondicionalmente.

iQue diferentes son los valores de Cristo en comparacién con los
nuestros!

f. Cristo habla a la congregacion de Filadelfia:
Una iglesia débil pero fiel (3:7-13)

"Escribe al angel de la iglesia de Filadelfia:

Esto dice el Santo, el Verdadero, el que tiene la llave de David,
el que abre y nadie puede cerrar, el que cierra y nadie puede abrir:
"Conozco tus obras. Mira que delante de ti he dejado abierta una
puerta que nadie puede cerrar. Ya sé que tus fuerzas son pocas,
pero has obedecido mi palabra y no has renegado de mi nombre.

' Paul Tournier lia tratado este tema brillantemente, en especial en sus libros Culpa y gracia y Los
fuertes y los débiles.



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS (2:1-3:22) 137

’Voy a hacer que los de la sinagoga de Satanis, que dicen ser
judios pero que en realidad mienten, vayan y se postren a tus pies,
y reconozcan que yo te he amado. ya que has guardado mi
mandato de ser constante, yo por mi parte te guardaré de la hora
de tentacion, que vendra sobre el mundo entero para poner a
prueba a los que viven en la tierra.

"Vengo pronto. Atérrate a lo que tienes, para que nadie te
quite la corona. Al que salga vencedor lo haré columna del
templo de mi Dios, y ya no saldrd jamas de alli. Sobre él grabaré
el nombre cie mi Dios y el nombre de la nueva Jerusalén, ciudad
de mi Dios, la que baja del cielo de parte de mi Dios; y también
grabaré sobre él mi nombre nuevo.'El que tenga oidos, que oiga
lo que el Espiritu dice a las iglesias.

Filadelfia ("ciudad de amor fraterno") era la ciudad de menor poblacion e
importancia de las siete localidades de Asia Menor. Era también la mas joven,
ya que colonizadores de Pérgamo la habian fundado en el siglo 2 a.C. y llevaba
su nombre por causa de Atalo II Filadelfus de Pérgamo (159-138 aC)."” Fue
fundada no tanto por su ubicacidn estratégica comercial o militar sino para que
ejerciera una "mision" especifica como ciudad: ser el punto de avanzada para
la cultura helenistica en su penetracion hacia el interior de la provincia (Lidia,
Misia y Frigia). Por eso se la llamaba "la puerta al oriente" (Morris 1977:89;
Mounce 1977:115) y "guardian de la puerta" (Stott 1952:105). En ese aspecto
podria compararse con La Habana colonial,, bautizada como "llave y puerto de
embocamiento" y "llave del Viejo Mundo para el Nuevo Mundo".""

Filadelfia habia sufrido mucho por causa de los terremotos. Estrabon la
caracteriz6 como "una ciudad llena de terremotos"."'” Después de la catastrofe
de 17 d.C., el emperador Tiberio ayudd generosamente a reconstruir la ciudad.
Por agradecimiento cambiaron el nombre de su ciudad a "Neocesarea"
("Ciudad Nueva de César") y después "Flavia", en honor de la familia de
Vespasiano. Pero Estrabon relata que las "réplicas" del terremoto siguieron por
afos y la mayoria de la poblacion se trasladé a vivir en cabanas improvisadas
fuera de la ciudad. Temian andar por las calles, por el peligro de que les cayera
maniposteria de las casas destruidas. Los que quedaban dentro de la ciudad
pasaban mucho tiempo reforzando paredes y reparando los constantes dafios.
Fueron considerados locos por seguir habitando la ciudad (Barclay

1975:148s.).

!5 Atalo era llamado filadelfos por su carifio y lealtad hacia su hermano Eumenes. Por eso algunas
monedas de Filadelfia mostraban a los dos hermanos juntos.

"8 El escudo de la ciudad de La Habana representa tres castillos de plata y una llave de oro.

" Estrabon, Geografia 12.579; 13.628; cf. Plinio, HistNat 2.86.200; Técito, Ann 2.47 (citados en
Mounce 1977:115a; Caird 1966:51).



135 APOCALIPSIS

A esta congregacion Cristo se presenta como "el Santo", "el Verdadero" y
"el que tiene la llave de David" (3:7). Este es el unico pasaje en el Apocalipsis
donde Cristo se describe como "el Santo" (ho hagios); en el resto del libro es
un titulo propio de Dios mismo (4:8; 6:10; cf. Is 40:25; 65:16; Hab 3:3)."8
Pero en los Evangelios se usa también para aludir a Jesus (Mr 1:24; Le 1:35;
4:34; Jn 6:69 gr; Hch 3:14), sefialando su separacion total para Dios en
obediencia mesidnica.

"El Verdadero" (ho aléthinos) podria entenderse adjunto al primer titulo
(Cristo es el verdadero Santo); puede sefialar la realidad que ha venido en
Cristo, en contraste con las "sombras" del periodo premesianico (cf. Jn 1:9;
6:32; 15:1);"° y puede sefialar la total integridad de su persona.'”® Hoy lo
llamariamos "el Auténtico", en quien no hay nada de engafio ni falsedad. En
3:14 y 19:11, este apelativo se une a "fiel" para seflalar que Cristo es
totalmente confiable para cumplir sus promesas. El es "el Amén, el testigo fiel
y veraz" (3:14).

En tercer lugar, Cristo es "el que tiene la llave de David, el que abre y nadie
puede cerrar, el que cierra y nadie puede abrir" (3:7; cf. 1:18)."*' El sentido de
la frase entera estd determinada por la alusion a Isaias 22:22 (cf. 2 R 18:18).
En ese oraculo Dios destituye al infiel mayordomo Sebna (Is 22:15-19)'** y
entrega la "llave de la casa de David" a Eliaquin. En esa época el puesto de
amo de llaves era el mas poderoso después del rey. La llave simbolizaba sus
plenos poderes sobre todos los asuntos del reino, con derecho de conceder o
negar acceso al rey. Asi como Eliaquim ejercia poderes omnimodos en el
gobierno del rey Ezequias, Cristo tiene poder incondicional e irresistible de
abrir y cerrar las puertas de la Nueva Jerusalén (3:12) y del Reino de la vida
(cf. 1:18).'%

Nuevamente el diagnéstico del divino radidlogo es profundamente
paraddjico, y debe haber producido una explosioén de sorpresa tanto a la iglesia

"8 Schillebeeckx (1982:432s.) afirma que en el judaismo el Mesias nunca se llama "el Santo", titulo

reservado exclusivamente para Dios (Is 40:25; Job 6; 10; Hab 3:3; ver Is 1:14; 6:3; 41:14; / En 1.3;

14.1). Bartina (1967:661) afirma que en el judaismo este titulo equivale a "Yahvé". Segun Is 60:14,

la Jerusalén escatoldgica se llamard "Ciudad de Yahvé, Sion del Santo de Israel" (cf. jAp 3:9!).
Probablemente el adjetivo "verdadero" contradiga a los judios que tildaban a Jesus de falso

Mesias. Juan contrataca afirmando que Cristo es veraz y ellos son falaces.

12 Barclay (1975:151). Ladd (1978:53s.) sefiala que el sentido griego de aléthinos suele ser

"realidad", pero la connotacién hebrea subraya la idea de "fidelidad" de Dios (Sal 31:5; 146:6; Ex

34:6; Is 65:16).

"2 Las llaves de la época eran grandes piezas de madera que se metian dentro de la puerta para

levantar otra hoja que traia adentro. Ver dibujo en Ford (1975:240 Fig.20).

12 Sebna aproveché su poder para intereses egoistas y se hizo construir un lujoso sepulcro, del que

queda parte de un dintel con inscripcion. Su figura podria subyacer a las denuncias que hace Jesus

contra los lideres judios de su tiempo.

12 Algunos ven en la frase un contraste con la excomunion que cerraba las puertas de la sinagoga

a losjudios que se convertian al evangelio (Mounce, Morris, Farrer).



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS (2:1-3:22) 139

de Filadelfia (gratamente halagada por los elogios del Sefior) como también a
las demas iglesias (confundidas por el alto concepto de una congregacion a la
que ellas seguramente despreciaban como débil y de poca importancia). Pero
los cristianos de Filadelfia, con poca fuerza y bajo muy malas relaciones con
el gobierno y la sinagoga, supieron ser fieles sin claudicar. Ese es el "toque de
prueba" que el Sefior de la Iglesia aplica en las siete cartas y esa fidelidad es
también lo que ¢él busca en nosotros hoy. Cristo no nos llama, en primer
término, a ser poderosos ni "exitosos", sino a ser fieles (cf. Is 6:8-10).

El versiculo 8 presenta un complejo problema gramatical y logico, pues
después de la usual formula "conozco tus obras", el Sefior procede a hablar de
otro tema y les dice que ellos tienen una puerta abierta por delante. Por eso
algunos eliminan la frase "conozco tus obras" como una interpolacion que
interrumpe la relacion logica entre la llave en 3:7 y la puerta en 3:8. Otros
ponen la segunda frase de 3:8 (desde "mira" hasta "puede cerrar") entre
paréntesis como un tema intercalado entre la frase inicial y su aclaracion
después del paréntesis: "Conozco tus obras ... Ya sé que tus fuerzas son pocas,
pero has obedecido mi palabra".

En unas cartas tan cuidadosamente estructuradas como éstas, con toda la
armonia simétrica de un diamante perfecto, es poco probable que 3:8b sea un
paréntesis discontinuo y errdtico. Su variacidon de la estructura tipica debe
responder a razones muy importantes. Ademas el "he aqui" (RVR) que inicia
la promesa de la puerta abierta estd en paralelo directo con la misma frase en
3:9, dentro de la simetria de todo el pasaje. El primero de los tres "He aqui"
(RVR) dificilmente puede ser parentético.

La aparente irregularidad sintactica* del pasaje fue redactada adrede y
conlleva gran significado teoldgico. En cuanto a la débil pero fiel congregacion
de Filadelfia la primera cosa que conoce el Sefor de ella es que, a pesar de
todas las apariencias, jviene cargada de promesa y futuro! El Sefior sabe mirar
no sdlo lo que somos sino lo que por su gracia podemos llegar a ser. Pero eso
depende de que seamos fieles ahora, por dificiles que sean las circunstancias
del momento.'?* De esa manera, antes que cualquier otra consideracion, la carta
convierte el ultimo atributo del Sefior (3:7c) en la primera promesa que
precisamente define la realidad de los fieles (3:8b). Antes de ver lo que son,
Cristo sefala lo que serdn y lo que harén.

La promesa de una puerta abierta corresponde hermosamente con la historia
de Filadelfia como "guardian de las puertas" hacia el este y con el perfil de

1% La ausencia de hoti antes de 3:8b y su presencia después (3:8d) no nos parecen razén de rechazar
esta interpretacion. Al contrario, quiza la fuerza emotiva de tan grande esperanza produjo una
especie de perturbacion sintactica. Gramaticalmente es una interrupcion, como los frecuentes
anacolutos* en Pablo, pero teologicamente es todo lo contrario de un paréntesis o una interpolacion.
El efecto de la anomalia gramatical es adelantar la promesa al primer lugar y suprimir totalmente
la amonestacion que aparece en otras cartas.



137 APOCALIPSIS

Jesucristo en 3:7. Este hecho y la promesa de la final sujecion de parte de los
judios (3:9) sugieren que se refiere a una puerta de oportunidad misionera.'*®
Algunos ven en esta frase un contraste con la "puerta cerrada" de la sinagoga
de Filadelfia, que evidentemente habia expulsado a los cristianos. Sin duda los
enemigos judios negaban enérgicamente que Jesucristo fuera el verdadero
Mesias (cf. 3:7) y que la comunidad cristiana fuera pueblo de Dios, heredero
de las antiguas promesas (cf. 3:12). Asi un segundo sentido de las llaves y la
puerta abierta se refiere a la franca entrada al Reino de Dios y la Nueva
Jerusalén. Nadie podrd nunca arrebatarles su derecho de entrada al Reino
mesianico ni tampoco cerrarles las puertas de mision que el mismo Cristo les
habia abierto. En efecto, seran invencibles en el poder del Cordero Vencedor
(cf. 5:5-6), a cuyo nombre han sido fieles.

Todo esto no se basa en ninguna cualidad inherente de Filadelfia. Por el
contrario, ésta es la unica iglesia de la que se seflala (jsin el menor tono de
critica!) que "tus fuerzas son pocas" (3:8). El sustantivo dunamis es el mismo
que aparece en las promesas del Espiritu (Le 24:49; Hch 1:8) y que muchas
veces se traduce como "milagros" (Mt 7:22; Hch 2:22). De esa dunamis habia
poco en Filadelfia.'?® La traduccion espafiola opaca el nexo léxical* entre el
verbo dunatai en 3:8c (el "no poder cerrar" de los enemigos de Cristo) y el
sustantivo dunamis en 3:8d (el "poco poder" de los creyentes filadelfianos).
Pero en unién con Cristo, a quien son incondicionalmente fieles, sus "pocas
fuerzas" se revisten del invencible "todo poder" de Cristo.

Creemos que por eso Cristo antepuso la promesa de la "puerta abierta" a la
mencion de sus "pocas fuerzas". Gramatical y logicamente parecia que estaba
"poniendo la carreta delante de los bueyes". Pero las "pocas fuerzas" de ellos,
que otros podrian despreciar o hasta criticar, debia verse a la luz del "todo
poder” del Resucitado'?’. Es la misma secuencia teologica del anhelo de Pablo:
"a fin de conocer a Cristo, experimentar el poder que se manifiesta en su
resurreccion, y participar en sus sufrimientos" (Fil 3:10). Es la conviccion tan
evangélica como paradojica de que "cuando soy débil, entonces soy fuerte" (2
Co 12:10; ¢f. 1 Co 1:25-29).!%8

5Cf 1 Co 16:9; 2 Co 2:12; Col 4:3; Heh 14:27; Is 45:1. Ladd, Caird, Garcia Cordero y Barclay
defienden el sentido misionero de la frase; otros autores (Beasley Murray, Mounce) limitan el
sentido a la entrada al Reino escatologico*.

1% La frase puede traducirse también "ti tienes un poco de poder". De hecho, tener "poco poder"
es siempre tener algo de poder que Dios puede usar. Algunos autores relacionan el adjetivo también
con caracteristicas de la misma ciudad: poca poblacion, muchos terremotos, nada de fortificaciones,
humilde condicion de los cristianos, etc. Para Aune (1997:229) significa que los cristianos tenian
poca influencia en la ciudad.

127.Cf. 2:8 (la carta a Esmirna es un paralelo cercano a la de Filadelfia: Kiddle).

' Yarbro Collins (1984:172) comenta esta "inversion de papeles": "Los que ahora son impotentes

y amenazados seran poderosos en el nuevo orden, mientras que los que ahora reinan seran
impotentes entonces".



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS (2:1-3:22) 141

El tiempo aoristo* de los verbos "has obedecido" (etérésas) y "no has
renegado" (ouk érnéso) se refieren probablemente a algin momento especifico
de prueba en que los cristianos de Filadelfia resistieron la tentacién de
acomodarse al culto imperial (Garcia Cordero, Ladd, Barclay). "Guardar" aqui
es el verbo que se usa normalmente para hablar del cumplimiento de los
mandamientos de Dios o de Cristo (térein 12:17; 14:12; Mt 28:20; Hch 15:5).
La congregacion de Filadelfia era pequefia y débil, pero era una comunidad de
la Palabra, una comunidad que oia y obedecia. Porque habian guardado "mi
mandamiento de ser constante", serdn guardados también por el Sefior en la
hora de prueba que vendré sobre el mundo entero (3:10).

Negativamente, la manera en que los filadelfianos obedecian la Palabra era
no traicionar al Nombre de Cristo. Aunque Filadelfia no fue un centro de culto
al emperador hasta un siglo después, Tiberio erigi6 en ella un templo en honor
de su hijo adoptivo, Germanico. En Filadelfia querian muchisimo a Tiberio por
su abundante ayuda después del terremoto de 17 d.C., y es probable que las
autoridades romanas, azuzadas por los judios, trataran de alguna manera de
presionar a los cristianos a reconocer a César como kurios (Garcia Cordero).
Los cristianos de Filadelfia se negaron firmemente a traicionar de esa manera
el sagrado nombre de Jristos kurios. Y por haber sido fieles al Nombre, Cristo
promete otorgarles un glorioso y triple nombre (3:12).

El versiculo 9 ofrece una segunda promesa a los creyentes de Filadelfia:
"Voy a hacer que los de la sinagoga de Satanas, que dicen serjudios pero que
en realidad mienten, vayan y se postren a tus pies, y reconozcan que yo te he
amado". En cuanto a los judios, esta carta va mas alla de la de Esmirna.'*" La
base del argumento es la conviccion neotestamentaria de que la Iglesia cristiana
es ahora el nuevo Israel (cf. Ro 9:6-9; Ga 3:7-9; 6:16). Los judios que
vituperan a la Iglesia y delatan a los creyentes ante las autoridades romanas no
tienen derecho de llamarse judios.”*® Pero si la Iglesia es heredera de las
promesas dadas a Israel, entonces la promesa de que las naciones (ahora Israel
también) vendran a postrarse ante el pueblo de Dios”' va a cumplirse
precisamente en la Iglesia. Asi encontramos otro caso de la inversion total de
papeles: losjudios, que esperaban recibir la postracion de los gentiles, tomaran
el papel de los gentiles para postrarse juntamente con ellos ante la Iglesia, a la
que habian calumniado y perseguido. Reconoceran al final que la comunidad
cristiana es el verdadero pueblo de Dios, a quien ha amado (cf. Is 43:4).

126 Sobre el problema del antisemitismo en relacion con estos pasajes, ver Foulkes (1989:46-48).
R. H. Charles (1920/1985:88) sefiala que en el Apocalipsis el nombre "judio" es honroso, pero

los de la "sinagoga de Satanas" no tienen derecho a ostentarlo. En el Cuarto Evangelio el mismo

nombre es peyorativo, propio precisamente de los enemigos de Jesus.

Bl 15 2:3; 45:14; 49:23; 60:14; Ez 37:28; 36:23; Zac 8:20-22; Ap 15:4; 21:24-26; 1QM 19.6. Se

puede comparar también la vision de José en que sus hermanos vendrian a postrarse ante ¢l (Gn

37:7-10).



139 APOCALIPSIS

Algunos comentaristas han limitado esta profecia a una humillacién de los
judios y la correspondiente vindicacion de los cristianos (Mounce) pero otros,
especialmente Caird, han sostenido convincentemente que la ensefianza aqui
incluye la salvacion final de Israel (Ladd, Foulkes, Garcia Cordero, Bartina).
Caird sefiala que tanto las profecias citadas por Juan (Is 49:6; 43:4) como
también el papel de las naciones en la Nueva Jerusalén (Ap 21:21-23) muestran
que Juan entendia esta promesa como una salvacion final para los judios (cf.
Ro 11:23-26). Ladd y otros sugieren que el relato de los dos testigos (11:3-13)
puede referirse también a la conversion de Israel. Salguero y Cerfaux-Cambier
ofrecen una tercera alternativa: el texto promete la conversiéon de algunos
judios de Filadelfia en el futuro cercano.'*

El versiculo 10 da una tercera promesa a esta congregacién: "Ya que has
guardado mi mandato de ser constante, yo por mi parte te guardaré de la hora
de tentacion que vendra sobre el mundo entero para poner a prueba a los que
viven en la tierra". Aqui el hilo semantico es el término "guardar": porque los
filadelfianos han guardado (eterésas; cf. 1:3; Jn 17:6, 11, 12) la "consigna de
perseverancia" de Jesus (Garcia Cordero), ¢l los guardara (zéréso) de la prueba
universal que estd por venir (erjesthai). Pero también Cristo mismo viene
(erjomai) pronto, de modo que los de Filadelfia deben guardar (kratei, cf. 2:1)
lo que tienen, para que la victoria (corona) no se les escape de la mano. Deben
guardar su fidelidad hasta el fin, incluso hasta entregar su vida.

Nuevamente vemos que la congregacion de Filadelfia era una comunidad
de la Palabra (3:8), pero no so6lo para estudiarla y creerla sino sobre todo para
cumplirla (eterésas). Como discipulos que "siguen al Cordero por dondequiera
que va" (14:4), los filadelfianos habian imitado fielmente la constancia y
tenacidad con que Cristo fue hasta la cruz (Heb 11:1; 2 Ts 3:5, hupomoné-, ver
Ap 1:9; Ignacio Rom 10.3). Gonzalez Ruiz y otros perciben aqui un contraste
con la actitud colaboracionista de la sinagoga, que llegaba hasta delatar a los
cristianos. Los creyentes de Filadelfia han cumplido la "consigna de
resistencia" que Cristo les dejo en su enseflanza y su ejemplo (cf. Garcia
Cordero, Gonzéalez Ruiz y Ford). En palabras de Gonzalez Ruiz (1987:103),
Jesus exige "una actitud 'resistente' frente a las pretensiones de la autoridades
paganas...".

Como a la iglesia de Esmirna, al reconocerles a los filadelfianos su
fidelidad, Cristo les anuncia mayores y peores pruebas. Los hostigamientos que
ellos sufren son apenas anticipos de una gran tribulacién universal. Si esta
universal "hora de la prueba" (RVR) se refiere a la tribulaciéon inmediatamente
anterior al retorno de Cristo, seria la tinica referencia a dicho evento en las siete

!2 Estrictamente esta promesa se limita a Filadelfia; nada indica que fuera universal. Ademas, la
descripcion (postrarse ante unos cristianos) no cuadraria muy bien para expresar la salvacion de
ellos. Aune (1977:238), siguiendo a Lohmeyer, lo entiende como la exaltacion escatologica del
pueblo de Dios.



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS (2:1-3:22) 143

cartas.'*® Otros aplican la frase a la persecucion universal de los cristianos por
el Imperio Romano que durd hasta la conversiéon de Constantino. Asi lo
entienden Garcia Cordero, Kiddle y Hough. Es poco probable que Juan hubiese
hecho una distincidn estricta entre las persecuciones inminentes y los "ayes"
finales de la historia (c¢f. 1 Jn 2:18); Juan mira las tribulaciones actuales de
Filadelfia contra el trasfondo de la gran tribulacién que marcard el final de la
historia humana.

Pero a la inquebrantablemente fiel congregacion de Filadelfia, y por ende
atoda congregacion fiel, el Sefior les promete que asi como ellas han guardado
la palabra de perseverancia tenaz en las pruebas que ya les ha tocado soportar,
también en la gran prueba universal que se avecina ¢l mismo se encargara de
guardarlos de los juicios divinos. Esta proteccidén parece relacionarse con la
que se describe después como el sellado de los fieles (7:3-8), la medicion del
santuario (11:1s.) y la accién de Dios de esconder a la mujer ante las
acechanzas del dragén (12:6, 14). Ladd, Beasley Murray y otros distinguen dos
aspectos de la tribulacion escatoléogica™: las embestidas de la bestia contra los
seguidores del Cordero (12:13-17; etc.) y la ira de Dios y del Cordero (6:16-
17; ver también 11:18; 14:10; 16:19; 19:15). Aunque los fieles seran
obviamente el objeto especifico de la furia de la bestia, se los exceptuara de los
juicios divinos que se dirigiran mas bien contra los infieles (7:3-13- 9-4- 14-9-
11; 16:2).

Muchos dispensacionalistas encuentran en la frase "te guardaré de la hora
de la prueba" (RVR) una referencia al mismo "rapto" que menciona Pablo (1
Ts 4:17; ver también 4:1) (Ryrie 1968:29; Ironside 1919:72; Newell
1941:70ss.). Sin embargo, como es obvio .del paralelo con la frase anterior de
"guardar mi palabra" el sentido del verbo fered es incompatible con la idea de
"sacar, arrebatar”.'*'! Tampoco la preposicion ek implica la idea de arrebatar.
En el resto del Nuevo Testamento la frase "guardar de" (térein ek) aparece solo
en Juan 17, con un significado muy paralelo al de Apocalipsis 3:10: los
discipulos han guardado la palabra (17:5) y Cristo los ha guardado a ellos
(17:12). Por eso pide al Padre que los guarde en su nombre (17:11) y no los
saque del mundo (ares ek ton kosmou) sino que los guarde del mal (17:15,
téréses ek tolipon&rou). El sentido de la frase y de ambos pasajes es entonces
exactamente lo contrario de una separacion fisica del sitio de la prueba (Aune
1997:239; Metzger 1993:42). Significa més bien proteccion de la fuerza

Ladd, Bartula, Salguero, Barclay y todos los dispensacionalistas lo interpretan en ese sentido
escatologico. Cf. Dicl 16.4s. Aune (1997:239s.) lo entiende como "todas las tribulaciones cristianas
que anteceden el retomo de Cristo" (240), pero insiste en que la promesa se aplica solo a la iglesia
de Filadelfia. !

" Entre los sentidos de #éreé suelen aparecer: obedecer, observar, custodiar, vigilar, retener,
proteger, pero nunca sacar, arrebatar.



141 APOCALIPSIS

tentadora del mal, para poder seguir fiel al Sefior hasta el fin y no perder su
corona.'®

Cabe aqui una aclaracion de la frase "los que viven en la tierra" (3:10).
Cada vez que aparece esta frase en el Apocalipsis se limita a los no cristianos,
a los que pertenecen al mundo pagano (6:10; 8:13; 11:10; 13:8, 12, 14; 17:2,
8). Algunos pasajes los distinguen explicitamente de los fieles (13:8; 17:8), o
excluye a los cristianos de plagas que vendran sobre "los habitantes de la
tierra" (8:13; 9:4). Foulkes los llama "los terricolas" (1989:48) ¢ indica
acertadamente la afinidad con el concepto de "mundo" en el corpusjuanino.
Por eso el término "mundanos" permite que el lector se dé cuenta siempre de
que en el Apocalipsis la frase no se refiere a toda la humanindad sino a los que
pertenecen a "este inundo" y no al Reino de Dios."*

Pero si la prueba viene, hay otra venida mas importante: "Vengo pronto.
Aférrate a lo que tienes, para que nadie te quite la corona" (3:11). Hay
consenso general en que esta frase alude a la venida final de Jesus en poder y
gloria (cf. 2:25; asi Ladd, Garcia Cordero, Bartina, Mounce, Barclay), aunque
Caird la relaciona més bien con la persecucion universal (3:10) bajo el Imperio
Romano, en la que Cristo vendra a socorrer a su Iglesia para protegerla en
medio de esa prueba (1966:53s.). Como acabamos de ver bajo 3:10, es
probable que Juan no hiciera una separacidn tajante entre lo penultimo y lo
escatoldgieo, ni entre las muchas "venidas" de Jesus (que eran "prontas", 2:5,
16; 3:3; cf. 3:20) a tratar con las iglesias que no se arrepintieran. El tiempo
presente del verbo acentua muy dramaticamente la inminencia de la promesa.
Para los fieles la venida del Sefior estd siempre proxima.'*’

En vista de esa pronta venida del Seflor, Cristo exhorta a la iglesia a seguir
aferrandose (kratei,imperativo presente) a la misma fidelidad radical por la que
¢l la elogia (cf. 2:25). No debe descansar sobre sus laureles ni tampoco tomar
la incondicional aprobacidn del Sefior como garantia para una falsa seguridad
que le haria bajar la guardia ante la tentaciéon de acomodarse (Garcia Cordero).
Esta es la Gnica exhortacidon que hace el Sefior a la iglesia de Filadelfia. Por
nada deben aflojar su tenaz resistencia. Si siguen como hasta ahora, va a
tocarles una corona gloriosa (cf. 2:10), pero cualquier descuido futuro podria
privarlos de esa guirnalda de la victoria (I Co 9:25; 2 Ti 4:8)."**

'De modo similar, Ap 18:4 (Is 48:20) no significa salir fisicamente de Babilonia sino dejar de
participar en su corrupcion.

13 Ladd 1978:56s.; Foulkes 1989:48s.; Minear (1962:28); cf. Is 24:17; Os 4:1; J1 2:1; 1 En 37.5;
54.9.

7 Llama la atencion que estos anuncios de la pronta venida aparecen sélo en las siete cartas y en
la conclusion del libro (22:6, 7, 10, 12, 20) y que en los caps. 2-3 suele indicar una condicional
"visita" del Sefior relativamente proxima en la historia.

¥ La guirnalda de triunfo deportivo asume especial significado porque Filadelfia era famosa por
sus juegos y festivales.



14517
EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS (2:1-3:22) 5

El simbolo de la corona era muy importante también en el judaismo. En la
Septuaginta, en el pasaje aludido en 3:7 (Is 22:21s.), el Seflor manda dar a
Eliaquim la corona de David. Sobre la frente del sumo sacerdote se ponia una
corona que llevaba la inscripcion de "Santo para Yahvé" (Ex 29:6; 39:30; Lv
8:9; cf. Ap 3:7). Segln una tradicion rabinica, cuando Israel aceptd el pacto
seiscientos mil angeles se encargaron de coronar a cada israelita con dos
coronas, una al decir "lo haremos" y otra al decir "seremos obedientes". Pero
cuando Yahvé les mandd quitar sus atavios (Ex 33:5-6), un millon doscientos
mil demonios los despojaron de esas coronas (Shabbath 88a). En los tiempos
mesianicos, Dios coronara de nuevo a los fieles (Is 35:10) (Ford 1975:415;
Kiddle 1940:50).

Un nuevo indicio del aprecio especial de Cristo por la congregacion de
Filadelfia (ademas de los altos elogios, las promesas intrahistoricas de 3:8-10,
y la ausencia total de censura contra ella) es la riqueza de las promesas
escatologicas* con que termina esta carta (3:12). Las siete cartas muestran un
impresionante desarrollo, un crescendo hacia su climax en la séptima y Gltima.
Y como la mas ejemplar de todas las congregaciones, la de Filadelfia recibe el
mayor numero de promesas proféticas y la maxima riqueza.

El vencedor sera "columna del templo de mi Dios" (3:12). Tematicamente,
esta primera promesa redondea el interés arquitectonico de toda la carta
(puerta, llave, templo, pilares) y responde nuevamente a la polémica de los
judios (3:9). La figura de la columna se usaba para sefialar importancia especial
(G1 2:9; 1 Clem 5:2)."" Aqui no significa que sostenga el edificio ni que tenga
mayor rango que otros elementos. En primer lugar, ante el desprecio de los
judios el simbolismo garantiza a los vencedores un lugar dentro del "templo"
de la comunion de Dios y de Cristo. Les asegura no sélo su entrada al Reino
sino también un lugar seguro cerca de "mi Dios" (Sal 37:4). Jests destaca la
intimidad de esta comunidn al repetir cuatro veces en 3:12 la frase "mi Dios".
En Cristo, los fieles creyentes entraran a participar en la misma unidad eterna
del Hijo con el Padre (Jn 17:21; Charles 1920:90s.). En segundo lugar, el
simbolo de la columna significa firmeza y estabilidad (1 Ti 3:15; Jer 1:18). Los

que han sido firmes en esta vida tendran también su lugar firme en el Reino de
Dios.

La segunda promesa, "y ya no saldrajamas de alli", presenta una metafora
mixta, quiza con intencion de énfasis: tan absurdo es imaginar que una columna
saldria del templo como pensar que algo podra separarnos de la comunién con
Dios. La frase bien puede relacionarse con el perenne problema de los
terremotos en Filadelfia que, como hemos visto, obligd a la poblaciéon a huir
de sus casas y vivir por afios en techados rusticos. Pero en el templo del Seor,

5 Los rabinos tildaban a R. Johanan ben Sakkai de "la columna del lado derecho”, 1 R 7:21 (Ber

28"). En un sentido parecido llamaban a Abraham "el pilar del mundo" (Exod rab 2 69a de 3:3;
Charles 1920:91).



143 APOCALIPSIS

los fieles seran columnas reforzadas a prueba de terremotos. Quizéd sea mas
decisiva para la comprension la alusion a Isaias 22, introducido anteriormente
(3:7). Aunque Eliaquim fue puesto "como clavo en lugar firme", reemplazando
a Sebna como amo de llaves, después ¢l mismo iba a caer por su mucho
nepotismo, y "el clavo hincado en lugar seguro" seria quitado (Is 22:25; cf.
56:3-5). Se tuvo que remover ese clavo, pero nunca sucederd lo mismo con las
futuras columnas del templo de nuestro Dios.

La tercera promesa a los vencedores es la inscripcién de un triple nombre
sobre los fieles. En primer lugar, el nombre de Dios; en segundo, el nombre de
la nueva Jerusalén; y en tercero, el nuevo nombre de Jesus mismo.*'° En
conjunto, los fieles perteneceran plenamente a Dios y a Cristo, gozando
incondicional comunidén para siempre y una ciudadania irrevocable en el Reino
venidero.

Al vencedor Cristo le promete: "sobre ¢l grabaré el nombre de mi Dios"
(3:12). Sobre la frente del sumo sacerdote se ponia una lamina de oro fino con
la inscripcioén "Santidad a Yahvé" (Ex 28:36). La bendicion sacerdotal concluia
con el acto solemne de poner el nombre divino sobre el pueblo (Nm 6:22-27).
En el Apocalipsis, los que son sellados con el nombre del Cordero y de su
Padre (7:3-8; 14:1) le sirven dia y noche como sacerdotes en su templo (22:3-
4; cf. 7:15). Segun Baba Bathra 75b, "el justo en el tiempo venidero sera
llamado por el nombre del Santo, bendito sea él; porque esta dicho: "l odo
aquel que es llamado por mi Nombre, y quien he creado para mi gloria, lo he
formado, si, yo lo he hecho' (Ford 1975:415).

Esta promesa significa entonces que los vencedores perteneceran
eternamente a Dios, estaran con toda seguridad en el Reino venidero (en
contraste con los reclamos de los judios de la sinagoga), gozaran de la mas
intima comunién con el Sefior y seran para siempre el pueblo sacerdotal de
Dios en su misma presencia (columnas en el templo).

Cristo promete ademas que el vencedor serd portador de "el nombre de la
nueva Jerusalén, ciudad de mi Dios, la que baja del cielo de parte de mi Dios"
(3:12).* Llama mucho la atencién la insercién de esta promesa en medio de
dos de los mas elevados apelativos imaginables: el sagrado nombre del eterno
Dios y el nombre nuevo del Hijo. Para los hebreos el concepto de nombre (heb
SheM) tenia profundo significado: el nombre conllevaba el mismo ser del
nombrado. El Nuevo Testamento habla de "el nombre del Padre, del Hijo y del
Espiritu Santo" (Mt 28:20). En el Apocalipsis, el sello es el nombre del
Cordero y del Padre (14:1). Variar esa formula ya conocida para insertar el

“0Segun Is 65:15, Dios dejara el nombre de los impios por maldiciéon pero dara "otro nombre" a
los fieles (cf. 56:5: 62:2). Todo indica que el nombre se grabara sobre la persona (14:1; 22:14) y no
sobre la columna. Especulaciones sobre columnas inscritas en la antigiiedad, o sobre las estelas
"Jaquin" y "Boaz" en el templo de Salomén (IR 7:21), no vienen al caso.

11 Sobre la frase "baja del cielo", ver 21:2, 10.



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS (2:1-3:22) 147

nombre de la Nueva Jerusalén sefiala la profundisima importancia de la
comunidad de fe, tanto durante la historia como en el ésjaton™ (Morris
1977:93). La promesa significa que el vencedor estard inscrito como ciudadano
pleno y permanente de la Ciudad de Dios, precisamente lo que los de la
"sinagoga de Satanas" pretendian negarles a los cristianos. No sélo tendran su
nombre en el libro de registro de la ciudad, sino también llevaran el nombre de
ella sobre su frente.

La tradicidn rabinica hacia mucho hincapié en este acto de "nombramiento"
escatologico como parte de la esperanza judia. Segin R.- Samuel ben Hahmani
(en nombre de R. Johanan c. 220), "tres fueron llamados por el nombre del
Santo, bendito sea él, y son los siguientes: el justo [Is 43:7], el Mesias [Jer
23:6] y Jerusalén [Ez 48:35]" (Ford 1975:415; StrB 3:795s.). Es impresionante
la correlacion de este pasaje rabinico con la carta a Filadelfia: el nombre del
Santo (3:7), de los justos (vencedores), del Mesias y de la Nueva Jerusalén
(3:12). Otro pasaje parecido reza: "R Levi (c. 300) ha dicho: Seis cosas son las
que Dios renovaré en el futuro, y éstas son: el cielo, la tierra, el corazon, el
espiritu, el nombre de! Mesias (Sal 72:17) y el nombre de Jerusalén (Is 62:2;
Ez 48:35)" (P%siq 148" StrB 3:797).'*

Finalmente, el tercer elemento del nombre prometido al vencedor es "mi
nombre nuevo". La posicion final y la impresionante concisa brevedad de la
frase (en contraste con la larga y compleja frase sobre la nueva Jerusalén)
destaca su importancia culminante en esta promesa. El "nombre nuevo" podria
entenderse como el kurios (cf. Fil 2:9-11; Ap 19:11-16), pero la frase parece
ir mas alla de eso para sugerir que habré al final una revelacion aun més grande
y gloriosa de Jesucristo que todavia no podriamos asimilar (Mounce)."" En el
dia final, ese incomparable "nuevo nombre" estarad escrito sobre los vencedores
como premio de su fidelidad.

Para los hebreos, como ya hemos dicho, el nombre marcaba el sentido mas
profundo del ser que es nombrado, de modo que un cambio denominacional
seflala aqui la nueva realidad en la que los vencedores participaran plenamente,
en la mas intima comunion imaginable con Dios y el Cordero. En su libro sobre
la escatologiajudia (1905), H. Gressmann observa astutamente que "asi como
en el principio del presente mundo todas las cosas recibieron sus nombres
definitivos, asi también seran nombradas de nuevo en el mundo futuro."
(Citado en R. H. Charles 1920:92). Debemos observar también a Jestis mismo,

2 Segun R. Pinechas (c. 360) en nombre de R. Schemucl (c. 260). Abraham conocié el nuevo
nombre de Jerusalén, porque las Escrituras dicen: "En aquel tiempo llamaran a Jerusalén Trono de
Yavé'" (Jer 3:17); StrB 111:795.

4 Schillebeeckx (1982:444s.); Mounce (1977:121). Esta jdea aparece en Ascls 9.5 cuando habla
de "el Senor Cristo, quien en el mundo ha de llamarse Jesls, pero no puedes escuchar su nombre
hasta que hayas subido de este cuerpo”. Anteriormente llama a Dios "Aquel que no es nombrado"
y habla de "su Escogido, cuyo nombre no es conocido, y ningtn cielo puede aprender su nombre"
(8:7s.).



IFI'L APOCALIPSIS

como segundo Adan y como Sefor y Creador, en unién con el Padre, quien
transformara el ser de todas las cosas renombrandolas.

"LO IMPLACABLE QUE DEBE SER LA VERDAD"

"El Verdadero": jqué titulo mas desafiante y qué ejemplo para nosotros!
Cristo se llama "Fiel y Verdadero" (19:11); él pudo decir con toda propiedad:
"Yo soy la verdad" (Jn 14:6). Segun Apocalipsis 3:14, su testimonio es fiel y
verdadero (cf. Jn 8:14); sus palabras son fieles y verdaderas (19:9; 21:5; 22:6);
sus juicios y sus caminos son justos y verdaderos (16:7; 19:2; cf. 15:3; Jn
8:16). " En su persona, en sus palabras y en su accién —en todo lo que ¢l
es— no hay absolutamente nada falso (1 P 2:22). Por eso tampoco debe
haber engafio ni falsedad en nosotros (1 P 2:1; 3:10).

Dios ama "la verdad en lo intimo" (Sal 51:6; cf. 26:2); el Seflor busca y
exige integridad de corazon. Josué, en su discurso de despedida, exhortd al
pueblo: "entreglense al Sefior y sirvanle fielmente" (Jos 24:14: BeTaMIT
WeBe"MeT). A diferentes personajes del Antiguo Testamento se les reconoce
su integridad (Gn 20:6; Jue 9:16, 19; 1 R 9:4; Job 2:3,9; 27:5; 31:6). Un
requisito para ver a Dios es "ser una persona que tiene conducta intachable,
que practica la justicia y de corazon dice la verdad" (Sal 15:2).

Uno de los escritos espiritualmente mas penetrantes de Soren Kierkegaard
se llama La pureza de corazén y data de 1846.'"* En todo este libro el
profético danés nos expone y nos impone las exigencias radicales del
evangelio. Seflala que lo contrario del "corazén puro" no es tanto un
"corazén impuro” sino "el corazén dividido", el dipsujos de Santiago 1:8 y
4:8. ' La integridad, nos dice Kierkegaard, es pureza de corazén, y pureza
de corazon es "desear una sola cosa" con todo nuestro ser.

Kierkegaard analiza una serie de obstaculos a la pureza de corazdn.
Impiden la integridad "la enfermedad 'recompensa' (cap. 4) y "el desear el
bien por miedo del castigo" (cap. 5).'*” Otro obsticulo es "el servicio
egocéntrico del Bien" (cap. 6: "desear que triunfe el Bien, pero que sea por

" Esta veracidad del Hijo es paralela con la de Dios Padre, quien es verdad en su propio ser (Sal
31:5; Is 65:16), dice la verdad (Sal 41:6) y hace la verdad (Dn 4:37); cf. Ap 15:3; 16:7; 19:2. La
"verdad" que Dios es, implica mas que solo conocer la verdad o decirla; es existencial: significa ser
verdad. Dios es el Gnico ser absoluta ¢ infinitamente auténtico.

H La pureza del corazon es querer una sola cosa (1979).

Ruiz Bueno traduce: "los dobles de alma" (I Clem 11.2) o "los vacilantes" (Herm, Vis 3.4.3;

4.2.6) en contraste con "los enteros en la fe" (Herm, Mand9.6). Herm, Mana 9.9 llama a la dipsujia
"hija del diablo".
7 Estos dos capitulos corresponden al conocido poema: "No me mueve mi Dios para quererte el
cielo que me tienes prometido [cap. 4], ni me mueve el infierno tan temido para dejar por eso de
ofenderte [cap. 5J". Si nuestra motivacion no es pura, no puede serlo nuestra conducta, ni seremos
nosotros mismos "puros de corazon".



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS (2:1-3:22) 149

mi, que sea yo el instrumento"). Finalmente estd "el compromiso hasta cierto
punto" (cap. 7). Pero, nos recuerda Kierkegaard, "la eternidad no esta en
venta". El precio de la veracidad pura es el compromiso total e integro (cap.
8).

No cabe duda de que en nuestra época, a inicios del siglo 21, hay una
crisis de veracidad. A nivel politico, los ciudadanos en general no esperan
que sus lideres nacionales digan la verdad. ;Y qué de los medios de
comunicacién? A cualquier individuo excéntrico que creyera todo lo que le
dicen los comerciales de television habria que mandarlo a examinar su
condiciéon mental. Todos damos por sentado que los comerciales mienten,
que tal campedn deportivo ni usa la pasta dental que promociona, que el
super-estrella de la musica popular no fuma ese cigarillo, ni toma esa
cerveza, y que le pagan fortunas por venderlos en la pantalla de las mentiras.

Y qué decir de las iglesias? A finales de la década del cincuenta, Hans
Kiing publico Sinceridad y veracidad: en torno al futuro de la iglesia (1959).
Este libro, que habla sobre la honestidad en la Iglesia, fue en si mismo muy
honesto. Comienza preguntando hasta qué punto la Iglesia es "una zona de
verdad". Afirma que s6lo si la Iglesia del futuro resuelve ser fiel al evangelio,
podra ser a la vez "una zona de verdad" y "una zona de libertad".""

Y qué diriamos de las iglesias evangélicas de América del Norte, del
Centro y del Sur? ;Podemos decir que son zona de verdad y libertad? Esa
pregunta nos llama a un examen de conciencia. Va mas alld de los
escandalosos casos de tele- evangelistas fraudulentos; en cierta medida, ellos
son el sintoma de un problema més profundo y generalizado. Se ve por
ejemplo en el poco cuidado de muchos evangélicos en representar
honestamente el pensamiento de aquellos con quienes estdn en desacuerdo.
Paraddjicamente, los mismos que afirman creer que la verdad es absoluta no
la respetan suficientemente como para no distorsionar, tergiversar y
caricaturizar el pensamiento ajeno. Debemos tomar mas en serio el
mandamiento biblico de no dar falso testimonio.

El gran cantautor cubano Silvio Rodriguez, en su canciéon "Playa Jiron",

nos llama a los cristianos a tomar més en serio lo que significa seguir al
"Verdadero":

" Olro de varios libros alrededor del mismo tema fue Charles Davis, 4 Ouestion of Conscience,
(1967).



150 APOCALIPSIS

Compaifieros de historia, tomando en cuenta lo implacable que debe ser la
verdad, quisiera preguntar, me urge tanto: ;Hasta donde debemos practicar
las verdades? jHasta donde las sabemos!{Que escriban pues su historia.. !'*

LA IGLESIA: UNA  COMUNIDAD
ALREDEDOR DE [A PALABRA

Llama la atencion que solo el mensaje a la iglesia de Filadelfia hace
mencion de su relacion con la Palabra. De otras congregaciones el Sefior
menciona su ardua labor, su servicio, su recta doctrina, su paciencia. De
Filadelfia cita su fidelidad a la Palabra, y nada mas: "has obedecido mi
palabra y no has renegado de mi nombre" (3:8).'%

José Maria Gonzalez Ruiz describe la fidelidad biblica de Filadelfia en
términos que hacen pensar:

La comunidad de Filadelfia es precisamente la que no merece reproches
del profeta, porque no ha cambiado la palabra de Dios en nombre de Cristo
por los "alimentos terrestres", que de todas partes le ofrecian. No ha
pretendido mixtificar la fe cristiana, mezclandola con otras doctrinas y
practicas incompatibles con ella...

Una comunidad cristiana debe estar totalmente relajada para recibir la
palabra de Dios, sin prejuzgarla con ninguna clase de presupuestos
racionales o cientificos. Un creyente le firma un cheque en blanco y ... no
le pone a Dios la condicion de que la fe sea "reaccionaria" o
"revolucionaria". Después, cuando la Palabra ha tomado posesion de ios
creyentes, se ve claramente que impulsa a una lucha liberadora: a la

busqueda de una "ciudad nueva" y do un "nombre nuevo".""!

Tanto el prologo del Apocalipsis (1:3) como su epilogo (22:2, 18s.) se
refieren a la autoridad central de la Palabra (en este caso el mismo libro del
Apocalipsis) y la bendicion de su lectura. Pero no basta solo leerla,
aprenderla de memoria, interpretar sus predicciones, ni organizaria en una
teologia sistematica. La bendicién es mucho mas que la superficial emocidn
de leer un libro interesante o escuchar sermones agradables. Es mas bien una

Texto levamente adaptado. Pueden citarse aqui también las palabras de la autora Willa Cathers:
"El crecimiento artistico es ... un proceso de retinar el sentido de veracidad. Los estipidos creen que
es facil ser honesto; los grandes artistas saben lo dificil que es" (citado en Christian Century 13 de
mayo de 1992, p. 519).

B'La congregacion de Tiatira tuvo pretendidos dones proféticos pero, por estar claramente
desconectados de enfoques biblicos, caia en la falsa profecia. Los "dones carismaticos" sin la
Palabra tarde o temprano terminan promoviendo un espiritu falso, por mas que apelen al "Espiritu",
Bl Gonzalez Ruiz, (1976A: 2137. Entendemos, por supuesto, que esa nueva creaciéon serd don de
gracia divina, pero nuestra fe nos llama a luchar desde ahora por lajusticia de ese Reino venidero.



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS (2:1-3:22) 151

vida entera juzgada y fortalecida por la Palabra (Heb 4:12s.), que la obedece
hasta las tltimas consecuencias, incluso la muerte. La congregacion de
Filadelfia es un ejemplo especifico de la bendicion prometida a los que
guardan {téred 1:3; 3:8, 10) la Palabra.

La carta menciona una doble fidelidad de los filadelfianos: a la Palabra
y al Nombre (3:8). Es posible que "Palabra" aqui se refiera especificamente
al evangelio y deba ser entendida como sindénimo del otro término, "mi
Nombre". Hemos de leer la Palabra evangélica y cristocéntricamente. La
Palabra nos lleva a Cristo, y Cristo nos envia al mundo en servicio a su
Reino. Ahi tenemos que demostrar nuestra fidelidad a la Palabra y al Nombre
que es sobre todo nombre.

El recordado orador biblico Cecilio Arrastia insistid en varias
publicaciones en que la congregacion debe ser una "comunidad
hermenéutica". La iglesia de Filadelfia nos dio el ejemplo. En contraste con
la congregacion de Tiatira, fue fiel en su interpretacion biblica (cf. Emaiis;
Hch 17:11), sin dejarse confundir por falsas profecias ni vientos de doctrina.
Y en su practica llevo esa fidelidad hasta las Gltimas consecuencias.

jLo QUE Dios PUEDE HACER
CON UNA IGLESIA DE "POCO PODER"!

Los casos de Esmirna y Filadelfia revelan toda la paradoja de la gracia y
el poder de Dios. La iglesia que Cristo describe como "pobre" es de hecho
"rica" (2:9); pero a Laodicea, que parece ser muy rica, Cristo la declara pobre
y miserable (3:17). Y a Filadelfia, que el mismo Cristo reconoce que tiene
"poca dunami? (3:8), se le extiende la serie de promesas mas impresionantes
y se le anuncia la victoria mas contundente (3:9) de todas las cartas.'”
Ninguna otra carta tiene promesas comparables a las que Cristo extiende a
la congregacion de Filadelfia.

En contraste con su respuesta a Esmirna, Cristo no responde a Filadelfia
con algo como "tienes poco poder, pero mucho poder espiritual". El "poco
poder" no se califica ni se condiciona. Parece significar que esta
congregacion no tenia gran influencia social en su comunidad, ni grandes
recursos econdémicos, ni miembros distinguidos para impresionar a la
sociedad. Seguramente poseia mucha fe y firmeza como para haber sido fiel
a la Palabra. Pero probablemente no era "fuerte" en clones espirituales o

152Cuesta determinar si la promesa de la postracién de losjudios debe entenderse como escatologica
o intrahistérica. El hecho de que se refiere explicitamente a la sinagoga de Filadelfia, y que aparece
mucho antes de la promesa escatoldgica dada a los vencedores (3:21) favorece la interpretacion
historica.



149APOCALIPSIS

milagros, pues Cristo tampoco contrastd su debilidad humana con el poder
espiritual de esta asamblea. Simplemente tenia "poco poder", asi como
suena.

Sin embargo, el énfasis del texto no cae sobre el poco poder de ellos sino
sobre su fidelidad y las grandes cosas que Cristo iba a hacer en ellos. Aqui
también la paradoja es dramatica: los enemigos tenian mucho poder, pero
cuando Cristo abre, "no pueden (dunatai) cerrar" (3:7s.); los creyentes tienen
poco poder, pero en Cristo si pueden, y nadie puede resistirse (3:9). Como
pas6 también con Pablo, la debilidad de ellos se transformo6 en motivo de
gozo y su "poco poder" en el "mucho poder" de Dios (2 Co 12:1-10), para
que toda la gloria sea del Sefior.

Nuestro mundo actual vive obsesionado por el poder: el poder nuclear,
la fuerza exagerada del Gltimo modelo de automdvil, hasta el poder ele bytes
del disco duro de la computadora, el poder fisico del cuerpo musculoso, el
poder econdémico, el poder ideoldogico de los medios de comunicacidn, la
capacidad de los poderosos de lograr todo lo que quieren. Nuestro mundo
hoy no deja mucho lugar para el "poco poder". Y lamentablemente, desde
hace siglos, la Iglesia ha caido muchas veces en la misma trampa. Olvidando
que su Salvador se hizo siervo y se anonadd a si mismo (Fil 2:6s.), a menudo
aspira a ser "iglesia gran seflora" en vez de "iglesia sierva'.

Podriamos parafrasear aqui un texto que Pablo cita también en I
Corintios 1:31: "No se glorie la iglesia poderosa en su poder, ni la iglesia
grande en su grandeza, ni la iglesia rica en su riqueza, sino gloriese cada
iglesia en esto, de conocerme a mi y comprender que yo soy el Sefior, que
en la tierra establezco el derecho y la justicia, porque en eso me complazco

. iEso sies conocerme! (Jer 9:23s.; 22:16).

EL DIOS DE LAS PUERTAS ABIERTAS

Las circunstancias no parecian nada favorables para la iglesia de
Filadelfia. Es evidente a la luz del pasaje que la sinagoga local los atacaba
y calumniaba, como a los de Esmirna (cf. 2:9s.). Tenian que confrontar
también la fuerza hostil del Imperio Romano. Fuerzas idolatricas los
presionaban a renunciar al Nombre. Todo indicaria que estaban atrapados
en una clara situacion de "puertas cerradas".

Pablo escribio desde Efeso: "Se me ha abierto puerta grande y eficaz, y
muchos son los adversarios" (1 Co 1 6:9 RVR). En 1895 Alberto J. Diaz, gran
pionero evangélico de Cuba, escribié un informe parecido a la Junta de
Misiones de la Iglesia Bautista: "Una gran persecucion se ha levantado contra



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS (2:1-3:22)

la obra del Maestro en la Isla y, en consecuencia, los ministros y miembros
de las iglesias trabajan muy activamente".

jPara nuestro Dios el "poco poder" y los "muchos adversarios" no son mas
que puertas abiertas para manifestar su gloria!

g. Cristo habla a la congregacion de Laodicea:
Una iglesia orgullosa, jque daba asco! (3:14-22)

""Escribe al dngel de la iglesia de Laodicea:

Esto dice el Amén, el testigo fiel y veraz, el soberano de la
creacion de Dios: 'Conozco tus obras; sé que no eres ni frio ni
caliente. ;Ojala fueras lo uno o lo otro!
16por tanto, como no eres ni frio ni caliente, sino tibio, estoy por
vomitarte de mi boca. "Dices: 'Soy rico; me he enriquecido y no
me hace falta nada'; pero no te das cuenta de que el infeliz y
miserable, el pobre, ciego y desnudo eres ti."'Por eso te aconsejo
que de mi compres oro refinado por el fuego, para que te hagas
rico; ropas blancas para que te vistas y cubras tu vergonzosa
desnudez; y colirio para que te lo pongas en los ojos y recobres la
vista.

Yo reprendo y disciplino a todos los que amo. Por lo tanto, sé
fervoroso y arrepiéntete. ’Mira que estoy a la puerta y llamo. Si
alguno oye mi voz y abre la puerta, entraré, y cenaré con él, y él
conmigo.

ZA1 que salga vencedor le daré el derecho de sentarse conmigo
en mi trono, como también yo venci y me senté con mi Padre en
su trono. 2E1 que tenga oidos, que oiga lo que el Espiritu dice a las
iglesias."

La carta a Laodicea, a pesar de la condicion tétrica de dicha congregacion,
es unajoya literaria y teoldgica que concluye de la manera mas culminante este
ciclo de cartas. Como sefiala Bartina (1967:664), es una finisima mezcla de
censura enérgica, ironia sutil y ternura compasiva, todo en ocho versiculos. Su
mensaje pastoral, ético y teoldgico puede considerarse el mas profundo de
estos capitulos.

A finales del periodo de la republica, bajo la Fax romana, Laodicea llegd
a ser la ciudad mas rica del valle del rio Lico y uno de los centros comerciales
mas poderosos del mundo. Debido a su tierra fértil sus rebafios producian una
lana mundialmente famosa por su brillo y su color negro azulado. Su industria

51 Carta al doctor Tichener, 24 de abril de 1895, en Ramos1986:146.



151 APOCALIPSIS

textil exportaba lujosas telas y tapetes, con enormes ganancias para la ciudad.
Su ubicacién estratégica en la confluencia del Lico con el Meandro y en el
cruce de los tres caminos mas importantes de la region favorecia grandemente
su desarrollo comercial. A la vez, su dinamica vida econdémica la convirtié en
un gran centro financiero y banquero.

Laodicea era muy orgullosa de su riqueza. Cuando un terremoto en 60-61
a.C. la devastd junto con muchas otras ciudades de Asia, unas cuantas
metropolis (como Sardis) solicitaron ayuda para su reconstruccion. jLaodicea
no! Muchos ricos de la ciudad colaboraron voluntariamente y Laodicea se alzo
sola. "Laodicea se levantd de las ruinas por la fuerza de sus propios recursos

escribié Tacito (/I/vi 14.27.1)— sin ninguna ayuda nuestra." Esto producia
en ellos una ilusion de suficiencia, superioridad y prepotencia que les cegaba
los ojos a la realidad de su lamentable condicién espiritual.

Esta es la unica carta en que ninguno de los atributos del Hijo de hombre,
quien dicta la carta a Juan, se deriva de la visidn inicial de los candelabros.
Cristo se presenta como "el Amén", "el testigo fiel y veraz" y "el soberano de
la creacion de Dios". Estos titulos estan entre los mas fascinantes y profundos
de todas las cartas. -

La designacion de Cristo como "el Amén" convierte un término bésico de
la fe hebrea y cristiana en un titulo para referirse a Jesus. La idea subyacente
del término "Amén" es la de "firme, seguro"; implica solidez, constancia,
estabilidad y lealtad, confianza.'>* Como titulo alude a la descripcion de Yahvé
en Isaias 65:16 como "el Dios de Amén", lo cual vendria a afirmar nuevamente
la identificacion de Jesucristo con Dios mismo.'*

También en 2 Corintios 1:17-20 Cristo es equiparado con Dios en su firme
constancia (1:18): "todas las promesas que ha hecho Dios son 'si' en Cristo. Asi
que por medio de Cristo respondemos 'amén' para la gloria de Dios" (1:20).
Aqui Pablo insiste en que, a pesar de haber tenido que cambiar sus planes de
visitar a Corinto, ¢l no ha sido inconstante sino que, como Cristo, su conducta
ha sido fiel y responsable. En cambio en la carta a Laodicea el titulo estd en
marcado contraste con la inconstancia e indefiniciéon de los laodicenses, y
destaca la firmeza y autoridad divina de Cristo para amonestarlos por su
abominable tibieza.

El segundo titulo refuerza enfaticamente el primero. Jesucristo es el "testigo
fiel y veraz", totalmente confiable.'*® Massyngberde Eord (1975:418) sugiere

54 DTMAT 1:276-319; Coenen 1:108-110; A7D07TI1:427-433; Anchor 1:184ss. H. Wildberger
(DTMATY291) menciona el uso interesante de "amén" en Sir 7.22 (heb.) para animales que son
"fieles" o confiables. Para este titulo L. H. Silbermann encuentra un origen alternativo, con otra
vocalizacién de Pr 8:30: la Sabiduria fue el “aMoN (maestro obrero) en ei principio de la creacion
8:22 (Ford 1975:420s.; Aune 1997:246, 255s.).

' Is 65:16 es el unico pasaje que convierte la particula’MeN en sustantivo (/SB£1:110).

1% Acerca del significado profundo de martus en el Apocalipsis, ver notas sobre 1:5 y otros pasajes;
sobre "verdadero, veraz", ver 3:7.



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS (2:1-3:22) 155

que este titulo es basicamente una aclaracion de "el Amén" para los lectores no
judios. Nuevamente declara la inquebrantable fidelidad de Jesus frente a la
vacilacién y el titubeo de los laodicenses. Les recuerda de un testimonio
humano e histérico que fue fiel hasta las ultimas consecuencias. Si ese
testimonio terrestre fue fiel, también lo sera su testimonio celestial.

El tercer titulo, "el soberano de la creacion", presupone un conocimiento
de la epistola a los Colosenses, la cual Pablo habia mandado que se leyera en
Laodicea también (Col 4:16), y posiblemente del prologo del cuarto
Evangelio.””” M. Kiddle (1940:57) subraya también el notable paralelismo con
la doctrina de la creacion en Isaias, cuyas denuncias y exigencias éticas son
paralelas con esta carta. Juan declara la mediacioén y primacia de Cristo en la
creacion no simplemente para proponer una afirmacidn teoldgica sino para
fundamentar los reclamos con que en seguida este Sefior y Creador va a
confrontar a los laodicenses.'”™® El Dios que cre6 todas las cosas exige un
compromiso incondicional.

El diagndstico que Jesus hace de Laodicea es por mucho el mas severo de
todas las cartas. Sin perder tiempo preparandolos con elogios secundarios,
Jestis va directamente al grano: el angel de Laodicea le provoca nduseas. "No
eres ni frio ni caliente. jOjalad fueras lo uno o lo otro!" Al estado tibio de
Laodicea, Jests responde con una condena todo menos que tibia: "Como no
eres ni frio ni caliente, sino tibio, estoy por vomitarte de mi boca."

En contraste con los escandalosos pecados de Pérgamo y Tiatira, y aun las
"obras imperfectas" de Sardis, el Sefior no acusa a Laodicea de ningin pecado
especifico, ni de herejia alguna, ni de idolatria. Como en el caso de Efeso, su
pecado fatal era un problema de actitud: su confianzudo engreimiento, su
tranquila indiferencia, creyéndose siempre cristianos ejemplares.

El lenguaje del pasaje es extremadamente vigoroso y grafico. La
comunidad de Laodicea no es ni "hirviente" (/estos, de zed, hervir; cf. Hch
18:25; Ro 11:11) ni "helada". En Sirac 43.20 (LXX) el adjetivo psyjros
describe "el viento frio del norte" que "forma el hieclo sobre el agua" (BJ). En
varios pasajes alude al agua fria y refrescante (Pr 25:25; Mt 10:42; cf. Did.ll).
Jliaros (tibio) aparece so6lo aqui en la Biblia, pero fue conocido desde
Herodoto para describir aguas insipidas que producen nduseas (ArndtG:890).
El verbo "vomitar" (emed) es raiz de nuestra palabra moderna ".emético",
vomitivo. Expresiones tan viscerales (jCristo vomitando un "angel" de su
boca!) tienen que haber impactado fuertemente al ser leidas ante la
congregacion reunida en Laodicea.

57 Muchos otros pasajes dci nuevo Testamento exponen esta misma verdad: ver J. Stam 1995: cap.
2. En el Apocalipsis, la eternidad de Cristo y su fiincion creadora estan presentes también en los
titulos "Alfay Omega" y "Primero y Ultimo, Principio y Fin" (1:17ss.; 2:8; 21:6; 22:13).

18K iddle (1940:57) seiiala que en Is 40-66, el Dios que es Creador y Seiior de todo llega a implorar
encarecidamente a su pueblo rebelde (Is 44:21-22; cf. Ap 3:20).



153APOCALIPSIS

La carta a Laodicea es la que mas referencia hace a las circunstancias
particulares de la ciudad. La ubicacion de Laodicea fue escogida por sus
ventajas comerciales, pero su gran problema era que carecia de buenas fuentes
de agua potable. Las ruinas de la ciudad muestran un sistema de acueductos
que traian el agua desde fuentes termales unos nueve kilometros al sur (Aune
1997:257). Cuando esas aguas llegaban a Laodicea, estaban tibias, saturadas
de minerales eméticos y nauseabundos."’

Cerca de Laodicea estaba Hierdpolis, ciudad famosa por sus aguas termales,
fendmeno que abundaba en la region. Por otra parte el agua de Colosas, a
pocos kildmetros de Laodicea, tenia fama de fria y sabrosa. Pero Laodicea, al
igual que su agua, no erani fria (como el agua de Colosas), ni caliente (como
las aguas termales de Hierdpolis).

A primera vista podriamos entender que Dios es amigo de las temperaturas
espirituales extremas, hasta preferir un corazén frio a uno tibio. Probablemente
el pasaje no se refiera a grados relativos de fervor espiritual, sino a la simple
y dramatica analogia del agua tibia.'® Las aguas termales de Hierapolis servian
para relajar los musculos y sanar el cuerpo. Las aguas frias de Colosas, para
refrescar al sediento. Pero el agua tibia de Laodicea repugnaba y provocaba
nduseas. Implicita en la figura estd también la alusion a una obvia mediocridad
y una neutralidad pasiva de los laodicenses, totalmente amoldados al mundo
actual (Ro 12:2). Es probable que su tibieza consistia en no querer definirse
ante el sistema idolatrico que los rodeaba, para no poner en peligro.sus
intereses econdémicos ni mucho menos tener que jugarse la vida por Cristo. En
tiempos decisivos y criticos, como los de Juan y los nuestros, ser mediocre y
cobarde es realmente vergonzoso y repugnante. Ser tibio es pecado.

Llama la atencidon que Jesis obviamente ve que lo tibio es peor que lo frio.
Nosotros hubiéramos pensado en una secuencia mdas logica: "caliente" es
bueno, "tibio" es malo y "frio" es peor. Asi razonaban algunos rabinos, que
también distinguian figuradamente entre los calientes (rotjin) y los tibios
(posriri).™ En otros pasajes hablaban de "transgresores cabales" (resim
gemurin', de corazdn entero), "justos cabales" (saddigim gemurin) y los tibios
{quenoniyim). En el dia del afio nuevo se pronunciabajuicio de muerte sobre
los transgresores cabales y juicio de vida sobre los justos cabales, pero los
tibios quedaban en suspenso hasta el dia de la expiaciéon o serian purificados
en los fuegos del Gehena.'” El pensamiento de Jesus, segin nuestro pasaje,

* Las ruinas de los acueductos todavia muestran la acumulacién de substancias quimicas dentro
de sus canales.

' Mounce (1977:125), citando a Rudwick y Green Exp Times 69:176ss. Aune (1997:263) lo ve
también como metafora de ineficacia: como el agua de Laodicea, no servia ni para sanar ni para
refrescar... era inutil.

' Gn r. 86, sobre 39:3 (Oepke, Kittel 11:876).

12 Kittel 11:876 (StrB 1:50s.; II: 170; 111:95). El verbo hebreo GMR significa "completar, llevar a cabo
o acabalidad" (BDB:170).



157
EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS (2:1-3:22)

clasifica la tibieza como la peor condicion. La nica actitud que no tolera aqui
es la indiferencia.

Como si no bastara lo ya dicho, Jesus expone la ilusa soberbia de los
laodicenses con un didlogo de fina pero cortante ironia: "Dices: 'soy rico; me
he enriquecido y no me hace faltanada ; pero no te das cuenta de que el infeliz
y miserable, el pobre, ciego y desnudo eres ta" (3:17).'" ;Creyéndose 6ptimos,
eran pésimos! Sentados en la congregacion deben haberse sorprendido al
escuchar en la voz del Sefior sus propios pensamientos y después su verdadera
condicion. ;Como habran respondido? ;Enojandose ofendidos? ;Haciéndose
los desentendidos? ;O se habran dado cuenta de su pecado para arrepentirse?
(La distancia abismal entre ese "dices" y el "no te das cuenta" les habrd hecho
ver el profundo engafio de si mismos en que vivian?

Este didlogo procede en tres pasos. Primero, Jesus articula ante los
laodicenses la opinién soberbia que ellos tienen de si mismos (3:17a). Después
expone la verdad de la triste condicion de ellos (3:17b). Finalmente, les da un
consejo para remediar su situacion (3:18).

Los argumentos se desarrollan de forma impresionantemente simétrica. Los
laodicenses se jactan de ser muy ricos con tres expresiones casi idénticas. Para
ellos, eso figuraba como unico tema. Pero Cristo les responde con tres
calificativos opuestos, afirmando que ellos son pobres (descrito a su vez con
tres adjetivos), ciegos y desnudos. Las tres exhortaciones que siguen
corresponden a esa triple caracterizacion: comprar oro refinado para no ser
pobres, vestiduras blancas para no seguir desnudos y colirio para dejar de ser
ciegos. El didlogo refuerza las declaraciones anteriores (3:15s.) para culminar
en una contundente denuncia de esta congregacion y un urgente llamado al
arrepentimiento.

La ciudad de Laodicea era famosa por su riqueza, como atestiguan hasta
hoy sus ruinas. Su tierra era fértil y su ubicacion estratégica. Se destacaba
especialmente en el comercio textil, las finanzas bancarias y la medicina.
Plutocratas como Polemo, Hierén y la familia del orador Zenén acumularon
colosales fortunas y contribuyeron con enormes donativos a su ciudad.
Estrabon atribuye la riqueza de Laodicea a la prosperidad y generosidad de sus
hijos y a la fertilidad de su suelo (12.8.16) (Lightfoot 1&86:4-6; IDB 111:71;
Mounce 1977:126). Un indice de la inmensa opulencia de Laodicea son las
gigantescas sumas que los oficiales romanos expropiaron a los judios

laodicenses cuando se prohibi6 seguir enviando ofrendas a Jerusalén (62-61
a.C.).1%4

163 Aune (1997:258) sefiala paralelos clasicos a este tipo de diatriba (p. ej., Epicteto) y "soliloquio
de hubris".

' Tacito informa de las cantidades expropiadas también a losjudios de otras ciudades de Asia. De
Apamea sacaron la fabulosa cantidad de 100 libras de oro, comparada con las 22,5 libras (ca. $
100.000) de Laodicea (Ford 1975:420; IDB 111:71).



155APOCALIPSIS

La expresiéon més destacada del soberbio espiritu independiente de
Laodicea fue su rechazo de toda ayuda externa romana para su reconstruccion
después del catastréfico terremoto de 60 d.C. Mientras las demas ciudades
afectadas buscaron afanosamente su cuota de fondos de emergencia que
ofrecian el senado y el emperador, Laodicea insistié en levantarse por sus
propios recursos, mayormente los generosos aportes de filantropos locales. De
todas las demas ciudades Téacito menciona la ayuda romana a su
reconstruccion, pero de Laodicea apunta que "sin ningun aporte nuestro, se
levant6é por sus propios recursos".'®® |Y se levanté con maés esplendor que
antes! Se sentian tan ricos que ni necesitaban a Dios, y mucho menos a Roma.

Es probable que la congregacion cristiana también gozara de condiciones
econémicas relativamente favorables.'®® Al contrario de Esmirna, que era una
congregacion pobre en una ciudad rica, Laodicea parece haber sido una
congregacion rica en una ciudad también rica. Pero en contraste con Esmirna,
que habia sido fiel hasta las ultimas consecuencias, Laodicea era una
congregacion tan adaptada a su entorno materialista que habia dejado de ser
fiel a su Sefior. Se habia dejado configurar segun los moldes del mundo que la
rodeaba.

Ademas, la congregacion de Laodicea parece haber transferido su riqueza
material al plano espiritual. Por ser fuerte econdmicamente se sentia Inerte
espiritualmente. Jesus da expresion a la actitud de ellos con una antigua
descripcion profética de Israel: "Efrain dice con jactancia: "jCoémo me he
enriquecido! jHe amasado una gran fortuna!" (Os 12:8).'" Los laodicenses
habian hecho de la riqueza material la meta de su vida individual y hasta
congregacional, y la base de su confianza.'® En su comoda seguridad
econdmica encontraban una falsa seguridad espiritual.

Al escuchar estas palabras los laodicenses, sentados en la comunidad, bien
podrian haber pensado: "jExactamente! jSomos la congregacién a la que mas
ha bendecido Dios!" La opinidon de ellos parece haber sido unanime: creian
tener buena salud, pero estaban muy enfermos espiritualmente. Su espiritu de
completa suficiencia se basaba en sus propios recursos, no en la fidelidad de
Dios (cf. Sal 23:1, "nada me falta"). Nuevamente se reproduce en la iglesia la
mentalidad de la ciudad, que soberbiamente habia rechazado la ayuda romana

1% T4cito, 14.27: "Nullo a nobis remedio, propriis opibus revaluit". OrSib 4 107 también se

reliere a la destruccion de Laodicea (cf. 5.289; 7.23).
™ M. Rist (IB X11:397) sostiene que la congregacion no era realmente rica sino que estas frases son
ironicas. Pero el cuadro de una iglesia prospera cuadra mejor con el perfil de esta congregacion

Me he fraguado una fortuna" (BJ). La tltima parte de Os 12:8 esta mal traducida en RVR- cf.
BJ y NBE. Os 12:8b-9 declara el juicio de Dios sobre esa soberbia y ia futilidad de esa ilusoria

confianza.
8 Lilje (1955:102) sugiere que las frases son también un eco de las mismas expresiones de los
laodicenses y una imitacion sarcastica de su espiritu comercial. Para Fiorenza (1985-119) seria mas

bien una referencia a los gndsticos, que sejactaban de ser "ricos" por sus ensefianzas esotéricas



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS (2:1-3:22)

después del terremoto de 60 d.C. Pero en ese altivo "no me hace falta nada" de
los cristianos de Laodicea estaba presente la actitud del fariseo ("Te doy
gracias que no soy como otros hombres", Le 18:11: jte alabo por lo que yo
soy!). El autor parece anticipar en esta actitud soberbia de los laodicenses la
arrogante jactancia de la misma ramera (18:7: "Estoy sentada como reina ... ni
sufriré jamas"). jHasta ese grado esta congregacion compartia los antivalores
de su medio ambiente!

La iglesia de Laodicea sufria de un grave problema de comprension: "Dices
... pero no te das cuenta" (3:17). Lo que creen de si mismos no corresponde
para nada a la realidad, a como Cristo los conoce: su soberbia es a base de
ignorancia. En definitiva, Cristo le dice al angel de Laodicea: "no te das
cuenta" (.ouk oidas), pero yo si me doy cuenta de tu conducta {oida son ta
erga)". 'Tan facil es engafiarnos a nosotros mismos, y tan imposible engafiarlo
a él'®”

La tibia tranquilidad de los laodicenses se basaba precisamente en esta
ignorancia. Cristo les dice enfaticamente: "no sabes que eres tu (posicion
enfatica de su) quien es desgraciado". Siendo mendigos, jse creian millonarios!
Por eso también estdn en la peor condicion, ya que al seguir asi nunca les seria
posible arrepentirse.

Se cuenta que el presidente Ubico de Guatemala visitdé una ve/ una prision
y pregunt6 a cada preso qué delito habia cometido. Todos le contestaban que
ninguno, que eran inocentes, que habian sido victimas de falsas acusaciones.
Todos se engafiaban y querian engafiarlo; jamas estarian dispuestos a reconocer
su crimen. Al fin llegd a un preso que le dijo honestamente: "Sefior presidente,
yo me meti a una casa a robar. Reconozco mi culpa." Se cuenta que Ubico
exclamo6 inmediatamente: "Sdquenme a este criminal de esta céarcel, antes de
que corrompa a todos estos santos".

Todos tenemos mucho del "espiritu laodicense" que no nos permite
reconocer nuestro pecado y arrepentimos ante Dios. Asi podemos seguir tibios,
tranquilos y comodos ante nuestra propia conciencia, acomodados a la
sociedad que nos rodea. Pero sélo los arrepentidos, los que reconocen sus
pecados y alinean su pensamiento con el del Sefior, podrdn gozar de la
comunion de Dios (cf. 1 Jn 1:5-10).

Precisamente para esta iglesia, que de todas las siete tenia el concepto mas
elevado de si misma, Jests usa el lenguaje mas severo de todas las cartas. Ellos
reclamaban con tres expresiones casi sindbnimas que eran ricos. Cristo no les
contesta que son menos ricos de lo que piensan sino que son pobres, ciegos y
desnudos. También expresa su pobreza con tres adjetivos. "Desgraciado"
{talaiporos) significa desdichado, miserable, infeliz. Ademas de aqui se usa

™ Garcia Cordero (1962:59) comenta aqui: "La pincelada es maestra y retrata bien la situacion de
impotencia espiritual" de los laodicenses.



IFI'L
APOCALIPSIS

MIU en Romanos 7:24:"desgraciado de mi" (NBE; ";Qué infeliz soy!", BPL)."°
HI segundo adjetivo, eleeinos, aparece una vez mas en comparativo: "los mas
desdichados" (1 Co 15:19; "los mas desgraciados" BJ, DBE; "los mas
infelices" BPL). Significa que son "lastimosos", provocan eleos (cf. Kurie
eleisori), dan lastima. La fuerza combinada de ambos términos podria
parafrasear como "un pobre desgraciado que da lastima".

Esos dos términos podrian considerarse como una especie de titulo o
rubrica, a la que siguen las tres caracteristicas especificas: pobre, ciego,
desnudo. A la vez, estan tan relacionados con la miseria de los laodicenses que
podrian ser también una triple descripcidén de la primera de las tres notas, la
pobreza.'” Clasificar de "pobres" a unos cristianos que se las daban de ricos,
en una ciudad rica de banqueros y comerciantes, era para ellos la peor
humillacién. A eso sigue "ciegos", notablemente apropiado en una ciudad
famosa por el colirio, ungiiento oftalmologico que exportaba. El peor problema
de ellos era precisamente no ver la realidad. Finalmente, para un judio ser visto
desnudo se consideraba la mayor vergiienza y humillacién. Laodicea se jactaba
de sus finisimas lanas, y los cristianos laodicenses se sentian cobijados bajo las

mayores virtudes espirituales, pero Cristo pone "al desnudo" la verdadera

condicion de ellos.!”

Las recomendaciones que Jesus hace a los laodicenses (3:18) corresponden
muy légicamente a las estructuras triples del anterior diagnostico: 3:16, 3:17a,
3:17b): "Te aconsejo que de mi compres oro refinado por fuego, para que te
hagas rico; ropas blancas para que te vistas y cubras tu vergonzosa desnudez;
colirio para que lo pongas en los ojos y recobres la vista" (3:18). También
corresponden, como todo el pasaje, a los tres negocios principales de Laodicea:
los bancos, la industria textil y la medicina, especialmente oftalmolégica.'”

En este pasaje Jesus se ofrece como una especie de "consejero financiero"
para los laodicenses (jmuy apropiadamente!), y su primer consejo (se podrian
escuchar ecos de la voz de algun inversionista de Laodicea o de Wall Street
hoy) es: jCompra oro! La ciudad era famosa por sus bancos y sus muchas
transacciones financieras. Cicerén da testimonio de que Laodicea era un
poderoso centro bancario, donde él cambiaba sus divisas y sus cartas de crédito
con los kollubistai (cambistas), y recomendaba lo mismo a todo viajero en Asia

' E] sustantivo correspondiente se usa en Stg 5:1, también en relacion con los ricos Aparece
ademdas en Ro 3:16 (Is 59:7s. LXX).

"Bl tercer adjetivo,piojos, significa simplemente "pobre"; ver también Barclay (1955:109-111).
'” Viene muy al caso aqui una alusién al famoso cuento escandinavo "{El emperador no lleva
ningunaropa!" En ese caso, era un nifiito que insistia que el emperador andaba desnudo, contra toda
laopinidn publicay la propaganda oficial. Todas las supuestas virtudes de los laodicenses eran como
los lujosos vestidos ficticios de ese emperador, que de hecho andaba en su traje de Adan.

' Charles (19201:93) afirma que esa referencia a las tres actividades tipicas de Laodicea no podria
ser accidental; cf. Beasley-Murray (1974:103, 106); Aune (1997:260, 263). Rist, sin embargo,
describe como "tenue" la evidencia de este argumento (/B XII:397), sin mayores explicaciones.



Echl

EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS (2:1-3:22) 161

Menor."™ Jesus les aconseja cambiar de mercado: en vez de vivir negociando
en los valores pasajeros de sus cuentas bancarias, que se deshagan de ese oro
falso e inviertan en los valores eternos del Reino de Dios. Eso es oro puro,
refinado por los mismos fuegos (pepuromenori) con que brillaban los pies de
bronce del Hijo de hombre (1:15; cf. 1 P 1:7). En los términos de la paradbola,
les recomienda vender todo para comprar la perla preciosa de valor supremo
(Mt 13:46; cf.Is 55:1-2).

Laodicea era mundialmente famosa también por su comercio de telas
fabricadas de una lana muy especial que producia la region, de color negro y
de un lustre muy brilloso.'” Esta industria comenzaba con la cria de las ovejas
de laregion. Después seguia la tintoreria (una inscripcion habla del gremio de
tintoreros) y la produccidn de telas, vestidos y alfombras. Al final, comenzaba
la red de comercializacion de sus productos. Nuevamente, el Sefior exhorta a
los laodicenses, que se jactan de sus productos textiles pero andan desnudos,
a vestirse de él mismo, de su justicia y de una vida cristiana santa y justa.
Como la "tibieza" de ellos incluia las componendas que les evitaban todo
peligro ante el Imperio, el "oro puro" probablemente significaba sobre todo la
fidelidad aun hasta la muerte para vestir la ropa blanca de la victoria (Rist /B
X11:397).

Pero para cambiar su condicién espiritual, antes que nada los laodicenses
tienen que verse a si mismos como son. Su ceguera espiritual resultaba irdnica
en una ciudad que se jactaba de su ciencia médica y exportaba un ungiiento
oftalmolégico especial, conocido como "polvo frigio", a todas partes del
mundo. Dicho "colirio" habia sido producido por los médicos de la famosa
Academia Esculapiana en Laodicea (Zond 111:877, 879)."7¢ Jesus diagnostica
a los cristianos de esta ciudad como no videntes que se creen dotados de vision.
Como no pueden verse a si mismos en la realidad de su pecado y tibieza,
tampoco pueden ver claramente a Cristo ni a Dios. Eran ciegos también a la
realidad de la situacion circundante y a la voluntad de Dios para su testimonio
cristiano ante el mundo.

Desde 3:19 en adelante la implacable severidad de este mensaje se cambia
repentinamente a la mayor ternura de todas las cartas. Aparentemente Juan
como pastor no s6lo conocia mas a fondo la realidad congregacional de
Laodicea, y por supuesto sus graves defectos, sino que también les guardaba
a pesar de todo un afecto muy especial. Su amor hacia ellos era realmente el de
Jestis mismo: "Yo reprendo y disciplino a todos los que amo —dice el Sefior
a los laodicenses—. Por lo tanto, sé fervoroso y arrepiéntete" (3:19).

" Ep ad Fam 3.5; ad Att 5.15; ver referencias en Beasley-Murray (1974:103).

1™ Estrabon 12.8.16,18 (Foulkes 1989:50ss.; Garcia Cordero 1962:58s.; Salguero 1965:364; IDB
111:70).

"™ En la que se destacaban los oftalmélogos Zeuxis y Alejandro Filaletes, que aparecen en monedas
de la ciudad (Salguero 1965:362; Mounce 1977:123).



159APOCALIPSIS

La exhortacion es una alusién clara a Proverbios 3:12 pero con varios
cambios importantes. El Apocalipsis trueca el verbo que se traduce como
"amar", del término griego mas reservado agapao (Pr 3:12 LXX) al mas
caluroso y emocional filed (Ap 3:19)."”7 Aqui también, a diferencia de
Proverbios 3:12, se expresa el pronombre personal ego y se coloca en primer
lugar. Le sigue también con énfasis destacado el pronombre demostrativo
correlativo hosous. Una parafrasis ampliada podria captar el tono: "Yo, en
cuanto a mi se refiere, les aplico la mayor disciplina a los que mas quiero".

Bartina (1962:666s.) indica una diferencia mas sutil entre los dos pasajes.
La segunda mitad de Proverbios 3:12 (LXX) remite a la relaciéon padre/hijo
como contexto de la disciplina, y afiade un verbo que significa "castigar,
flagelar" (masligod). Aqui en cambio se introduce el verbo paideuo, que
basicamente quiere decir "educar". Para Bartina, estos cambios dejan fuera aun
la figura autoritaria del padre presente en la mentalidad semitica: Cristo se
acerca a los laodicenses estrictamente en calidad de amigo (Jn 15:15). Los
llama amorosamente a volver a una vida de constancia fervorosa (imperativo
presente, zéleue) después de un acto especifico y definitivo de arrepentimiento
(imperativo aoristo, metanoésori)."

A esta primera invitacion sigue otra aun mas tierna: "Mira que estoy a la
puerta y llamo. Si alguno oye mi voz y abre la puerta, entraré, y cenaré con ¢él,
y ¢l conmigo" (3:20). La primera frase es una alusiéon a Cantares 5:2: el
amante, con la cabeza "llena de rocio", toca de noche la puerta de su amada,
"paloma mia, perfecta mia". El contraste no podria ser mas dramatico: el
Principio de toda la creacion y el Conocedor de la realidad de nuestra vida,
poseedor de toda la legitima autoridad del juez, toma la posicion de un
suplicante peregrino que espera a la puerta de los tibios laodicenses.'” {Y a los
mismos que un poco antes habia dicho que le daban ganas de vomitar, ahora
les solicita (si se arrepienten) que lo dejen entrar a cenar con ellos!

Cristo respeta la libertad del ser humano, pero utiliza todos los medios para
apelar a nosotros: se para pacientemente a la puerta, y la golpea
persistentemente (.kroud, tiempo presente), llama con su voz ... jy no se va!
Todos hemos tenido esa experiencia de estar llamando sin respuesta; la

" El verbo en Ap 3:19 no es el de Pr3:12 ni el verbo que habitualmente se usa en relacion con el
amor de Cristo hacia nosotros. Su empleo aqui debe ser intencional (cf. 1:5; 3:9; R. H. Charles 1920
1:99: "es una manifestacion conmovedora ¢ inesperada de amor para los que menos lo merecen").
Sin embargo, no debe exagerarse la distincion entre estos dos verbos: en Jn 21:16 pueden ser
basicamente sindonimos, usados alternadamente con el simple objetivo de variar el 1éxico.

' Mounce (1977:128).

' También en Is 44:21ss. el Creador mismo ruega encarecidamente a su pueblo rebelde que se
vuelva hacia él. Aune (1997:251) destaca la increible paradoja: jDios esta fuera de la puerta y
suplica al pecador servirle la cena! Ford (1975:422) sugiere que, por estar Laodicea en el cruce de
cuatro rutas principales, sus habitantes debian haber estado acostumbrados a recibir viajeros
inesperados.



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS (2:1-3:22) 163

tentacion muy pronto es la de irse. En la tradicion hebrea, era una ofensa
gravisima entrar a una casa sin haber llamado: "R.Schim*on ben Jochai (c. 150
d.C.) ha dicho: 'cuatro cosas odia Dios, y yo tampoco las quiero ... la cuarta,
el que en la casa entra abruptamente, y peor en la casa ajena’." Rab (m. 247) ha
sefialado: "No entrar abruptamente en una casa."'*® El mismo que dijo una vez
"llamen, y se les abrird" (Mt 7:7) se convierte ahora en el que toca y espera que
se le abra.

Al otro lado de la puerta del arrepentimiento nos espera Cristo. La figura
era conocida también entre los rabinos. Un midrash al mismo pasaje aludido
aqui (Cnt 5:2) reza: "R. Jassa dijo: 'El Santo, bendito sea ¢l, dijo a Israel: Mis
hijos, abridme una puerta de arrepentimiento apenas el tamafio del ojo de una
aguja, y yo lo ampliaré en puertas por las que podran pasar vagones y carros'.
R. Aibu ha preguntado: ";Qué es lo que mantiene una puerta en su lugar?", y
contesta "sus bisagras", o sea, el arrepentimiento es el gozne que hace girar la
vida hacia la bendicion o hacia el juicio y la muerte.'®!

En la cultura semitica el comer juntos era la expresion de la amistad y la
confianza mas profundas. El mismo Jestus fue atacado por comer con mala
gente (Le 15:2; cf. Pedro, Hch 11:3) La maxima intimidad del "discipulo
amado" con Jesus fue cenar recostado a su lado (Jn 13:23), significado que
también se expresé en la mesa de Emats (Le 24:29-31). Este "cenar"
evangélico culmina con el gran banquete de las bodas del Cordero (Ap 19:7).'%
Por otra parte, Bartina (1962:667) encuentra otra clave del sentido de "entraré
a su casa" en la palabras de Juan 14:23: "vendremos a ¢l, y haremos morada
con ¢él" (RVR).

La expectativa apocaliptica de los judios daba mucha importancia a la cena
escatologica. Segin [/ Enoc 62.14-16, "el Sefior de los espiritus habitard en
ellos; con ese Hijo del hombre morardn y comeran, se acostaran y se levantaran
por los siglos de los siglos ... llevando vestiduras de gloria" que nunca se
raeran.'® Cristo también se refirio al banquete mesidnico explicitamente (Mt

v SIrB 111:798: La costumbre exigia tocar, llamar o anunciarse de otra manera, p. ej,, con una
campanita. En la Biblia, el sentido de kroud es siempre "tocar" (una puerta) y nunca simplemente
"llamar".

B Cf. R. Levi Cnt 7.11: "La puerta que no se abre para buenas obras [para arrepentimiento] se
abrira para el médico". Estas citas son de una hoja suelta que circuldé una mision de cristianos
hebreos. Tendrian que documentarse debidamente en las fuentes rabinicas. La metafora de la puerta
es comun también en la literatura sapiencial.

' paralelamente, la "comuniéon" de los malvados lleva también hacia una gran cena jpara los
buitres! (19:17-21; Foulkes 1989:50s.).

'8 Cf. Shabbath 153a: "En el dia del Sefiorios justos banquetearan y se gozaran" (Rist/BXI1:398).
Cf. 2 Bar 29.1-8; Is 65:13 ("mis siervos comeran").



IFI'L APOCALIPSIS

8:11; Le 22:30) en sus pardbolas (Le 14:15-24) y en su ultima cena (Mr
14:25).1%

Del contexto se hace evidente que esta "venida" de Cristo no se refiere a su
futura parusia sino a su "visita" personal al creyente arrepentido (cf. Ladd
1978:60). Sin embargo, a través de la figura de la santa comunidn cristiana
eucaristica no deja de relacionarse con esa venida final. Gonzdlez Ruiz
(1987:106) sefiala que los judios esperaban la venida del Mesias en la noche
pascual, y con ella un nuevo éxodo. Asi como la pascua judia recordaba el
¢xodo pasado y anticipaba otro nuevo, asi también la celebracion eucaristica
cristiana actualiza la muerte del Sefior re-presentdndola (haciéndola presente)
en el pan y el vino, y anticipa (hace presente ahora) el banquete final cuando
nuestro Sefior bebera de nuevo con nosotros del fruto de la vid (Mt 26:29). La
comunion del creyente con su Seflor se expresa en el lenguaje de la eucaristia
de la comunidad, cuando pasado y futuro se unen en el "ya sacramental" (Caird
1966:58).

"Al que salga vencedor le daré el derecho de sentarse conmigo en mi trono,
como también yo venci y me senté con mi Padre en su trono" (3:21). Esta
promesa, en la que un preso politico asegura a unos cristianos amenazados y
aparentemente impotentes la victoria total sobre sus enemigos y el triunfo final
del Reino del Cordero, culmina con increible fuerza la serie de promesas al
vencedor en las cartas.'®® Es profundamente llamativo que a la peor
congregacion, a la que habia tenido que censurar con una severidad rayana en
el sarcasmo acido, Jests termina extendiéndole la invitacion mas enteroecedora
y la promesa mas exaltada y atrevida de estos dos capitulos.

El vencedor triunfa con Cristo y es ganador en Cristo. Asi comparte con ¢l
la misma victoria y el mismo trono suyos. Aqui Juan aclara lo que entiende por
"vencer" (cf. 2:26): no hay otra manera de "vencer" que la del Cordero que fue
inmolado y ha vencido (5:5-6). El Testigo fiel ha muerto y resucitado, y es el
soberano de todos los reyes de la tierra (Ap 1:5; 5:5; 6:2; Jn 16:33).
Precisamente su muerte fiel fue su victoria, y por su muerte gan6 el trono como
Sefior de sefiores. En los capitulos 4 y 5 veremos mas de cerca ese trono, que
es en realidad uno solo: el "trono de Dios y del Cordero" (5:13; 22:1,3; 7:10;
12:5).186

81 Le 22:30, igual que Ap 3:20-22, combina las dos ideas de la mesa de la cena y el trono de
autoridad.

51 as promesas a los vencedores se cumplen en los Gltimos capitulos del Apocalipsis. En este caso,
segun 20:4, los martires (vencedores) reinardn con Cristo sobre la tierra. Esto confirma la
importancia central de la vocacion politica de los cristianos.

" Ya que ese trono es de juicio, Apocalipsis habla también de la ira de Dios y del Cordero (6:16s.).
Seglin R. Akiba, el trono de David estara al lado del trono del Santo (Ford 1975:422; cf. 4Q521: "él
honrara a los justos sobre el trono de realeza eterna"); TLevi promete al fiel que "te sentaré en el
trono (sunthronos) con los reyes, como José nuestro hermano". Ladd (1978:61s.) seiala que Ap
3:21 presupone que Jesucristo es ya Seflor y Rey (Hch 2:36; Fil 2:9; 1 Co 15:25). Ya ha sido



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS (2:1-3:22) 165

Ahora, después de la victoriosa muerte de Jesus, los vencedores son
aquellos en quienes ¢l vuelve aganar (12:11; 14:4). Y por lo mismo, los que
comparten la lucha y la victoria de Cristo habran de compartir también el
mismo trono que ¢l comparte con el Padre. Cristo comparte el premio de su
triunfo con sus discipulos, quienes a la vez comparten con ¢él su fidelidad hasta
la muerte (cf. 1:2, 4, 9). Jesucristo, quien aqui y ahora pide compartir nuestra
cena con nosotros, nos invita también a compartir su trono con €l en su Reino.

A DIios LE GUSTA LA GENTE QUE SE DEFINE

La carta a Laodicea nos plantea dos preguntas que hacen pensar. En
primer término, ;jpor qué es peor ser tibio que frio? Mas adelante, Dios los
exhorta a ser fervientes (3:19) pero nunca a ser frios. (No debia ser mejor ser
"tibio" que "frio"? En segundo lugar, ;de que manera eran tibios los
laodicenses? jEn qué consistia su tibieza? El versiculo 17, que parece
cambiar el tema o estar hablando de otra congregacion, los describe como
ricos (o creyéndose ricos) y muy contentos y complacidos. (Es malo eso?
(Qué tiene que ver con la tibieza de ellos?

Ya hemos sefialado que el contraste "caliente/frio/tibio" no tiene que ver
con "temperaturas espirituales comparadas" ni grados de entusiasmo
religioso. Basandose en una comparacion con el agua desagradable de
Laodicea, Cristo quiere decir que la postura "tibia" de ellos le da asco a él.
Cristo preferia caliente o frio antes que tibio (3:15b), porque aquellos al
menos se definen, mientras los tibios "no son ni chicha ni limonada".""” Los
laodicenses, precisamente por su acomodo tranquilo a la sociedad imperial,
podian prosperar y vivir comodos. Esa actitud indefinida es repugnante para
Cristo.

Hoy dia también muchos cristianos pretenden refugiarse en la
neutralidad. Su actitud es la del politico que dijo: "Yo no estoy a favor ni en
contra, sino todo lo contrario". Cuando Dietrich Bonhoeffer comenzaba a
preocuparse por el rumbo del gobierno de Adolfo Hitler, muchos amigos le
aconsejaban que "es mejor no saber". Pero él sentia que como cristiano tenia

entronizado, aunque el mundo no reconozca su Reino y los poderes demoniacos sigan actuando.
"" Una popular cancion de protesta del cantautor Rubén Pagura denuncia: "Usted no es nada, ni
chicha ni limonada".

' Es probable que esta actitud indefinida de Laodicea siguiese la linea del nicolaitismo
acomodaticio de Pérgamo y Tiatira (y muy posiblemente de Sardis). Gonzéalez Ruiz (1987:106)
afirma que la tibieza de Laodicea consistia en un "compromiso historico” con la idolatria
circundante.



163 APOCALIPSIS

que 'niber para poder optar responsablemente, lo cual al fin le costo la
< i 189

i
vida.

Quien se encuentra con Cristo se halla frente a una opcidn radical que
no permite neutralidad.'®® Como Josué o Elias, Cristo nos exige en términos
ineludibles: "jescoge hoy!" Los blandos e inocuos no entran al Reino de Dios,
"los violentos lo arrebatan" (Mt 11:12 RVR). Cristo nos pregunta, como Elias:
";Hasta cuando van a continuar ustedes con este doble juego? Si el Sefior es
el verdadero Dios, siganlo a €1, y si Baal lo es, a él deberan seguirlo” (1 R
18:20 DHH).

Aristoteles ensefio al pensamiento occidental a buscar el "medio clorado",
lo que suele fomentar una alergia contra "los extremos". "Centrado" se
entiende como un adjetivo favorable a diferencia de "extremista". Pero no
toda la verdad esta en el centro y mucho menos las opciones historicas. No
puede haber "término medio" entre la fidelidad y la infidelidad, la obediencia
y la desobediencia.

iQué coémodo que estd todo en el centro, pero ahi también anda el
diablo! Tener una postura del "medio dorado" ante el nazismo, el racismo o
las guerras de agresion no es ser "centrado" sino cobarde. Y el Apocalipsis
nos advierte que los cobardes no entraran al Reino de Dios (21:8).

iLos verdaderos cristianos no pueden ser neutrales!

iLo peores sentirse satisfecho con uno mismo, siendo tibiamente indeciso
e irresponsable!

SER CRISTIANO ES (ENTRE OTRAS COSAS)

UNA  VOCACION POLITICA

Es muy significativo que las cartas a Tiatira (2:26-28) y Laodicea (3:21)
terminan de manera muy parecida. A los vencedores de Tiatira Cristo les
promete autoridad sobre las naciones; a los de Laodicea, subir al trono con
¢l. Es mas significativo porque este septenario, como es tipico cie Juan, se
subdivide en cuatro y tres (cf. los sellos; cap. 6). Asi la promesa al vencedor
de Tiatira concluye el primer bloque y la de Laodicea, el septenario
completo. Y ambos finalizan con una promesa de caradcter claramente
politico.

Este lenguaje no debe espiritualizarse ni despolitizarse. Muy al contrario
del divorcio que suele hacerse entre lo espiritual y lo politico, el Apocalipsis

' Ver la biografia de Bonhoeffer que escribio Bethge (1970); cf. también Bonhoeffer 1965:209-
212.
' Uno de los dichos de Jests (dgrafa) reza: "Quien estd cerca de mi esta cerca del fuego".



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS (2:1-3:22) 167

los relaciona en todo momento.'”' Nadie puede ser més cristiano de lo que
es en la vida politica de su comunidad civil. Tomando en cuenta todo el
libro del Apocalipsis se hace evidente que Juan de Patmos entiende nuestra
condicion de '"reyes y sacerdotes" como vocacion a una radical
responsabilidad civica, socio-econdémica y politica en este mundo y como
promesa de reinar con Cristo en el futuro.'®?

Un tema central del mensaje de salvacion a través de las Escrituras es el
Reino de Dios. A Abraham y Sara Dios les prometié una nacién, una tierra
y reyes (Gn 1 7:6, 16; cf. 35:11; Sal 47:8-10). A David le prometi6 un reino
universal y eterno (2 S 7:13-16). Jesus vino proclamando el Reino de Dios
(Mt 4:1 7, 23). A los vencedores les promete autoridad para gobernar a las
naciones (Ap 2:26s.) y un lugar junto con ¢l en su trono (3:21). En seguida
los capitulos 4 y 5 van a revelar con detalles como es ese trono e
implicitamente van ensefiar toda una teologia de la politica. Desde Génesis
hasta el Apocalipsis la salvacion es, en una de sus importantes dimensiones,
un proyecto histérico: el plan divino para lograr un nuevo sistema de

relaciones entre las personas y las naciones, un nuevo orden de justicia y
193

paz.

Ambos ciclos de mensajes a las iglesias terminan con el mismo tema: la
vocacion politica de los cristianos.'™ Esta vocacion y esta esperanza deben
motivarnos a la responsabilidad histoérica dentro de nuestro contexto. Si al
final reinaremos con Cristo, ahora mismo debemos vivir y actuar conforme
a ese destino prometido y a la vez ir ganando experiencia en el terreno. Por
otra parte, esa esperanza escatoldgica y trascendental debe relativizar
sanamente toda opcidon penultima dentro de la historia, para nunca caer en
idolatrias o absolutismos de un sistema u otro.'”"

En efecto, una escatologia politica no permite ni la neutralidad ni el
conformismo pasivo con cualquier sistema. La escatologia desacraliza los

' Aqui conviene recordar el aforismo de Leonardo BolT: "Todo es politico, pero la politica no es
todo".

"2 En el Apocalipsis Juan muestra un impresionante conocimiento del mundo politico, social y
especialmente econdémico de su época y un muy valiente compromiso con lajusticia. Cf. Stam
(1978/1979; 1998).

No debemos entender mal las palabras de Jesus en Jn 18:36, "mi reino no es de este mundo".
Jesus habla aqui del origen del Reino, no de su ubicacion. Segun Ap 20s. el Reino se realizard en
este mundo y después en la nueva creacion. En el pensamiento hebreo el Reino no solia realizarse
en el cielo sino en latierra. De acuerdo con el Nuevo Testamento los mansos herederan la tierra (Mt
5:5) y los fieles reinaran sobre la tierra (Ap 5:10).

1 Co 6:2s. toma muy en serio también una funcidénjudicial de los fieles y saca conclusiones éticas
para la conducta histérica. Cf. Dn 7:22; Mt 19:28; Ap 20:4; Sab 3:7s.; 1 En 1.9 (Jud 1:14s.); 91.3;
95.3; 1QHab 5.3s.

1% Karl Rahner, "Novisimos" (1984 1V:917-922; cf. V:493-508), articulaclocuentemente este doble
efecto de motivacion y relativizacion.



IFI'L APOCALIPSIS

ideales y los sistemas, contra toda idolatria ideoldgica. En palabras de
Gonzéalez Ruiz (1987:191), la espera de una nueva ciudad nos vacuna contra
toda tentacion de triunfalismo intrahistorico, sea civil o eclesiastico. Eso da
a la ética politica evangélica su caracter profético e iconoclasta.

La escatologia hace de la comunidad creyente una contracultura en
medio de su mundo. Toda "contextualizacion" que no sea mas que un
acomodo a la cultura es antievangélica.'”® Toda presencia cristiana que no
es profética es antiprofética. Su mismo silencio da un aval al sistema.

Hace algunos aflos, en los preparativos para un magno desfile protestante
en un pais centroamericano, se les dijo a todos los participantes que "los
mensajes [de las mantas y pancartas] no deben ser condenatorios sino
biblicos". Con eso los organizadores desautorizaron la presencia de Amos,
Miqueas, Juan el Bautista jy Jestis de Nazareth! Se recomend6 como ejemplo
la consigna: "Oramos por nuestros gobernantes". Eso es bueno, pero no basta
con orar. Si Juan el Bautista hubiera seguido esta estrategia, habria enviado
un mensaje muy distinto: "Estimado sefior Herodes, estoy orando por usted.
Atentamente, Juan el Bautista". Sospechamos que mas ele un desayuno
presidencial o entrevista con sanguinarios dictadores para presentarles
respetuosamente un ejemplar de las Sagradas Escrituras ha sido, en efecto,
una traicion a nuestro deber profético ante los poderes civiles.

EL CRISTO REY PRACTICA EL PODER COMPARTIDO

La altima promesa referida a los vencedores concluye apropiadamente
todo el mensaje de las siete cartas: el Crucificado ha vencido, reina por los
siglos de los siglos (Salguero 1965:365), y compartira su poder plenamente
con aquellos que, como él, hayan vencido mediante su fidelidad hasta lo
ultimo. Su poder es absoluto e irrestricto (2:26s.), pero lo comparte con todo
su pueblo fiel (2:26; 3:21)."” Su gobierno es plenamente participativo.

Aunque el poder de Cristo es absoluto, Cristo no es un gobernante
absolutista. Algunos han malentendido las expresiones gobernar "con puflo
de hierro" y hacer a las naciones "pedazos como a vasijas de barro" (2:27)
interpretando el Reino de Cristo como una dictadura. Ambas expresiones
citadas del Salmo 2:9 describen la totalidad de su victoria y no el estilo de
su gobierno. Sobre todo en el Reino venidero, tales descripciones no tendrian
ningun sentido (Caird 1966:46). Son metaforas hebreas traidas al Nuevo
Testamento en la cita de un clasico texto mesianico.

" Por ejemplo, los defensores del apartheid en Africa del Sur, durante el apogeo de ese sistema
racista, apelaban con gran entusiasmo al principio de "unidad homogénea" de la escuela de
"Iglecrecimiento".

¥ Cf. también la exposicion de 4:4 (veinticuatro tronos alrededor del trono) y 5:6s.



EL HIJO DE HOMBRE MANDA MENSAJES A LAS IGLESIAS (2:1-3:22) 1 69

Lo que realmente sorprende es el esquema de poder compartido que
ensefia el Nuevo Testamento y especialmente el Apocalipsis. Cristo nos
potencia a todos, y nos convierte en reyes (poder politico) y sacerdotes
(poder religioso). Lejos de permitir que su trono lo aleje de su pueblo,
conduce al pueblo al trono y lo sienta como sunthronoi juntamente con él.
Serd la realizacion perfecta de un sistema social participativo.

Aparentemente el Reino mesianico no va a dividirse en gobernados y
gobernadores: todos gobernaran en conjunto. Sera todo lo contrario de un
autoritarismo o una dictadura mesianica. Aunque no podemos visualizar
muy claramente tal ordenamiento social, la enseflanza neolestamentaria es
inconfundible (2 Ti 2:12; Le 22:29s.; Mt 19:28 y muchos pasajes del
Apocalipsis; cf. Ro 5:17).

CRISTO SIGUE TOCANDO A NUESTRA PUERTA

Dondequiera que haya un corazon cerrado, ahi estd el Cristo llamando
y pidiendo paso. En un sermoén navidefio en Barcelona (1928), Dietrich
Bonhoeffer sefialé que Cristo se nos viene en cada préjimo. Ese Otro "es la
llamada que nos dirige Dios...He aqui la maxima seriedad y la maxima
bienaventuranza del mensaje de Adviento: Cristo esta ante la puerta, vive
entre nosotros en forma humana". Nos toca abrirle o cerrarle la puerta
(Bethge 1970:168).

En las palabras del gran poeta Lope de Vega:

(Qué tengo yo que mi amistad procuras?
(Qué interés se te sigue, Jestis mio,

que a mi puerta cubierta de rocio,

pasas las noches del invierno oscuras?

iOh cuanto fueron mis entrafias duras,
pues no te abri! jQué extrafio desvario,
si de mi ingratitud el hielo frio

seco las llagas de tus plantas puras!

Cuantas veces el angel me decia:
"iAlma, asomate ahora a la ventana,
veras con cuanto amor llamar porfia!"

iY cuantas, hermosura soberana:
"Maifiana le abriremos", respondia,
para lo mismo responder mafiana!



170 APOCALIPSIS

B. SEGUNDA VISION DEL SENOR:
EL TRONO Y EL CORDERO
(4-5)

En la primera vision a Juan, el Hijo de hombre aparece en medio de los siete
candelabros y dirige su mensaje personal a cada congregacion (caps. 1-3). Con
la carta a los laodicenses (3:14-22) concluye esa primera vision y en seguida Juan
recibe una segunda vision de Dios como "alguien sentado en el trono" (cap. 4) y
del Cordero que ha vencido y es digno de abrir los sellos (cap. 5).

Estas dos visiones iniciales son una impresionante preparacion teologica y
psicoldgica para las duras pruebas y los severos juicios que habran de seguir
luego. La primera vision (caps. 1-3) nos asegura de la presencia activa del
Resucitado en medio de su Iglesia. La segunda vision (caps. 4-5) nos confirma
que Dios esta en su trono y que el Cordero, que nos amo6 hasta la muerte,
comparte el poder y la gloria del Padre.

Esta revelacion del trono celestial en dos etapas muy dramaticas redondea
una primera fase de la ldgica del libro (caps. 1-5). Nos hace entender que es
necesario recibir una clara vision del Sefior antes de contemplar las ambiguas
y conflictivas realidades historicas (6:1-19:10). Asi, es a la vez una
culminacion de un primer momento que fija nuestros ojos en la persona del
Sefior, y también un prélogo dramatico y litargico al cuerpo del libro que
seguira después de la apertura del primer sello (6:1)."”® El capitulo 4 ensalza
la gloria y majestad de Dios como Creador, mientras que el capitulo 5 presenta
al Cordero como Redentor de los fieles y Sefior de la historia. El simbolo del
rollo (5:1) establecera la continuidad y la transicion del cielo a la tierra, con
todas sus angustias y calamidades.

Estos capitulos "celestiales" fueron escritos para comunidades amenazadas,
a fin de llamarlas insistentemente a la fidelidad. Es cierto que algunos, ayer y hoy,
han hablado del cielo para escaparse de la tierra. Juan de Patmos no estaba entre
ellos. Mas bien creia que no podemos entender bien la tierra mientras no
lleguemos a verla desde la optica de Dios, desde la perspectiva del cielo. jNo

% Conviene repetir aqui lo dicho en la introduccion: el arte de Juan de Patmos es tal que lleva
adelante simultineamente varios esquemas estructurales, con transiciones sutiles muy bien logradas.
Por eso no puede hablarse de un solo "bosquejo" del libro. Hemos adoptado una division de la obra
en visiones del Sefor (1-5), visiones de la historia (6-16) y visiones de la victoria (17-22), que
corresponde a la logica tematica del libro y tiene la ventaja homilética de ayudar a los creyentes a
entender mas fielmente el mensaje. Pero hay que recordar que las divisiones no son explicitas y
precisas sino implicitas y graduales, parecidas a la transmision automatica de un automovil.
Ademas, al seguir cualquier bosquejo del Apocalipsis hay que estar observando, al menos por el
rabillo del ojo, el desarrollo simultineo de otros esquemas estructurales que van avanzando también
a lo largo del libro.



EL TRONO DE DIOS: CENTRO DEL UNIVERSO ENTERO (4:1-1 1) 171

podria haber una més poderosa inspiracion a la fidelidad y la valentia historicas
que esta vibrante vision del triunfo definitivo del Reino de Dios y sujusticia! En
cambio, el no estar viendo a Dios produciria confusiones éticas y ambigiiedades
de conciencia que paralizarian el espiritu combativo de los fieles.

Esta doble vision del trono enfoca una profunda teologia de la historia. El
trono del Creador es el centro del universo entero, de todo lo que vive (4:6-8)
y de todos los que tienen poder y autoridad (4:9-11). Pero frente al pecado y
la injusticia que andan sueltos en la historia humana, el Cordero Redentor es
declarado digno de desatar los sellos del futuro (5:1-7), recibe adoraciéon
cosmica (5:8-14) y comparte el trono del Creador (4:13; 6:16; 22:1, 3). El
capitulo 4 contempla el proceso historico desde la perspectiva de Dios para ver
la soberania del Entronado mas alla de las ambigiiedades del proceso historico.
La segunda etapa de la vision mira dentro de la historia hasta su secreto mas
profundo, para hacernos ver que el Cordero es la clave que redime el sentido
de todos los acontecimientos. "El Cordero es el unico capaz de dar sentido a
la historia" (Gonzalez Ruiz 1987:109, 114).

Debe notarse también el cardcter claramente litirgico de estos capitulos.
Comenzando pequefio y sencillo con la adoracion de los cuatro seres vivientes
(4:8), el crescendo de la celebracidén va en aumento con irresistible,fuerza hasta
culminaren una doxologia césmica (5:13) y el "jAmén!" mas significativo en
toda la historia del lenguaje humano (5:14). Este magno culto celebra en el
presente, en medio de "las luchas y las pruebas”, la segura victoria de nuestro
Dios. Tan cierta es esta victoria final que en el cielo la estan festejando desde
ahora. Todo esto nos permite entender que s6lo en alabanza y cantico,
alrededor del trono y de rodillas ante el. Cordero, podemos llegar a percibir el
sentido de la historia.

1. El trono de Dios:
centro de! universo entero (4:1-11)

a. La sala del trono (4:1-8a)

'Después de esto miré, y alli en el cielo habia una puerta abierta.
Y la voz que me habia hablado antes con sonido como de
trompeta me dijo: "Sube aci: voy a mostrarte lo que tiene que
suceder después de esto".”Al instante vino sobre mi el Espiritu y
vi un trono en el cielo, y a alguien sentado en el trono.’EI que

estaba sentado tenia un aspecto semejante a una piedra de jaspe
y de cornalina. Alrededor del trono habia un arco iris que se
asemejaba a una esmeralda.’Rodeaban al trono otros veinticuatro
tronos, en los que estaban sentados veinticuatro ancianos vestidos



172 APOCALIPSIS

de blanco y con una corona de oro en la cabeza.’Del trono salian
relaimpagos, estruendos y truenos. Delante del trono ardian siete
antorchas de fuego, que son los siete espiritus de Diosfy habia
algo parecido a un mar de vidrio, como de cristal transparente.

En el centro, alrededor del trono, habia cuatro seres vivientes
cubiertos de ojos por delante y por detris.’El primero de los seres
vivientes era semejante a un leén; el segundo, a un toro; el tercero
tenia rostro como de hombre; el cuarto era semejante a un aguila
en vuelo. "Cada uno de ellos tenia seis alas y estaba cubierto de
ojos, por arriba y por debajo de las alas.

Esta segunda vision (caps. 4-5) comienza con fuertes nexos con los
capitulos anteriores del libro. Ciertos términos especificos establecen la
continuidad tematica entre las siete cartas y esta nueva revelacion. La relacion
es especialmente marcada con el final de la carta a Laodicea (3:20-2.2): después
de rogar a los laodicenses que le abran la puerta (3:20), Cristo le muestra a
Juan una puerta abierta en el cielo (4:1)." La ltima promesa a los vencedores
consiste en compartir el trono de Cristo como ¢l comparte el trono de su Padre
(3:21). Al inicio de la vision del capitulo 4, lo primero que Juan ve es el trono
del Padre (cap. 4), que resulta ser también el trono del Cordero (cap. 5). Otro
nexo con lo anterior es "la voz que me habia hablado antes con sonido como
de trompeta" (4:11): la misma persona que le hablo al inicio de la vision de los
candelabros (1:10) ahora lo invita a contemplar la visién de la realidad celestial
(4:1).

El capitulo 4 empieza con algo un poco exdtico para nosotros pero tipico
en la literatura apocaliptica: un viaje al cielo.?”® Juan descubre que se le ha
abierto una puerta al cielo.””’ La Biblia habla mucho de "la puerta del cielo"
(Gn 28:17) y de los cielos abiertos, a veces para dejar pasar la lluvia (Sal
78:23) y otras veces para permitir la vision de Dios (Ez 1:1; Mr 1:10; Jn 1:51;
Hch 7:56; 10:11). En Apocalipsis 19:11 los cielos se abren para dar paso al
jinete del caballo blanco que viene a juzgar la tierra.

El proposito por el que Juan sube a la puerta del cielo es obviamente recibir
la nueva revelacion del Sedior. En la primera vision (caps. 1-3), el Hijo de
hombre reproduce de cierta manera su encarnacion y baja a la tierra para
acompanar a su Iglesia perseguida. En esta nueva revelacion (caps. 4-5), Juan
mismo sube al cielo, quiza con cierto paralelo implicito a la ascension de Jesus,

Muchos autores han sefialado la relacion entre la puerta de oportunidad misionera para los de
Filadelfia (3:8; pero Ladd y otros creen que 3:8 se refiere a la puerta del Reino venidero), la puerta
del corazoén (3:20. puerta a la comunion compartida) y la puerta de revelacion (4:1).

X Traslado al cielo: 1 R 18:12; 2 R 2:16; Ez 8:1-4; 1 I:1s. (cf. Mt 4:5, 8; flch 8:39); 1 En 14:8s.;
2 En 3-21; 5 Bar 2:2; TLevi 2.6ss.; ApAbr 15.2-5 (sobre el ala derecha de una paloma); Ascls 7.3-5.
' puerta: / En 14.15; 33-36; 72-76; 3 Bar 2.2; 3.1 (2 Bar 22.1); TLevi 5.1 (cf. 2.6); 3 Mac 6.18



EL TRONO DE DIOS: CENTRO DEL UNIVERSO ENTERO (4:1-1 1) 173

para entrar en el mundo de las realidades ultimas.””> Ahi Juan permanecera en
espiritu hasta el fin del capitulo 9, después del cual la perspectiva cambiara
frecuentemente entre cielo y tierra.

Esta revelacion crucial sirve de introduccidn a todas las visiones que van
a seguir en el libro, y las introduce por un método tipico en la literatura
apocaliptica: permite al vidente subir al cielo para "entrar en el secreto de
Yahvé" (Jer 23:18, 22; cf. Am 3:7; Gn 18:17) y ver las cosas futuras que en la
tierra nadie puede conocer ("lo que tiene que suceder después de esto", cf. 1:1,
19). La idéntica frase griega aparece en Daniel 2:29, 45 (LXX), cuando Dios
revela a Nabucodonosor por medio de Daniel "lo que ha de acontecer en lo
porvenir" (cf. Dn 2:28; 10:14).*** Ninguna razon convincente nos obliga a
limitar este adverbio temporal al final de la historia, atn futuro para nosotros.
Tiene mejor sentido entenderlo como "después" para Juan mismo, desde su
época pasando por la nuestra hasta el fin de la historia (Tenney 1957:39). Eso
cuadra con el hecho de que estos dos capitulos (4-5) no anuncian ningun
acontecimiento futuro. Mas bien, como sefiala Karl Barth, el unico dato
temporal que mencionan es del pasado: muerte, resurreccion y toma de poder
del Cordero (5:5-7).2% Pero ese suceso es la clave hermenéutica que abre todos
los sellos de la historia, pasado, presente y futuro.

Lo primero y lo méas importante que Juan ve en el cielo es "un trono" (4:2).
Este trono va a dominar la visiéon de los capitulos 4 y 5 y, de hecho, todo el
libro. Desde ese centro decisivo la perspectiva de Juan ird extendiéndose
primero a los circulos mas cercanos al trono (el arco iris, los cuatro vivientes
y los 24 ancianos), después a toda la esfera angelical (5:1 1) y al fin a la
creacion entera (5:13).2% Pero el trono siempre sera el centro.

El versiculo 2 le asigna a Dios el sencillo pero majestuoso titulo que llevara
en toda esta vision y mucho del resto del libro: "alguien sentado en el trono".
Desde esta lapidaria frase en adelante la sublime sencillez con que el autor se
refiere a "el sentado" (cf. 20:11) contrastara notablemente con las mucho mas
detalladas descripciones del "anciano de dias" en Daniel 7:9-10 y de "una
semejanza que parecia de hombre" en Ezequiel 1:26-27. Karl Barth sefiala que

2 Exegéticamente, es imposible ver en 4:1 alguna referencia al "rapto” de la Iglesia ("encontrarnos
con el Sefior", 1 Ts4:17; cf. 2 Ts 2:1). Ver detalles en Foulkes (1989:55); Tenney (1957:141); Ladd
(1978:64).

25 Dn 2:28 y 10:14 agregan "en los postreros dias" (ep'esjatén ion hémerdri), lo que Ap 4:1 cambia
en "después" (meta tauta 4:1), ya que para Juan los ultimos tiempos comenzaron con la muerte y
resurreccion de Cristo (cf. 1 Jn 2:18).

2% ChurchDog 3/3:542. Que "después de esto" en 4:1 se refiere a todo el futuro de Juan en adelante
se confirma por el hecho de que los sellos corresponden basicamente a los mismos procesos
historicos (guerras, hambre, persecucion, terremotos, evangelizacion) que describe Mt 24, donde
claramente son los acontecimientos pentltimos dentro del proceso historico ("el comienzo de los
dolores", Mt 24:8).

¥ La clave de este esquema concéntrico es la frase "alrededor de" (kuklothen, kuklo). Peterson
(1988:59) senala que en el culto, ante el trono, nuestra vida encuentra su centro.



174 APOCALIPSIS

no habia por qué nombrar a Dios, pues s6lo Uno podia ocupar ese trono
(iChurchDog 3/3:464). Bastaba con solo llamarlo "el sentado" (ho kathémenos
4:2, 3; cf. 20:11).

En cambio, el emperador Domiciano pretendia "subirse" al trono de Dios
por el método ilusorio de acumularse titulos blasfemos, como si meras palabras
pudiesen crear poder real duradero. Nuestro pasaje no nombra a Dios ni intenta
describir su figura mas que por la luz con que brilla. En toda la visién, Dio? no
actua ni habla. Su silencio es mas elocuente que todo lenguaje. El brillo de su
rostro ilumina todo el escenario.

Juan no intenta describir la apariencia de "el sentado" excepto por el
resplandor de su gloria, como si éste lo encandilara con una presencia muy
luminosa. Dante Alighieri (1265-1321), el gran poeta florentino, opind una vez
que la escultura no puede expresar adecuadamente la felicidad eterna y que la
gloria celestial es mas bien musica, fuego y luz (Male 1949:91.) En este pasaje,
al ocupante del trono se lo describe por el brillo de tres joyas y un arco iris,
complementados por dos fendmenos meteoroldgicos (relampagos y truenos)
que proceden de su trono. Ante su trono siete antorchas iluminan maés el
resplandeciente escenario. Todo corresponde al predilecto tema juanillo de
"Dios es luz" (1 Jn 1:5; cf. ITi 6:16)™.

En el texto original los nombres griegos de estas tres joyas son muy
dificiles de identificar con seguridad. El término iaspis de 4:3 parece referirse
a unajoya de varios colores, siendo el mas costoso de un tono verde suave (cf.
"preciosisima" 21:11). Esto parece ser el sentido de "jaspe" aqui, aunque otros
prefieren traducirlo "diamante" (cf. 21:11). La sardion probablemente era una
piedra roja, color de fuego o de sangre, conocida también como rubi oriental.
Es muy incierto el significado de smaragdos, que probablemente no era nuestra
esmeralda moderna sino alguna especie de cristal que descomponia la luz en
forma parecida al arco iris.

Es razonable suponer que la mencion del arco iris, ademas de enriquecer
la descripcion pictorica® y de sefialar la gloria y la majestad de Dios, hacia
también una referencia al pacto de Dios después del diluvio (Gn 9:8-17)."® El

Zm En Ez 1:27 también Dios aparece "como el fulgor del electro, algo asi como un fuego que
formaba una envoltura, todo alrededor, desde lo que parecia ser sus caderas para arriba; y desde lo
que parecia ser sus caderas para abajo, vi algo asi como fuego que producia un resplandor en torno,
semejante al arco iris que aparece en las nubes los dias de lluvia" (BJ). También en términos de
joyas preciosas se describe la morada de Luzbel como un paraiso rocoso (Ez 28:13).

27 Ben Sirac destaca la hennosura estética del arco iris (Eclo 43:12; cf 50:7). "San Juan muestra
un gusto especial por los colores vivos ... como un maravilloso colorista" (Salguero 1965:367). Se
necesitan todos los colores de la paleta del divino "pintor primitivista" para describir su gloria 'y su
gracia.

28 La LXX usa la palabra foxon para el arco iris (Gn 9:13; empleada también en Ap 6:2 para el arco
de flechas), pero en el griego secular la palabra nonnal era iris, que aparece aqui y en 10:1. Josefo
tuvo que explicar a sus lectores gentiles que el término foxon en la LXX significaba lo que ellos
llamaban iris, o sea, el arco iris (Josefo Ant 1,103; Kittel 111:340).



EL TKOMO DE DIOS: CENTRO DEL UNIVERSO ENTERO (4:1-11) 175

trono del Justo y Santo estd bajo el signo de su gracia, rodeado por la sefal de
su fiel misericordia. Es imposible mirar al trono sin ver el arco iris.*” Y
debemos recordar que ese pacto hecho con Noé fue también un pacto fiel con
"todo ser viviente" (Gn 9:10-13, 15-17) y con la tierra misma (9:13, cf. 9:10,
11, 14, 16). Si recordamos que el Apocalipsis 4 constituye la adoraciéon a Dios
como Creador y también que pronto apareceran "los cuatro seres vivientes", el
sentido del arco iris se hace muy patente y profundo.

i. Los veinticuatro ancianos (4:4)

Después de presentar el trono como simbolo central, Juan procede a
describir ampliamente todo el escenario que rodea al trono en circuios
concéntricos.”'’ Primeramente introduce un grupo que va a figurar hasta el final
del libro: los veinticuatro ancianos (4:4). El texto griego muestra un
paralelismo notable con la descripcion del trono central en 4:2. Una traduccion
literal de las frases clave puede hacerlo resaltar:

4:2: jy mira! (un) trono puesto en el cielo, y sobre

el trono (un) sentado (kathémenos)

4:4: y ciclico al trono, tronos veinticuatro, y sobre los

tronos veinticuatro sentados (kathémenoits).

El sentado-en-el-trono, cuyo poder estd firmemente establecido y ocupa el
centro del universo entero, comparte su poder entre otros tronos y otros
"sentados". El paralelismo introduce un tema central del pasaje: la debida
relacion entre el poder divino y el poder humano. Segin Daniel 7:9, para el
juicio divino sobre los imperios enemigos del pueblo de Dios, "fueron puestos
tronos" (thronoi elethesan [LXX]; cf. ckeilo, Ap 4:2, usado en lugar del pasivo
de tilhémi) alrededor del flamante trono del Anciano de dias. El lenguaje de 4:4
parece derivarse de este pasaje de Daniel, donde unos tronos de poder
delegado rodean al Altisimo en el proceso judicial.”"

En Apocalipsis no se trata de un juicio como en Daniel 7 sino del gobierno
universal del cosmos y de la historia. Aqui también el poder esta claramente
centrado en el trono divino, pero no por eso deja de ser compartido libremente
en forma delegada entre los "tronos" que el mismo Sefior ha establecido (cf. Ro
13). Con la descripcion de los ancianos, ordenados en sus tronos alrededor del
trono, comienza a enfocarse una vision completamente simétrica que llegara

*""Ford (1975:71) cita a Berakoth 59": al ver el arco iris debemos caer de rodillas y decir: "Bendito
sea el Sefior nuestro Dios, Rey del universo, quien recuerda su pacto y es fiel a su alianza y guarda
su palabra".

2V Llama la atencion que Juan no describe ningtin detalle del trono mismo, en contraste con Ez 1.
21 R, R. Brewer (1952, en Ford 1975:74) interpreta todo el escenario de Ap 4 en comparacién con
los anfiteatros griegos al estilo de Epidauro, que tenian tronos en primera fila para los principales
espectadores.



176 APOCALIPSIS

a abarcar absolutamente todo, en expansivos circulos concéntricos alrededor
del trono de "el sentado".*'?

Esta vision de veinticuatro tronos con veinticuatro ancianos sentados, como
también la solemne y majestuosa liturgia en que participan, no tiene
antecedentes en la literatura judia.’'> Sus interpretaciones han sido muy
diversas y contradictorias. Al lector moderno inmediatamente le surgen dos
preguntas: (Por qué eran veinticuatro los tronos y ancianos en la vision de
Juan? ;Qué podrian significar o representar estos ancianos y quiénes eran?

Es probable que a Juan de Patmos no se le hubieran ocurrido estas pregun-
tas.”"* Simplemente vio veinticuatro tronos y veinticuatro ancianos sentados y
nos los describe. Eso no significa que lo que vio no tuviera significado para él,
sino que ese significado no dependia de la identidad especifica de lo
simbolizado. Implica otra manera de percibir ese significado. No se trata tanto
de identificar los simbolismos del Apocalipsis, sino de interpretarlos. Los
creyentes han perdido tanto tiempo y han caido en tantos errores por estar
obsesionados con la pregunta: ;Quiénes son? Mas bien creemos que la cuestion
que preocupaba al autor era otra: ;Qué significan?

Como es comun con los nimeros en el Apocalipsis, la cantidad de tronos
y ancianos (24) debe entenderse simbodlicamente, y como tal podria ser una
primera clave hermenéutica para la interpretacion acertada de estos seres que
rodean a Dios en su majestad celestial. Se han propuesto muchas explicaciones
para el nimero de los ancianos:

—1los doce patriarcas mas los doce apostoles (cf. Ap 21:12-14);

—Israel doblemente redimido, con dos representantes por cada

tribu;?!¢
—Ilos ciclos sacerdotales de veinticuatro tandas en el templo postexilico

(1 Cr24:1-19; 25:1-6; Josefo Ant 7.14.7);?"7

—1los veinticuatro padres de Israel (Eclo 44-49)*'8

215

212 Aune (1997:313) menciona el significado césmico del circulo, comenzando con el arco iris
alrededor del trono. En toda la vision Dios es axis mundi. En / En 71.6ss. también se destaca la
simetria concéntrica del cielo (cf. 3 En 33.1-34.2).

" Aune 1997:287; Rist /B X11:402; Beasley-Murray 1974:115; Mounce 1977:135.

2 Caird (1966:64) sugiere, con toda seriedad, que posiblemente el mismo Juan no supiera por qué
eran veinticuatro los ancianos; cf. ArndtG:707. Juan simplemente vio, muy simétricos, los
veinticuatro tronos. Muchas veces tratamos de interpretar el Apocalipsis desde preguntas que el
mismo autor no se planteaba.

23 Cerfaux-Cambier (1966:58); Morris (1977:102).

216 Ford (1975:73): quizé el sur (Juda) reunido con el norte (Israel).

27 Gonzalez Ruiz (1987:111); Bartina (1967:670); Bornkamm (Kittel VI:669). Debe notarse que
otros pasajes biblicos (Esd 8:24, 29; Neh 12:1-21) y rabinicos dan otros niimeros para estas o
similares funciones.

218 Ford (1975:80).



EL TKOMO DE DIOS: CENTRO DEL UNIVERSO ENTERO (4:1-11)

—Tlos veinticuatro autores del Antiguo Testamento o las veinticuatro letras
del alfabeto hebreo;?"’

—contraparte de los veinticuatro lictores de Domiciano (Suet Dom 4.4)220

—veinticuatro astros o los veinticuatro Yazatas de la mitologia
babilénica;**!

—1las veinticuatro horas del dia (como en el pitagorismo), el doble de los
doce meses del afio, o las cuatro estaciones del afio multiplicadas por
seis.”*?

Es muy importante recordar que esta vision del trono (cap. 4) es una
adoracion a Dios como Creador (4:11): todo aspecto salvifico espera, muy
dramaticamente, hasta el capitulo siguiente.””” Nuestra interpretacion del
numero de los ancianos (24) y de los seres vivientes (4) debe entonces
concordar con ese contexto, sin llegar a pretender identificar a los ancianos con
nombre y apellido. Desde esa perspectiva parece probable que el numero
veinticuatro tenga que ver con el tiempo y la historia dentro del orden creado
(aparte de consideraciones especificas de la historia de la salvacion, que so6lo
apareceran en el capitulo 5).”** Asi entendida, la frase puede interpretarse como
equivalente de "toda autoridad en el cielo y en la tierra" (Mt 28:18). Si el 12
es el numero que indica totalidad en lo histdrico (doce principes de Ismael, Gn
17:20; doce tribus de Israel; doce apdstoles del nuevo Israel; doce varones en
Efeso, Hch 19:7), entonces el pasaje parece decirnos que todo poder y
autoridad, en su expresion doble para mayor énfasis, estd (o debe estar)
coordinado armoénicamente alrededor de Dios.

Otras claves hermenéuticas para intcrpetar a estos ancianos son: sus tronos,
sus coronas, el titulo presbuieroi, sus vestiduras blancas, y sus funciones aqui
y a lo largo del libro: adorar a Dios, presentar las oraciones de los santos (5:8)
y explicar los acontecimientos y visiones (5:4; 7:13-17). Se ha observado
también que en las dos ultimas instancias, "uno de los ancianos" acttia solo
como dngel interpres. Eso probablemente no es mas que una técnica literaria
que muestra que el grupo se expresa mas naturalmente por una voz particular

219 Victorino de l'etau (Prigent 1981:85; Gonzéalez Ruiz 1987:111; Aune 1997:291).

20 Thompson (1990:98); Aune (1997:292).

2! Gunkel, C. A. Scott, Moffatt [Ladd 1978:53]; las doce estrellas visibles con las doce estrellas

invisibles (Rist /B XIL402). Bornkamm (Kittel VL669) sefiala acertadamente que cualquier posible

origen mitolégico para la seleccion del nimero "24" ya habria quedado olvidado para el autor del

Apocalipsis, por lo que no debe ser tomado como clave hermenéutica al significado de los ancianos.

2 Salguero (1965:368); Barth ChurchDog 3/3:543; Kittel VI:669; Lilje, p. 107; ArndtG 707.
Las lagrimas de Juan en 5:4 dejan claro que hasta ese momento la visién no habia traido un

mensaje de salvacion. Juan llega a descubrir la redencion en Cristo sélo con el anuncio del anciano

(5:5) y la aparicion del Cordero (5:6).

22! Salguero (1965:368) sugiere que el niimero se basa en las doce horas del dia (cf. Jn 11:9)

sumadas a las doce horas de la noche, y menciona sinagogas antiguas cuyas ruinas muestran

referencias pictdricas al tiempo en fracciones o multiplos de doce.



178 APOCALIPSIS

y no por todos los ancianos en coro. No debe llevarnos a individualizar a los
ancianos con alguna especie de identidad especifica que el texto no favorece.

Los esfuerzos por identificar a los veinticuatro ancianos han sido tan
numerosos y contradictorios que no nos conviene intentar un inventario de
ellos.”?® Creemos que la interpretacion maés sensata y segura, sin ir mas alld de
las claves claras de su significado, es entenderlos simplemente como simbolo
de todo poder y autoridad que Dios ha delegado a otros en su gobierno del
universo. Eso corresponde prima facie al significado obvio de los tronos, las
coronas y el titulo presbuteros. Entre los comentaristas hay también cierto
consenso en que los veinticuatro ancianos tienen caracter angelical mas que
humano (sin por eso dejar de ser simbolos y convertirse en angeles concreta y
especificamente) y que ejercen funciones sacerdotales.”® Eso corresponde a la
"fusion" integral de realeza y sacerdocio en Cristo y en los creyentes, a la que
el Apocalipsis da mucho énfasis, y pertenece a la teologia del poder politico
que ira presentando el pasaje.

Esta interpretacion es compatible con la interpretacion de los veinticuatro
ancianos como alguna especie —siempre simbolica— de "consejo angelical"
o "senado de honor".que realza la majestad del trono y acompaifia a Dios en su
juicio y su gobierno del universo (Dn 7:9). En ese sentido podemos concordar
con Ladd en que simbolizan "un cuerpo de angeles que ayudan a ejecutar el
gobierno divino del universo".?”’” El gran trono divino es soberano y
todopoderoso, pero no aislado. Dios comparte su poder, en forma delegada y
dependiente, rodeando su trono con una abundancia de "minitronos" y
"subsentados" que colaboran con el ocupante del trono en su Reino.

Antes de describir al otro grupo de actores principales, los cuatro seres
vivientes, Juan aflade unos detalles mas sobre las proximidades inmediatas del
trono. Primero nos dice que del trono proceden relampagos y retumbos de
truenos. Estos dos fendémenos meteoroldgicos, tipicos de una violenta
tempestad, eran tradicionales para caracterizar la majestad y el misterio de las
teofanias* en el Antiguo Testamento. Ademés de ser muy dramaticos,
impresionaban mas a los judios porque los asociaban con el mar, objeto de

223

Para resumenes de las diversas interpretaciones, ver Ladd (1978:66-67); Gonzalez Ruiz
(1987:111); Bartina (1962:669); Salguero (1965:368). Karl Barth, después de haber afirmado que
los ancianos son representantes celestiales de la Iglesia (ChurchDog 2/1:125), concluyd que no
tienen ese tipo de representacion especifica (3/3:464).

26 Ladd (1978:67) defiende bien el caracter angelical de los ancianos. Por otra parte, los vestidos
blancos quizds pueden sefialar su caracter sacerdotal (Cerfaux-Cambier 1966:61).

7 Ladd (1978:67); 1 R22:19(cf. 1 R 12:6); Is 24:23; Dn 7:9; Sal 89:7; Mfi9:28. Cerfaux-Cambier
(1966:58, 61) lo describen como un cortejo; Alio (1921:70) y Salguero (1965:368) lo caracterizan
como "custodios universales". Lilje (1957:108) ve reflejado en este "consejo real" las ceremonias
de la corte romana. Otros encuentran en ¢l la sinagoga como trasfondo (Bowman 1955A:43), hecho
que ven reflejado también en el titulo presbuteroi.



EL TRONO DE DIOS: CENTRO DEL UNIVERSO ENTERO (4:1-11) 179

mucho temor para ellos. En la poesia hebrea las imagenes de la tormenta eran
simbolos muy conocidos del poder divino (1 S 2:10; Sal 18:9s.; Job 37:4).

Para los judios el relampago y el trueno se asociaban especialmente con el
éxodo de Israel. Segin Exodo 19:16-19 la teofania del Sinai fue acompafiada
por truenos, reldampagos, una espesa nube y trompetazos cada ve2 mas fuertes
que hacian estremecer a todo el pueblo (19:16). Cuando Moisés habld, Dios le
respondié con voz tronante (19:19). Fendmenos parecidos caracterizaron la
revelacion de Dios a Ezequiel: un tempestuoso viento nortefio, una gran nube,
fuego envolvente, "y del fuego salian relampagos" (Ez 1:4, 13). Al trueno a
veces se lo consideraba la misma voz de Dios (Job 3*7:2-5; Sal 18:13-15); el
Salmo 29:3-9, un pasaje sobre el poder de Dios en los truenos y relampagos,
repite siete veces la expresion "Voz de Yahveé".

A lo largo del Apocalipsis estos fendmenos meteorolégicos mostraran el
mismo proceso de crescendo que caracteriza al libro en general. En 8:5,
después de presentar las oraciones sobre el altar de incienso, hay "truenos,
estruendos, relampagos y un terremoto". Después del toque de la séptima
trompeta, son "reldmpagos, estruendos, truenos, un terremoto y una fuerte
granizada" (11:19). A la séptima copa de ira siguen "reldmpagos, fragor de
truenos y un violento terremoto, como no lo hubo desde que existen hombres
sobre la tierra, un terremoto tan violento" (16:18 BJ). Es significativo que estas
expresiones siguen siempre al séptimo elemento de la serie correspondiente
(sellos, trompetas, copas), y siempre van asociadas con algin aspecto del
templo.

En seguida Juan nota que "delante del trono ardian siete antorchas de
fuego" (4:5b). Estas lamparas no deben confundirse con los candelabros de
1:12. Probablemente eran mas bien palos o postes con tela u otro material que'
ardia por bastante tiempo empapado de resina o de brea (cf. 8:10). Este detalle
parece reflejar aquellas cosas que eran "como de carbones de fuego
encendidos, como vision de hachones encendidos que andaba entre los seres
vivientes" (Ez 1:13 RVR). Puede haber también una referencia a las antorchas
que ardian delante de los tronos de emperadores y reyes (Lilje 1957:109;
Thompson 1990:163; Aune 1997:295). Juan identifica las antorchas con los
siete espiritus de Dios que segun 1:4 estdn, igual que las antorchas, "delante del
trono".

A lo largo de los siglos la figura del "cristalino mar" ha sido especialmente
inspiradora para la imaginacién cristiana. Que la imagen es altamente
metaforica se entiende por la doble expresion "algo parecido ... como"
(*hos...homoia). Ese lenguaje da a entender, igual que en otras expresiones del
pasaje, que en la experiencia humana normal no existe nada realmente parecido
a este mar, de modo que s6lo puede describirse por un simbolismo que no debe
tomarse al pie de la letra.

Por eso, lo mejor es considerar este detalle como puro simil (Ladd 1978:67;
ver también 15:2), agregado para aumentar el esplendor, la majestad y la



177
APOCALIPSIS

trascendencia del escenario, igual que los reldmpagos y truenos. Es probable
que en el trasfondo de la imagen esté el concepto de las "aguas de arriba" (Gn
1:7; Sal 104:3; 148:4). También cuando Enoc pasa del primer cielo al segundo
para llegar ante los ancianos ve "un mar grande, més grande que los mares de
la tierra" (2 En 3:1-3; 4:1s.).

Algunos comentaristas (Caird 1966:62,68; Foulkes 1989:59; Gorgulho
1978:56) interpretan este mar, el de 13:1 y 21:1, como una especie de "represa
del poder del mal" que aun en el cielo resiste la voluntad de Dios. Barth sefiala
(ChurchDog 3/1:141; 3/3:543), por el contrario, que el mar en 4:6 anticipa el
dia cuando las aguas dejaran de ser cadticas, que en el fondo es lo mismo que
expresa 21:1 con otra figura. Ahora mismo el mar esta sujeto a la soberania de
Dios al pie de su trono divino. Juan prevé asi el dia cuando esas aguas seran tan
calmas y cristalinamente claras como un mar de vidrio, completamente
privadas de su terror.”*® Segun Barth, nos hace falta el firmamento (RdQlaH)
que retiene esas aguas (Gn 1:6-8; Ez 1:22-26). Cuando eso se quite, nada
impedira nuestra vision directa de Dios (ChurchDog 3/1:141).

Otro punto de partida para esta imagen puede ser la vision que tuvieron los
ancianos cuando subieron a la presencia de Yahvé (Ex 24:10): "como un
embaldosado de zafiro, semejante al cielo cuando esta sereno". De forma
similar Ezequiel vio el trono de Dios sobre "una expansion a manera de cristal
maravilloso" que sostenian los cuatro seres vivientes (Ez 1:22, 26). En ese
contexto podria sefialar que el pavimento de la sala del trono brillaba tanto
como un mar de vidrio. El Cordn conserva una leyenda parecida: cuando la
reina de Saba vio el piso reluciente del palacio de Salomédn, creia que era un
lago y levant6 sus faldas para entrar al agua. R. Aquiba dijo: "Cuando llegais
a las puras piedras de alabastro, no digais Agua, agua', porque dice, Quien
habla mentiras, no puede mantenerse ante mis ojos" (StrB 111:798).

i;. Los cuatro vivientes (4:6b-8a)

La figura de los cuatro seres vivientes es tan fascinante como controversial
para la interpretacion del Apocalipsis. Con buen sentido de humor Mounce
(1977:136) seiiala que el comentarista Lenski menciona veintiin explicaciones
de los seres vivientes, jy después procede a proponer otra igualmente
imposible!

En contraste con el circulo exterior de los veinticuatro ancianos (4:4), que
es un aporte original del Apocalipsis de Juan, el circulo interior de los cuatro
vivientes tiene amplios antecedentes biblicos y del judaismo tardio. Estos a la
vez iluminan y complican su interpretacion, no sélo porque son muy diversos

3 Otros autores ven aqui una alusién al "mar de bronce" del templo (1 R 7:23. 38; 2 Cr 4:2-6;
Farrer; Glasson; cf. Albright), pero tal interpretacion no cuadra bien con los detalles que afiade 15:2
a la figura. Ford (1975:73) subraya la importancia litirgica del color azul, tanto del mar como del
cielo.



EL TKOMO DE DIOS: CENTRO DEL UNIVERSO ENTERO (4:1-11) 181

sino atn mas porque Juan suele utilizar sus fuentes con una gran libertad para
darles cualquier sentido nuevo que corresponda a su propio mensaje.

La riqueza de la figura de los cuatro vivientes y una primera pista para su
interpretacion pueden verse en la observacion de T. F. Torrance (1959:29) de
que los cuatro vivientes son una fascinante mezcla de 4ngel, humano y animal.
Las raices de la descripcion se derivan obviamente de Ezequiel, Isaias® y cierta
literatura apocaliptica, especialmente las "pardbolas de Enoc" (1 En 37-71).

En la vision del trono que inaugura el mensaje de Ezequiel aparece "la
figura de cuatro seres vivientes" (JaYOTEz 1.5). Cada ser viviente tenia cuatro
caras: de ser humano, de ledn, de buey (o toro) y de dguila (1:10). También
cada "viviente" tenia cuatro alas, y entre los cuatro juntaban sus alas para llevar
encima el trono de Dios (1:9, 11, 22-26). A la par de cada uno iba una rueda
(1:15-17), cuyos aros (llantas BJ) estaban llenos de ojos todo alrededor (1:18).
Subsecuentemente se identifican como "querubines" (Ez 9:3 BJ; 10:1-9,14-22;
28:14, 16; 41:18, 20, 25).

Obviamente los "vivientes" de Ezequiel son la inspiracion basica para sus
homoénimos en la visiéon de Juan. La palabra "vivientes" aparece tanto en
Ezequiel (LXX) como en Apocalipsis. En ambos casos son cuatro y hablan de
las mismas cuatro caras. Pero muchas diferencias llaman también la atencion:
los "vivientes" del Apocalipsis tienen seis alas cada uno, como los serafines de
Isaias 6, y no cuatro como los querubines de Ezequiel 1. Mientras cada uno de
los vivientes de Ezequiel tiene las cuatro caras,” en el Apocalipsis cada uno
tiene una cara distinta, y aparecen en orden diferente (con el rostro humano en
tercer lugar y no en el primero: Ez 1:10). Finalmente, en el Apocalipsis no
aparece nada sobre las ruedas que son tan importantes en Ezequiel I, donde la
idea central de todo el pasaje es la movilidad de Yahvé con su trono portatil.
Por haber eliminado las ruedas, Juan traslada los ojos a las alas de los
vivientes.

A la vez Juan suplementa a Ezequiel con importantes detalles de los
serafines de Isaias 6, que también rodean el trono de Dios. Tal es el caso de las
seis alas (Is 6:2) y del Sanclus que proclaman (6:3), como también de las
acciones individuales de los cuatro vivientes (Is 6:6-7; Ap 6:1-8; 15:7), cosa
que no ocurre con los vivientes de Ezequiel.

Otro pasaje apocaliptico probablemente anterior a Juan y que trabaja con
estos mismos materiales aparece en las "pardbolas de Enoc". Segin I Enoc
71.7 (cf. 61.10) hay tres clases de angeles que guardan el trono celestial:
serafines, querubines y ofanines (de la palabra hebrea que se traduce "ruedas"
en Ez 1:15-18). Los ofanim aparecen también en la descripcion del séptimo

Y Hay cierta relacion, aunque menos directa, con Dn 7:2-7 (Torrance 1959:28s., 3 Is.), pero como
fuerzas caoéticas (cf. Ap 13).

B0 En ApAbr 18.5 (80-100 d.C., Charlesw 1981:68) cada uno tenia las cabezas (leén, ser humano,
buey, aguila), y cada cabeza tenia cuatro caras para un total de dieciséis rostros. Cf. 3 En 21.



179APOCALIPSIS

cielo en 2 Enoc 9 como "los angeles de muchos ojos... el orden brillante de los
otanim” (sic). Estos tres "escuadrones" de angeles no duermen de dia ni de
noche, y proclaman el Sanctus de la adoracion angelical.

Es evidente que esta otra tradicion apocaliptica hace de los muchos ojos de
las ruedas (ofartim) de Ezequiel 1:15-18 un nuevo orden de angeles. Ya
desaparecen las "ruedas", pero los ojos, muy apropiadamente, se trasladan a
esta nueva clase de criatura celestial. Juan de Patmos, en vez de dividirlos en
tres ordenes, funde los tres en "cuatro seres vivientes", sin hacer referencia
explicita a ninguno de los 6rdenes angelicales. A la vez transfiere los "muchos
ojos" de Ezequiel 1.18 a las alas de los seres vivientes, mencionadas en el
mismo contexto de Ezequiel (1:6-11, 23-25).

Dos caracteristicas mas de la descripcion de los cuatro seres vivientes
parecen derivarse de Ezequiel 1. En primer lugar, la dificil expresion
preposicional "en medio del trono (en meso tou thronou), y en torno al (kuklo)
trono" (4:6b BJ) parece combinar un poco confusamente las frases similares
de Ezequiel 1:4-5 (cf. 1:18).”*' También los ojos "alrededor y por dentro” (4:8a
BJ), dificiles de concebir, parecen tener su origen en Ezequiel 1:18, donde
estaban "alrededor" de la circunferencia de las ruedas (cf. 10:12). Cuando Juan
los traslada a las alas siguen estando "alrededor", pero ahora en torno a ellas
y no alrededor de las ruedas. Pero en 4:6 Juan cambia por la expresion "por
delante y por detras", mas apropiada para su interpretacion.

Posiblemente la vision de Juan aqui podria corresponder también a la
costumbre antigua de terminar las cuatro patas de los tronos con tallados dé los
animales considerados mas fuertes (ledn, elefante, bufalo, etc.), para expresar
asi la firmeza y estabilidad del reino. Pero en la imaginacidon apocaliptica de
Juan los animales son vivos, hablan y resultan ser nada menos que te6logos
litargicos y doxologicos.

La mejor clave para interpretar el significado de los cuatro vivientes aqui
es el mismo tema central de todo el capitulo: la creacion (4:3, 11; ver arriba).
En el contexto total del capitulo parece acertado concluir que con estos cuatro
vivientes Juan describe, bajo la imagen simbdlica de seres angelicales, la vida
creada en sus variadas formas.”” El numero cuatro apunta aqui al orden creado
y el mismo titulo de "vivientes" (zoa) apunta a la vida animada. Hasta el orden
de los cuatro elementos sugiere los niveles sucesivos de la existencia biologica:
el leén (carnivoro, salvaje, rey de la selva), el buey o toro (herbivoro,

Z1'En Ez 1:4-5 hay un esplendor "alrededor de" (LXX kuklé) la nube de fuego y los cuatro vivientes
aparecen "en medio de" (LXX en t6 meso autou) el viento y el fuego. Ap 4:6 aplica ambos términos
a los seres vivientes y el trono, con un resultado estrictamente contradictorio. En el resto del
Apocalipsis "en medio del trono" se usa solo con referencia al Cordero; nunca vuelve a emplearse
para describir a los vivientes.

2 Aunque el simbolismo posea una base angelical, creemos que el mensaje de Juan tiene que ver
con la vida creada y no con lasjerarquias celestiales. Seria un error comenzar a sacar conclusiones
angelologicas del texto. Es mas bien una teologia doxoldgica de la creacion y de la vida.



EL TKOMO DE DIOS: CENTRO DEL UNIVERSO ENTERO (4:1-11) 183

domesticado), el ser humano (imagen y semejanza de Dios) y el aguila (rey de
los cielos).

Los rabinos también interpretaban a los cuatro seres vivientes como
representantes de la vida creada. Era comtn el dicho: "Hay cuatro seres fuertes.
El fuerte entre las aves es el aguila, el fuerte entre los animales domesticados
es el toro, el fuerte entre los animales salvajes es el ledn, y el mas fuerte de
todos es el ser humano; y Dios ha tomado a todos ellos y los ha amarrado a su
trono".>** Para otros los cuatro simbolizan lo més valiente (le6n), fuerte (toro,
buey), sabio (humanidad) y veloz (aguila) (Barclay 1975:187).

SER  "REALISTA" SIGNIFICA PODER VER EL CIELO

Ya habiamos observado en varias de las cartas pastorales (2-3) el
problema de la relacion entre las apariencias y la realidad: la situacion
aparente de varias iglesias (Esmirna, Sardis, Filadelfia, Laodicea) era
exactamente la opuesta en la realidad. Ahora en la visién del trono (cap. 4-5)
se nos plantea el mismo tema pero desde otro dngulo. Aqui vamos a ver que
la realidad historica y cosmica no es "como se ve" desde abajo, sino que
realmente puede ser enfocada de manera muy distinta, desde la optica de las
realidades ultimas celestiales y escatologicas.

Esta vision le permite a Juan entender que todos los peligros y problemas
en que se encuentra hundido no son la realidad ultima. Son reales, y Juan de
ninguna manera va a negarlos, pero descubre que desde la perspectiva
trascendental del trono y su ocupante, todas esas amenazas son pentltimas.
Domiciano no es mas que un fendémeno pasajero. El poderio del
imperialismo no pasa de ser una potencia pasajera, que jamas tendra la
ultima palabra. Esa palabra final sera del que esta sentado en el trono.

La constante tentacion humana es ver nuestra realidad inmediata como
ultima y presuponer (o temer) que las grandes verdades de fe son remotas y
de poca o secundaria fuerza historica. A eso equivocadamente lo llamamos
"realismo, con los pies bien puestos en la tierra". Pero Juan nos revela aqui
que, si nuestros 0jos no estan bien puestos en la realidad ltima del trono y
su ocupante, entonces nuestros pies jamas podran estar "bien puestos" en la
tierra. El primer requisito para ser "realista" es haber visto la realidad tltima:
el trono de Dios y su trascendental Ocupante, y al Cordero que fue
inmolado.

Dios sabia bien que lo que Juan necesitaba, y nosotros también
necesitamos, mas que conocimientos adelantados de eventos futuros, es una
clara vision del trono desde el cual podemos entender bien el proceso
historico. Tan malo es no ver al cielo, como ver sé6lo al cielo. Se equivocan

3 R. B'rekhja, citado en StrB 111:799; R.Abahu, citado en Beasley-Murray (1974:117).



184 APOCALIPSIS

los que creen que estar mirando al cielo es alienante. jLo alienante es no
verlo!

Ser "realista" es tener ojos para ver foda la realidad. Cuando los ejércitos
sirios rodeaban a Samaria y una derrota segura amenazaba a Israel, el profeta
Eliseo veia otra realidad a la que Guiezi estaba ciego. Eliseo lo anim¢ y pidio
a Dios que le curase la vista (2 R 6:1 6-17):

—No tengas miedo —respondi6é Eliseo—. Los que estan con
nosotros son mas que ellos.

Entonces Eliseo or6: "Sefior, dbrele a Guiezi los ojos para que vea."
El Sefior asi lo hizo, y el criado vio que la colina estaba llena de caballos
y de carros de fuego alrededor de Eliseo.

Ser realista es entender el verdadero juego de las fuerzas historicas,
ultimas y penultimas. Ser realista significa saber quién estd sentado en el
trono.

SE NECESITA URGENTEMENTE:
UNA TEOLOGIA DE LA VIDA Y DEL PODER

En este pasaje, que establece el escenario celestial para el gran culto que
a continuacion se realizard (y para todo el libro), Juan ha tomado muchos
elementos de fuentes anteriores y los ha articulado genialmente en un
esquema simétrico muy original, de incomparable belleza y profundo
significado teoldgico. Introduce algunos de los personajes centrales que van
a seguir figurando hasta el final del libro. Con lineas decisivas y acertadas
logra "reconstruir" el universo simboélico de los fieles estableciendo
enfaticamente el centro definitivo de todo: el trono con su glorioso ocupante.
Después va organizando toda la realidad en sucesivos circulos concéntricos
desde el trono central y su arco iris hasta los cuatro vivientes, los veinticuatro
ancianos con sendos tronos, la vastisima multitud angelical (5:11) y al fin el
cosmos entero, todo siempre "alrededor del trono" (4:4, 6; 5:6, 11).

Con el simbolo central del trono y su correspondiente periferia de
veinticuatro tronos y veinticuatro gobernantes ("ancianos"), Juan articula para
los fieles un concepto revolucionario del poder. Con los cuatro vivientes
insertos en el centro puro de la vision celestial, enfoca una teologia de la
creacion y de la vida.

La vision del trono y de los veinticuatro gobernantes nos revela el origen
y el centro de todo poder y autoridad, dondequiera que los haya en el
universo entero. En el centro hay un solo trono y uno solo sentado
(kathémenos 4:2, 3). Obviamente los demas "tronos" y "sentados"
(kathémenous 4:4) derivan su poder por delegacion del "poder central" (cf.
Ro 13:1-2). A la vez, el que estd sentado en el trono no pretende



EL TKOMO DE DIOS: CENTRO DEL UNIVERSO ENTERO (4:1-11) 185

"monopolizar" el poder sino comparte el gobierno del universo con su
"equipo de trabajo", las autoridades establecidas para gobernar con é1.2* A
lo largo de las Escrituras su Reino es un Reino de poder participativo. Dios
no se siente amenazado por la existencia de otros tronos y otros "sentados"
que lo rodean. Mas bien, el ocupante del trono ha designado a estos
"magistrados inferiores" para buscar juntos la justicia en toda la creacion (Ro
13:3-6).

Precisamente porque Dios mismo ocupa el centro definitivo de este
organigrama de poder cdsmico, y no alguna autoridad creada y finita, dentro
del esquema divino no puede existir la idolatria del poder totalitario.**
Cuando el poder es teocéntrico todas las autoridades sirven al "Reino de Dios
y su justicia" para que la voluntad justa y benévola de Dios sea hecha en la
tierra como en el cielo. Pero cuando los "poderes derivados", celestiales y
terrenales, pretenden independizarse del trono central, se rompe el esquema
divino y se producen desorden e injusticia dentro de la creacion. Seria como
si uno de los ancianos se cansara en alguin momento de estar arrodillandose
ante Dios y se quedara sentado en su trono, creyéndolo suyo propio.
Después otro anciano haria lo mismo y terminarian intentando uno y otro
usurpar el trono central.

Llama la atencién que inmediatamente proximos al trono, alin mas cerca
que el circulo de los ancianos con sus tronos, estan los cuatro seres vivientes
(4:6b-8a). En esto vemos que la vida es lo mas cercano al corazén de Dios.
Por eso nuestra teologia tiene que ser en verdad una teologia de la vida y no
una "necroteologia" al servicio de la opresion, el militarismo y la muerte.
Nuestro Dios es el Creador, Fuente y Sustentador de la vida, enemigo y
vencedor de la muerte.

Pero hay mas: en este cuadro podemos ver que el poder que Dios delega
a los "tronos periféricos" tiene que servir a la vida y no a la muerte, a la
justicia y no al pecado (cf. Ro 13:3-5). Entre los ancianos y Dios estd de por
medio la vida, simbolizada por los cuatro seres vivientes. El acceso de los
"sentados" al trono central estd mediatizado por la presencia de los cuatro
vivientes, interpuestos entre el circulo externo de autoridad y el trono que les
ha otorgado su poder. Lo més cercano a Dios es la vida misma. A toda

4 Este principio divino de poder participativo aparece por primera vez en Gn 2:19, cuando el
Creador, que seglin Gn 1 ha dado nombre atodas las cosas, ahora permite a la criatura colaborar con
¢l en colocar nombre y significado a lo creado.

35 Cf. los dos arboles que ocupaban el centro del paraiso (Gn 2:9). Cuando Adan y Eva desplazaron
a Dios como autoridad central y norma non normata axiolédgica, perdieron el paraiso y cayeron en
el caos de un universo egocéntrico y por ende excéntrico. Si el plan cristocéntrieo se expresa en "La
adoracion del Cordero" de Juan van Eyck, el desorden cadtico y excéntrico del abuso demoniaco
del poder se plasma con fuerza conmovedora en "Guernica" de Pablo Picasso.



IFI'L APOCALIPSIS

autoridad creada se le ha dado su poder para servir a Dios sirviendo a la vida
que Dios ha compartido con sus criaturas.

En el diseflo divino de la creacion, "todo lo que respira" adora al Creador
de la vida. Para eso Dios nos ha dado aliento y para eso existimos. El
cristiano méas que nadie debe poder cantar con Violeta Parra: "jGracias a la
vida, que me ha dado tanto!" Pero es mas: el cristiano conoce al Autor de la
vida. Aun Juan de Patmos, prisionero y en peligro de muerte, vio la
importancia de adorar a Dios no sdlo como Salvador sino también como
creador del leon, del buey, del aguila y de la humanidad.?*®

b. La adoracion al Creador (4:8b-11)
Y dia y noche repetian sin cesar:

"Santo, santo, santo
es el Sefior Dios Todopoderoso,
el que eray que es y que ha de venir."

’Cada vez que estos seres vivientes daban gloria, honra y accién
de gracias al que estaba sentado en el trono, al que vive por los
siglos de los siglos, 'los veinticuatro ancianos se postraban ante
él, y adoraban al que vive por los siglos de los siglos. Y rendian sus
coronas delante del trono exclamando:

""Digno eres, Sefior y Dios nuestro,
de recibir la gloria, la honra y el poder,
porque tu creaste todas las cosas;
por tu voluntad existen y fueron creadas."

El trono de Dios, centro del universo entero, es un lugar activo de
adoracion constante. La letania celestial comienza, algo sorprendentemente,
con un fascinante cuarteto litirgico: en la vision de Juan, un ledn, un buey, un
ser humano y un aguila inician la accién con un solemnisimo Sanctus (4:8). La

6 La tragica paradoja de la "vida" se ve en el hecho de que poco tiempo después de haber escrito
"Gracias a la vida", Violeta Parra se suicido.

7 "Los santisimos angeles que estan cerca de él no se alejan de noche ni de dia" (7 En 14.23). Los
querubines, serafines y coros (ofanines) "son los que no duermen y guardan el trono de su gloria"
(71.7); "te bendicen los que no duermen y permanecen ante tu gloria" y pronuncian el Sanctus
(39.12); "no se retiran de noche ni de dia ... con sus canticos incesantes" (2 En 9.4, 13). Segln
TLevi 3.8, los angeles del cuarto cielo "entonan himnos a Dios continuamente". La adoracion
incesante de los cuatro vivientes tiene, de alguna manera, una contraparte diabdlicaen el dragon que
acusa ante Dios "diay noche" (Ap 12:10) y en eljuicio final desus seguidores, que no tienen reposo
"ni de dia ni de noche" (14:11).



EL TRONO DE DIOS: CENTRO DEL UNIVERSO ENTERO (4:1-11) 187

vida creada no cesa, dia y noche, de alabar a su Creador.”®” Los humanos
descansamos, al dormir y al fin al morir, pero la creacion nunca deja de adorar
a Dios (Barclay 1975:191). Cuando los caballos y el ganado se duermen, algin
buho nocturno estard proclamando el poder y la majestad del divino Creador.
Desde esa perpetua doxologia de la vida, de la boca de "todo lo que respira",
se impulsa toda la liturgia cdsmica que va a caracterizar esta vision hasta el
final del capitulo 5.

Esta primera doxologia es pronunciada, no cantada. La musica vocal sdlo
comienza después de la resurreccion (5:9). La aclamacion del Sanctus en boca
de los cuatro vivientes, seguida por el "Digno eres" de los veinticuatro
ancianos, inicia un movimiento litirgico que crece en el capitulo 5 con dos
himnos al Cordero por los cuatro seres vivientes y los veinticuatro ancianos a
coro (5:8-10) y por millones de angeles (5:11-12), culminando poderosamente
con una alabanza de la creacidon entera "al que estd sentado en el trono y al
Cordero" (5:13).

/. La adoracion de los cuatro vivientes (4:8b-9a)

El Sanctus de los cuatro vivientes (4:8) es una inconfundible alusion a la
letania antifonal de los serafines de Isaias 6:3, con su majestuosidad aumentada
por la imagineria impresionante de los querubines de Ezequiel. La triple
repeticion del adjetivo "santo", tanto en Isaias como en el Apocalipsis, es
simplemente la forma mas enfética del superlativo en el hebreo: "muy, muy
santo" o quiza "santisisimo".**® Para la mentalidad hebrea y especialmente para
Isaias Yahvé es por definicién y por excelencia "el Santo de Israel" (Is 1:4;
10:17; 30:1 1, 12).239 Creer en Dios es "santificarlo", reconocerlo como "el
Santo" (Is 40:25; Hab 3:3; Job 6:10; Os 12:1; Pr 9:10; 30:3).

El segundo renglon de esta doxologia, Sesior Dios, el todopoderoso (/curios
ho theos hopanlokrator), es una interesante e importante ampliacion del mas
conciso /curios Sabaodth ("Sefior Sabaot") de Isaias 6:3 (LXX). Cabe preguntar
porqué Juan habra escrito panlokrator en lugar del Sabaoth, y porqué habra
ampliado kurios a kurios ho theos. M. Rist (IB XIL404) y otros han sefialado
que tanto kurios ho theos como pantokrator eran titulos divinos del emperador
(Suet Dom 13). Es posible por lo tanto que esta modificacion del Sanctus de
Isaias 6 intentara descalificar las pretensiones idolatricas del emperador y
seflalar que so6lo Dios es merecedor de tales atributos y alabanzas. Ademas,

2581 a misma repeticion enfatica se encuentra en Jer 7:4; 22:29; Ez 21:27; en Ec 7:24, "profundo,
profundo" ("aMoO'aMoO) significa "muy profundo". En el hebreo de Sal 133:2, "barba, barba de
Aarén" significa "la gran barba de Aaron" (Bartina 1967:673).

P9 nE] Santo de Israel" (veintiséis veces en Isaias, so6lo seis en el resto del Antiguo Testamento):
absoluta trascendencia de Dios (majestad que lo separa de todo lo creado) y absoluta perfeccion
moral (separacion de todo pecado y maldad); cf. van Imschoot 1969:76-86.



188 APOCALIPSIS

recalcaba la soberania todopoderosa de Yahvé con lenguaje también biblico
(muy frecuente especialmente en Ezequiel).

Dentro de la situacion histérica que vivian los cristianos de Asia Menor no
era nada fantasioso el reclamo de seflorio y omnipotencia por parte del
emperador romano. Ademas de que tales conceptos eran muy conocidos en la
época especialmente en el Oriente, el poderio imperial no parecia tener limite
alguno. Era tal que ninguna nacién ni ningin soberano jamas habia podido
resistirlo con éxito. Roma siempre salia victoriosa. Era un acto de fe y a la vez
un hecho politico muy atrevido arrebatarle al emperador sus titulos de
divinidad y omnipotencia. A los cristianos amenazados y hostigados esta
doxologia les asegura que el Dios todopoderoso pronto intervendrd a favor de
los fieles y que la aparente omnipotencia de Roma es efimera y ficticia.

Para el tercer renglon de Isaias 6:3 ("toda la tierra estd llena de su gloria"),
la doxologia de los cuatro seres vivientes hace una sustitucion total. Omite la
frase de Isaias que hubiéra sido muy apropiada para el tema de la creaciéon que
predomina en este capitulo. En su lugar incorpora nuevamente el "Yo Soy"
ampliado que ya habia introducido en 1:4 y 8, pero inviertiendo el orden para
poner el imperfecto "("el que era") en su posicion cronoldgica, antes del
presente ("el que es").?*’

Poderosas razones deben haber motivado a Juan para articular su Sanctus
de esta manera.’*' Es probable que también aqui Juan escriba frente a la
realidad de los fieles amenazados por el poder del Imperio Romano. Segin
Beasley-Murray (1974:118), este cambio sirve para sefialar que el Sefior de la
creacion es también el Sefior de la historia y el futuro se caracteriza por el
"venir" del Creador y Soberano Dios. La modificacion del Sanctus subraya de
nuevo la centralidad del yahvismo en la fe de Juan de Patmos (cf. 1:4; 11:17;
etc.) y la enféatica concentracion histérico-profética de su mensaje.

En el solemne contexto litargico del Sanctus y de la vision del trono eterno
(4:4), el "vendrd" (erjomenos, participio presente) con que termina nos
sorprende. Se esperaria un simple "serd" para completar la triple expresion de
la eternidad divina. En medio de la gloria eterna y la adoracién celestial de la
creacion, este "vendrd" anticipa la venida del Cordero encarnado que se
revelard en 5:5. El que estéd en el trono es el que vino, viene y vendra. Imperios

240 Nuestras fuentes apocalipticas y patristicas citan a Is 6:3 de maneras bastante diversas,
aparentemente conforme al énfasis e intencion de cada autor. Los escritos de Enoc, p. ej,, modifican
el segundo y el tercer renglon para leer: "Sefor de los espiritus, (que) llena la tierra de espiritus" (1
En 39.12; cf. 61.11). 1 Clem 34.6 aplica este versiculo a la fidelidad de los creyentes, inspirada por
la de la multitud angelical que no deja de alabar al Sefior dia y noche. Sigue la version griega, pero
en lugar de "tierra" (gé) pone "creacion" (ktisma).

24" Por supuesto tampoco podemos descartar la posibilidad de que Juan hubiera derivado esta
doxologia de alguna version desconocida del texto griego. En toda la literatura rabinica, apocaliptica
y patristica que hemos podido consultar, ningtn otro texto combina el Sanctus de Is 6:3 con alguna
version del "yo soy" de Ex 3:15.



EL TKOMO DE DIOS: CENTRO DEL UNIVERSO ENTERO (4:1-11) 189

vienen e imperios van, pero el Reino "del que esta en el trono" es por los siglos
de los siglos y al fin, sin lugar a dudas, jvendrd! Asi entendida la frase, la
teologia de la creacidon aqui no es meramente abstracta sino trae resonancias
politicas como las que también sonaron tan fuerte en 1:4-6.

Esta primera doxologia al inicio de la liturgia alrededor del trono destaca
las tres perfecciones de Dios mas importantes para la fidelidad de los cristianos
de Asia Menor: su santidad, su omnipotencia y su eternidad (que se expresa en
"venidas" historicas). En esta vision del Creador, eterno y "venidero",
comienza la respuesta inspirada a la crisis en que vivian nuestros hermanos y
nuestras hermanas de Asia Menor.

El versiculo 9 resume en términos distintos la alabanza de los cuatro
vivientes y a la vez introduce la subsecuente adoracioén de los ancianos (4:10-
11). Con su solemne y alegre Sanctus los cuatro vivientes se unen para
atribuirle a Dios tres cosas: gloria (doxa), honra (timé) y acciéon de gracias
(ieujaristia). Esto podria ser una recapitulacion concentrada de la anterior
doxologia o una segunda estrofa de la doxologia de 4:8:

iGloria y honor y gracias
al que est4 sentado en el trono,
que vive por los siglos de los siglos!**?

La gloria (Is 6:3, KaDoD) de Yahvé, segln el grito de los serafines, llena
toda la tierra (Is 6:3).>** El término hebreo tiene la idea de peso, solidez y lo
que da prestigio. A veces alude al "peso" de las riquezas (Gn 31:1), y en otros
casos al "peso social" de la elite del pueblo (Is 5:13). Albright lo describe
como "la envoltura brillante y resplandeciente que rodea la esencia
divina"(citado por Moriarty 1970 V:256). Yahvé es "el Rey de gloria" (Sal
24:7-10; cf. Ef 1:17, "Padre glorioso"), quien no dara su gloria a otro (Is 42:8).
La atribucion de la gloria a Dios era caracteristica del culto israelita y de las
doxologiasjudias (Sal 66:2; 104:31; cf. 96:3; Is 42:12).

Cuando Dios vino en Jesus, su gloria se hizo visible (Jn 1:14 "hemos
contemplado"; cf. 2 Co 4:4-6). En paralelo con Yahv¢ del Antiguo Testamento,
Jesucristo es "el Sefor de gloria" (1 Co 2:8), el "resplandor de la doxa” de
Dios (Heb 1:3). Los principes de este mundo no fueron capaces de reconocer
en Cristo la gloria de Dios (1 Co 2:8; 2 Co 4:4), pero la Iglesia lo confiesa con

2 Asi NBE. A favor de esta traduccion de Alonso Schokel se encuentra la forma nuevamente

tripartita del versiculo, dentro del caracter liturgico del pasaje. La mayor dificultad es el verbo
dosousin, "dar", que requiere como complemento los tres sustantivos que siguen. Alonso Schiikel
parafrasea el verbo con "gritan" (que no es uno de los sentidos del verbo "dar") y separa los
complementos verbales. Sin embargo, el pasaje podria ser una especie de discurso indirecto en que
la sintaxis ha resultado ambigua.

3 Es razonable suponer que "gloria" aqui alude a la frase de Is 6:3 que Juan eliminé de 4:8 para
introducir la férmula yahvista.



190 APOCALIPSIS

alabanza. Tanto en las doxologias del Nuevo Testamento como en las del
Antiguo Testamento doxa es la palabra mas tipica y casi constante.

El segundo término de 4:9 es "honra" (timé). Tanto en la Septuaginta como
en el Nuevo Testamento timé aparece en doxologias, muchas veces en
combinaciéon con doxa. Segun Salmos 29:1 y 96:7 estamos llamados a
atribuirle a Dios gloria y honra. Los mismos términos aparecen juntos con
referencia a la humanidad en Salmo 8:5 y a Job (40:10, irénicamente). En el
Nuevo Testamento la combinacidn "gloria y honra" es frecuente en doxologias
a Dios (2 P 1:17; 4:9, 11) y especialmente a Jesucristo (2 P 1:17; cf. Heb 2:7,
9;3:3; 1 Ti 1:17; ¢f. 1 Clem 64; 65.2, acerca de Cristo).*

Es evidente que esta fraseologia liturgica tenia raices en la sinagoga
helenistica. A su vez la atribucién de gloria, honor y poder (4:9, 11) a Jescuristo
constituia "la contraparte del culto a César en la religion oficial del emperador".**®
Afirmaciones como éstas no podian ser neutrales ante el poder imperial.

A la gloria y la honra el versiculo 9 afiade un elemento mucho menos
comun en las doxologias: la eujaristia (accién de gracias; cf. 7:12). Pablo
relaciona el binomio jdris/eujaristia con la doxa de Dios de una manera
teoldgicamente profunda: lajaris (gracia) de Dios despierta la eujaristia de los
creyentes, por la que la gracia fluye de regreso a Dios y redunda en una especie
de "aumento" de su doxa (2 Co 1:11, 1 Ts 3:9; 2 Co 4:15; 9:1 Is.). Los rabinos
también ensalzaban la virtud del agradecimiento: "En el futuro todos los
sacrificios cesaran, pero el sacrificio de acciéon de gracias no cesard por toda
la eternidad. Similarmente todas las confesiones cesaran, pero la confesion de
gratitud no cesara por toda la eternidad" (Pesikt 1X:79a; Kittel 1X:410).

En 4:9 el Dios a quien se dirige esta adoracion recibe también dos titulos:
"el que estaba sentado en el trono" (4:2, 10; 5:1, 7, 13) y "el que vive por los
siglos de los siglos" (1:18; 10:6; 15:7). Precisamente los mismos titulos se
repiten en el versiculo siguiente (4:10 en griego), con un paralelismo
tipicamente hebreo. Ambos infundirian gran valentia en los creyentes frente al
poder amenazador del Imperio Romano.

ti. La adoracion de los veinticuatro ancianos (4:9b-11)

Los versiculos 9-11 son una sola oracioén larga en el griego, que tiene como
fin coordinar una doble accion litirgica: siempre que los cuatro vivientes
adoran al ocupante del trono con su Sanctus inicial, los veinticuatro ancianos
siguen con una triple accion (4:10) y con su propia alabanza al Creador
(4:11).2* Los tiempos verbales, todos en futuro indicativo (pesoiintai,

2 A veces timé tiene el sentido econémico de "precio" (1 Co 6:20) o "valor precioso” (1 P 2:4, 6:
Mt 27:9). Cf.Ap 21:21, 23.

5 J.Schneider en Kittel VIII: 178; cf. Aune 1997:315s.; Aune 1983B ("Influence of Roméan Imperial
Court Ceremonies",):5-26.

26 Barth (ChurchDog 3/3:468) sefiala que antes de hablar (4:11), actuan (4:10).



EL TKOMO DE DIOS: CENTRO DEL UNIVERSO ENTERO (4:1-11) 191

proskimésousin 'y balotisin), sugieren acciones repetidas.**’ El pasaje parece
describir una incesante liturgia antifonal: siempre que los cuatro seres vivientes
entonan su Sanctus, los veinticuatro ancianos responden postrandose y
repitiendo su propia alabanza, con lo que los primeros reanudan el proceso.**®
Al ir avanzando el desarrollo de la vision del trono, se hace cada vez mas
evidente que la liturgia celestial (en la base decisiva de todo el cosmos) es
esencialmente antifonal.”* Tiene un comienzo bastante sencillo con el Sanctus
de los cuatro vivientes. A esto responden los veinticuatro ancianos, primero
con significativos gestos litirgicos y después con su propia alabanza del tipo
axios ei ("digno eres"). Entonces se introduce un nuevo problema, el rollo, y
un nuevo personaje, el Cordero. Siguiendo la antifona del capitulo 4, en 5:8-9
los cuatro vivientes y los veinticuatro ancianos se unen en nuevos gestos
litrgicos y un nuevo y mas extenso "digno eres". Al canto de los veintiocho
(5:8) responden antifonalmente millones de millones de angeles, con una
séptuple aclamacién ("digno es" 5:11-12), a la que contesta toda la creacion
con una alabanza, ahora a Dios y al Cordero juntos (5:13). El ultimo y
culminante "responso" es un "amén" final de los cuatro vivientes y una ultima
postracion liturgica de los veinticuatro ancianos (5:14). Cada paso del creciente
culto es una respuesta antifonal muy coherente y armoénica a lo anterior.

La accion litargica de los ancianos (4:10) es esencialmente una sola:
bajando de sus respectivos tronos se postran ante Dios y colocan sus coronas
a los pies del Sefior. Todo estd coordinado simétricamente alrededor del trono.
En el centro del cosmos, el que esta sentado en el trono se encuentra rodeado
por veinticuatro ancianos que también habian estado en sus tronos, pero ahora
se postran en torno al trono. Entre ellos y el trono hay ahora un circulo de
veinticuatro coronas a los pies del Soberano Sefior.”*’

La acciéon de colocar sus propias coronas ante el trono correspondia a una
practica conocida en el mundo antiguo como sefial de sumisidon incondicional

7 Bratcher (1984:45); Robertson (1933:330; cf. Robertson 1934:972): "cada vez que' es clausula
temporal indefinida. El indicativo aqui tiene sentido de asiduidad". Aune (1997:307) niega que
signifique accion repelida.

% En cambio Beasley-Murray (1974:118), siguiendo a R. H. Charles (1920 1:127), afirma que la
accion de los veinticuatro personajes no pertenece a la adoracion continua de 4:8 sino que
corresponde s6lo a crisis especiales (cf. 5:8,14; 11:15-18; 19:4). Sin embargo, el lenguaje de 4:9-11
("cada vez que") inserta la adoracidn de los ancianos explicitamente dentro del culto incesante (4:8)
de los vivientes.

9 Esto tiene su base ya en Is 6, donde el Sanctus de los serafines avanza entre una voz y otra ("el
uno al otro daba voces"), hasta alcanzar un crescendo que colma el universo entero de la gloria de
Yahvé.

29 Aqui se demuestra el "como en el cielo" de Mt 6:10. Es dramatico imaginar que en determinado
momento uno de los veinticuatro decidiera no postrarse, como sucede entre los gobernantes de la
tierra. Si uno de ellos se negara a adorar a Dios, no perteneceria a la corte celestial y no seria uno
de estos ancianos. Es precisamente esta relacion con Dios la que les hace ser lo que son (cf. Barth
ChurchDog  3/3:469).



189 APOCALIPSIS

a un soberano. Cuando algun rey era conquistado o un rey vasallo sefialaba su
lealtad al emperador, depositaba su propia corona a los pies de su nuevo
soberano (Cerfaux-Cambier 1966:60). Tacito (Adnn 15.28s.) cuenta que el rey
Tiridates de Persia se acercé a la estatua de Nerdn y arrojo su diadema real a
los pies del emperador. Barclay (1975:193) sefiala que los ejércitos romanos
llevaban consigo una imagen del emperador precisamente para que los
monarcas vencidos pudieran arrojar sus coronas ante la figura del soberano
romano.””

Mientras los cuatro vivientes hablaron de Dios en tercera persona (4:8), los
veinticuatro ancianos en su "digno eres" (4:11) cambian a la segunda persona
para hablarle directamente « Dios.”** Los cuatro vivientes habian proclamado
la gloria del ser de Dios en su santidad y majestad eternas. Los ancianos lo
alaban por la gloria y el poder de sus obras, por ser el Creador del universo
(4:11), y ofrecen una doble adoracién que resume admirablemente toda la
primera mitad de la visién del trono (cap. 4): adoran al ocupante del trono
como "Seflor y Dios nuestro" y como el Creador del universo.

La adoracion de los ancianos en 4:11 toma la forma de "digno eres",
desconocida entre los hebreos. Estrictamente ninguna palabra hebrea
corresponde al griego axios ni al espafiol "digno". La palabra axios tampoco
tiene importancia en la Septuaginta (Coenen 1H:345).>> En la liturgia hebrea
no existia una forma de aclamacién "digno eres", en segunda persona singular:
la doxologia hebrea clasica era "bendito eres" o "Santo santo santo".?**

En cambio este tipo de aclamacion "digno eres" caracterizaba el culto al
emperador en tiempos de Domiciano (Bauckham 1993A:138). Por ejemplo,
cuando el emperador entraba en Roma en su procesion triunfal, las multitudes
gritaban: "ti eres digno (vere dignus), sefior y dios nuestro" (Gonzalez Ruiz
1987:113; Lilje 1955:108; Mounce 1977:140). Como sefalan Lilje, Mounce
y otros, la férmula de aclamacién "digno eres" fue tomada del lenguaje politico
de la época, para aseverar desafiantemente que Dios y no César es el tinico que
merece alabanza.

La siguiente frase, "Seflor y Dios nuestro" (4:11), tampoco tiene claros
antecedentes en el Antiguo Testamento ni en la Septuaginta. Este titulo parece

VEn 3 En 18 cada angel, ante un orden angelical superior, "se despoja de la corona de gloria que
esta sobre su cabeza y cae sobre su rostro" (18:1-23). En un solo capitulo la frase se repite 34 veces,
como un refran constante de la realidad celestial (DiezM IV:241-244; la obra data probablemente
de los siglos 3 0 4 d.C.).

2 La presencia del su enfatico en 4:11b ("porque # creaste todas las cosas") acentia este tono
personal y da a todo el "digno eres" una nota de exclusividad: "td, y sélo td, eres digno".

23 Los pocos textos que en espaiiol describen a Dios como "digno" son parafrasis libres de
expresiones hebreas que simplemente dicen "de ser alabado", sin ninguna palabra que signifique
"digno".

2% Cf. "Bendito es/eres" en I En 22.14; 39.9-13; 48.10; 83.11-84.6; "Th eres Sefior" 9.4ss.; "Santo,
Santo, Santo" 39.1; "bendije y alabé al Sefior" 25.7; 36.4; 81.3; 83.11-84.6; 90.40.



EL TKOMO DE DIOS: CENTRO DEL UNIVERSO ENTERO (4:1-11) 193

haber sido introducido en el culto imperial por Domiciano, segiin Suetonio,
Marcial y otros.”>> Beasley-Murray (1974:119) comenta al respecto: "La frase

. no aparece en la traduccidon griega del Antiguo Testamento, pero es una
traduccion exacta del titulo, blasfemamente reclamado por el emperador
Domiciano, de Dominus et Deus noster”. Nuevamente el trasfondo, lenguaje
e intencion de la frase conllevan un claro caracter politico. Aun cuando tienen
ciertos antecedentes en la fe judia, y expresan verdades biblicas y cristianas,
la formulacion exacta de la adoracion hace claras referencias a la amenaza
imperialista iddlatra.

Tampoco era tipico de la adoraciéon judia el verbo principal de 4:11:
"recibir (/abein) la gloria, la honra y el poder".>*® En el griego clasico, desde
Homero, los dioses recibian ofrendas de sus devotos. Segun Platéon y
Aristéfanes los dioses recibian (,/lambano) gloria (doxari) y honra (timé), la
misma expresion de 4:1 1,7 En cambio, el uso de lambané en la Septuaginta
es muy infrecuente, y se halla ausente en las formulaciones liturgicas. En el
Nuevo Testamento, lambané aparece junto con doxa y timé solamente en estas
doxologias del Apocalipsis.”*®

Esta segunda doxologia repite las dos primeras atribuciones de "gloria" y
"honra" (4:9), casi indispensables para toda doxologia, y le afiade como tercera
la de "poder" (dunamis-, cf. 7:12; 15:8; 19:1).>>° Este corresponde al tema
inicial del capitulo, el trono, y al tema central y fina!, la creacidon. El dunamis
se atribuird también al Cordero en la doxologia de 5:12. La efectiva "toma de
poder" de Dios y del Mesias se celebra en 11:15-18 (cf. 12:10; contra la bestia,
13:2; 17:13).

La alabanza de los ancianos concluye explicando la razén por la que "el-
sentado-en-el-trono" es digno de toda alabanza: "digno eres ... porque tu
creaste todas las cosas" (4:11). Esto resume doxoldgicamente el tema centra]
del capitulo, la teologia de la creacion.’® La frase griega ta panta se usaba para
lo que hoy (desde el latin) llamamos "el universo". La inclusion del pronombre

23 Quet, Dom 13; Gonzélez. Ruiz 1987:113; R. H. Charles 1920 1:133; Aune 1997:310s. "Esta frase
es la contraparte de la adoracion del César en el culto imperial. Aqui se cpjifresa que Dios, y no el
emperador, es el Creador y el Sefior de todo" (Kittel VIII: 178).

*S'Bauckham (1993A: 138) y Thompson (1990:58) sefialan que tanto axios como lambané se usaban
en aclamaciones al emperador.

27 Doxan; Platon, Polit 290d, etc.; timé; Aristofanes, Thes 823).

% Barth, Delling y otros han insistido en que ni el désousin de 4:9 ni el labein de 4:11 deben
entenderse en el sentido de que los creyentes pudieran proporcionarle a Dios lo que de suyo le
pertenece. La gloria y la honra "son inmanentes al ser de Dios" (Delling, Kittel 1V:76). Dios las
recibe porque son suyas, no porque nosotros se las damos (ChurchDog 3/3:468). S6lo podemos
adscribirselas porque Dios mismo nos da su Espiritu para reconocerlas. Si falliramos en
atribuirselas, la misma creacion se las reconoceria en nuestro lugar.

9 Cada complemento aqui aparece con el articulo definido; en 4:9 estan sin articulo.

2“"Cf. el arco iris que rodea el trono (4:3; Gn 9:9-16, pacto con la tierra y todo lo que vive) y los
cuatro "vivientes" que representan "todo lo que respira", la vida creada en su totalidad.



194 APOCALIPSIS

"ta" (su) en posicion enfatica da un sentido de exclusividad: "tu, y solo tu,
creaste el universo, de modo que so6lo ti eres digno de adoracion".

Esta exclamacion, tan rica y hermosa en sus valores doxologicos, abunda
también en ensefianzas teologicas: (a) sdlo el Creador es digno de adoracion;
(b) todas las cosas han sido creadas para la adoracion (LSpple 1971:104b), para
ponerse de rodillas y (como criaturas) arrojar las "coronas" a los pies del
ocupante del trono; de hecho, la creacion entera y como tal es un cantico de
alabanza a su Creador (cf. 5:13); (c) esta relacion entre Creador y creacion
descarta todo concepto dualista y antagénico entre materia y espiritu, cuerpo
y alma, o todo "deismo" (Mounce 1977:140); (d) esta teologia de la creacion
afirma el poder y el derecho del Creador de intervenir en su creacidén y dentro
de la historia, de modo que (e) este Creador, "el que vendrd" (ho erjomenos),
actuara con todo su poder soberano para rescatar también a su pueblo
amenazado y llevar la historia hacia su meta. El Dios de la Creacion, Soberano
del Universo entero, es el Redentor de su pueblo en todas sus luchas.

La ultima frase afirma que todo lo que existe ha sido creado por la voluntad
de Dios: todo llegd a ser porque el Creador lo queria.”®' Barth lo traduce: "fue
creado para tu placer" (ChurchDog 2/1:125). Diferentes tradiciones judias
enseflaban que todo fue creado para la humanidad (2 Bar 14.18), para Israel o
para los justos en Israel (Charles 1920 1:134). Los veinticuatro ancianos
proclaman mas bien que todo fue creado para Dios y debe servir a los
propdsitos de su voluntad. La voluntad de Dios es el poder ultimo en el
universo. De lo contrario, ni la humanidad ni la Iglesia tendrian esperanza
alguna, y todo lo que sigue en el libro del Apocalipsis podria cancelarse.

Segun este versiculo, todo lo que existe ha sido "deseado" y "disefiado" por
Dios conforme a su sabiduria y benepléacito. Eso significa ser "criatura" para
las cosas, los animales y sobre todo los humanos. Haber sido creado por la
voluntad de Dios es en si una vocacion, un llamado. Nuestra misma creacion
nos convoca a querer también nosotros todo aquello que Dios mismo ha
querido al crearnos, y consagrarnos enteramente para cumplir su voluntad, la
razén de nuestra existencia y también de nuestra alabanza.

1 Sorprende el orden de los dos verbos en esta clausula: "por tu voluntad (todas las cosas) eran
(ésan, imperfecto) y fueron creadas (ektisthésan, aoristo)". Algunos infieren aqui que todo existia
primero en la mente, de Dios (Charles, Swete, Barclay). Ladd (1978:69) y Aune (1997:274)
interpretan que la intencion del autor era epexegética: "existen, si (0 "es decir"), fueron creados".
Boismard relaciona el versiculo con 1 Co 1:28: "las cosas que no eran fueron creadas" (Ford
1975:75; BJ).



LA VISION DEL CORDERO (5:1-14) 195

iMUCHO CUIDADO!
iLA- ADORACION PUEDE SER PELIGROSA!

iNingln error mas fatal que pensar que la adoracidén es un placentero
pasatiempo espiritual para el deleite sublime del alma! El Apocalipsis nos
ensefia la asombrosa seriedad, la solemnidad y la peligrosidad de Ia
verdadera adoracion. En las categorias de Soren Kierkegaard, la "adoracion"
a un nivel meramente estético, por bella que sea, no es mas que una
blasfemia y una abominacién delante del Sefior. La verdadera adoracion
tiene que llevarnos al nivel ético y existencial. Estar delante del Sefior de la
historia, que esta sentado en el trono, significa tener que comprometernos
histéricamente con su voluntad.

Cuando nos hallamos frente al ocupante del trono, cuando nos hemos
arrodillado delante del Sefor del universo, se nos transforma nuestra vision
de todas las cosas. Es imposible adorar verdaderamente sin comprometernos
en el acto con los valores del Reino y la voluntad de aquel que esta sentado
en el Trono. De lo contrario, no es adoracion sino hipocresia. Nuestro Dios
es el Sefior del universo, de la historia y de todas las naciones: adorarlo es
ponernos incondicionalmente a su disposicion hasta las ultimas conse-
cuencias para ser colaboradores con él en sus propositos. La adoracion y la
oracion son los actos mas revolucionarios que podemos realizar.

La adoracidon verdadera nunca puede ser histéricamente escapista ni
politicamente neutral. En las doxologias de estos capitulos, como en todo su
libro, Juan de Patmos declara explicitamente y sin titubeos sus opciones
ideolédgicas. Entre alabanza y alabanza van fuertes denuncias de la idolatria
del sistema imperialista, y no por eso hay menos adoracion sino todo lo
contrario, una adoracion auténtica. Una adoracidon espiritualoide y etérea,
por muy piadosa que parezca, no tiene nada que ver con aquel que esta
sentado en el trono y con su Reino de justicia.

Aunque se hallaba prisionero por su fe, Juan de Patmos no tenia miedo,
en su adoracion como en todo su libro, de declarar su compromiso con el
Sefior de sefiores y de denunciar las idolatrias, injusticias y opresiones de su
época. Su adoracion era un auténtico acto de fe y compromiso a los pies del
Sefior de la historia. Una adoracion de este tipo siempre parecerd subversiva
y sera peligrosa. En todo su libro Juan esta llamando a los fieles a ser
consecuentes con su fe y su adoracion, aun cuando para unos significaria
una muerte segura.

2. La vision de! Cordero (5sl1-14)

La gran vision del trono sigue en el capitulo 5 pero con una dimension
totalmente nueva. El capitulo 4 representa el majestuoso y sereno culto



196 APOCALIPSIS

celestial al Creador de todas las cosas que estd sentado en el trono. En este
capitulo la vision pasa a contemplar el problema de la historia y del pecado,
por medio del simbolo del rollo sellado con siete sellos. Entonces aparece
dramaticamente el Cordero crucificado y resucitado, y toma el libro de las
manos del ocupante del trono. En seguida todo el cielo y todo el universo se
unen en doxologias al Cordero y al que esta sentado en el trono.

J. Roloff (1987:75) ha senalado que esta segunda parte de la visiéon del
trono (cap. 5) emerge de la primera (cap. 4) como el segundo articulo del
Credo procede del primero. Mientras el capitulo anterior describe los ritmos
de la adoracion incesante de la creacion, éste enfoca un evento unico y
especifico dentro de la historia humana. Beasley-Murray (1974:120) y otros
han destacado la extraordinaria fuerza dramatica y el suspenso de este pasaje,
sin paralelo en el Nuevo Testamento. Aunque algunos elementos de esta
liturgia celestial pueden haber surgido de los himnos y practicas culticas de las

mismas congregaciones, todo viene marcado por la extraordinaria creatividad
de Juan.

a. El libro que hizo llorar a Juan (5:1-4)

'En la mano derecha del que estaba sentado en el trono vi un rollo
escrito por ambos lados y sellado con siete sellos.”’También vi a
un angel poderoso que proclamaba a gran voz: ";Quién es digno
de romper los sellos y de abrir el rollo?"*Pero ni en el cielo ni en
la tierra, ni debajo de la tierra, hubo nadie capaz de abrirlo ni de
examinar su contenido.*Y lloraba yo mucho porque no se habia
encontrado a nadie que fuera digno de abrir el rollo ni de examinar
su contenido.

Una segunda fase de la vision del trono comienza cuando Juan ve en la
diestra del ocupante del trono un rollo con siete sellos. Ese nuevo detalle
realiza una transicion de las alabanzas al Creador (cap. 4) a las alabanzas del
Cordero con que va a terminar este capitulo (5:8-14). A la vez, los sellos van
a ser el puente hacia el capitulo 6 y al desenlace de los acontecimientos que
ocuparan el resto del libro. En esto vemos nuevamente el genio literario y la
estética de Juan de Patmos.

Para Juan ese misterioso libro complica la situacion tremendamente. El
rollo plantea el problema béasico que estara presente en el resto del libro:
(Tiene sentido la historia? ;Cémo encontrarlo? ;Coémo mantener la esperanza
bajo las circunstancias aparentemente imposibles de la vida? El Apocalipsis
ofrece unarespuesta inconfundible, sin tapujos: solo el Cordero esta capacitado
para desentrafiar la 16gica ultima del proceso historico. Es mas, el Cordero que
ha vencido en la cruz y la resurreccion es el unico que puede salvar la historia



LA visién DEL CORDERO (5:1-14) 197

misma, para que no termine en la tragedia que a corto plazo parecia
vislumbrarse.

Aunque se han ofrecido diversas interpretaciones de este libro, lo mas
convincente es entenderlo como un rollo, completamente sellado (cf. Is 29:11),
que contiene los acontecimientos venideros que Cristo habia prometido
mostrarle a Juan (4:1).>°? La evidencia mas clara de eso es que al abrir los
sellos uno por uno, y después tocar las siete trompetas que constituyen el
séptimo sello, se van desatando sucesos catastroficos y salvificos relacionados
con cada sello.?®® Por estar repleto de contenidos se tuvo que escribir la hoja
de los dos lados.

Desde un principio este rollo estd en la mano poderosa del ocupante del
trono: el eterno Creador del universo es el Soberano de todo el proceso
historico. jNuestros tiempos estan en buenas manos! Pero nos extraila en
seguida ver que paraddjicamente no es Dios mismo quien abre los sellos. En
cambio, un angel de muy poderosos pulmones procede a clamar a todos los
extremos del universo invitando a quien sea digno de romper los sellos y de
abrir el libro. Pero en ningun rincén de la creacion se halla alguien que pueda
abrirlos. Ante el silencio césmico, Juan se pone a llorar desconsoladamente.

(Por qué no puede quedar el libro en la diestra del ocupante del trono y
Dios mismo abrir los sellos? Parece ser por su gracia. Si el Dios tres veces
santo yjusto nos juzgara sin que mediara el Cordero, el juicio s6lo podria ser
condenatorio. Por eso el Padre ha delegado todo juicio al Hijo (Jn 5:22s., 27).
Ahora el que ha de juzgar a la humanidad es el mismo que murid por ellos. El
Cordero es el unico que podra ejecutar los decretos y juicios del ocupante del
trono. Sin el Cordero, tendriamos que llorar; con el Cordero presente en el
escenario, podemos cantar.

b. El1 Cordero que ta vencido (5:5-7)

>Uno de los ancianos me dijo: ";Deja de llorar, que ya el Leén de
la tribu de Juda, la Raiz de David, ha vencido! Kl si puede abrir el
rollo y sus siete sellos."

Entonces vi, en medio de los cuatro seres vivientes y del trono
y los ancianos, a un Cordero que estaba de pie y parecia haber
sido sacrificado. Tenia siete cuernos y siete ojos, que son los siete

2 Es logico entender que el biblion de 5:1 tenia forma de rollo y no de cédice, cuyo uso se extendid
después en la Iglesia. Algunos han intentado explicar de varias maneras ingeniosas como podria
abrirse una séptima parte de un rollo con la ruptura de cada sello. Pero el simbolismo de Juan es
muy flexible. Con la apertura de cada sello suceden acontecimientos historicos y escatologicos que
son vistos como precursores del fin (Mr 13:7-8). Curiosamente, después de romper todos los sellos,
Juan nunca relata nada de la apertura del libro mismo.

! Segun I En 81.1-2 'y 107.1, Dios tiene un libro en que estan escritos los acontecimientos del
futuro; se lo conoce también como "las tablas celestiales".



198 APOCALIPSIS

espiritus de Dios enviados por toda la tierra.’Se acercé y recibié
el rollo de la mano derecha del que estaba sentado en el trono.

i. El anuncio del anciano (5:5)

Inmediatamente acaece otro viraje muy dramatico. Ahora uno de los
veinticuatro ancianos se dirige a Juan para anunciarle un mensaje de esperanza:
ihay noticias de un Mesias vencedor digno de abrir los sellos! En contraste con
el angel poderoso (5:2), que lanzaba su desafio al mundo entero, este anciano
le habla directa y personalmente al desconsolado Juan.** Su mensaje
consolador consiste en dos alusiones a las Escrituras hebreas (Gn 49:9s.; Is
11:1, 10) y una proclama de victoria. Para Juan, en medio de sus sollozos y
gemidos, el anciano se vuelve "evangelista" para proclamarle buenas nuevas.”®’

El anciano comparte esta noticia salvifica en el lenguaje mas tipico del
cristianismo primitivo: lenguaje de lucha y de victoria.?*® Ante la derrota que
sentia Juan por la absoluta descalificacion de todo candidato a romper los
sellos, el anciano anuncia que alguien a quien Juan hasta entonces no habia
visto si vencid y es digno de abrir los sellos. jLa derrota que expresaba Juan
con sus lagrimas era-mas bien la del enemigo!

El Nuevo Testamento destaca el sentido de la muerte de Cristo como una
victoria aplastante sobre el diablo (Mt 12:29; Jn 12:31), el mundo (Jn 16:33)
y los principados y potestades (Col 2:15). Segun Hebreos 2:14-15, el diablo
mantenia su imperio sobre nosotros por medio de la fuerza opresora del temor
de la muerte, pero Jesus con su resurreccion nos liberd de ese terrorismo y
derroté a la muerte y a Satanas (2 Ti 1:10).” En el enfoque de Romanos 8, el
pecado ha dejado a la creacién y a la humanidad sujetas al imperio de la
vanidad (8:20), pero Cristo ha vencido para liberarnos de esa maldicion (8:21;

4 Lis comun en la literatura apocaliptica que un 4ngel sea el intérprete o el guia para el vidente (cf.
17:1; 21:9). Lo extraordinario aqui es que el angel funciona como un participante de la accion
dramatica, y que uno de los ancianos consuela a Juan y le anuncia la victoria del Mesias.

5 Vemos la importancia de esta "proclama evangélica" del anciano cuando tomamos en cuenta que
en el cap. 4, con todo lo majestuoso y solemne que es, en ningin momento se habian proclamado
las buenas nuevas de la victoria sobre el mal. Otro tema previo, la creacion, estaba sobre el tapete.
Ahora, después de la desesperada situacion inicial, este anciano rompe el silencio y anuncia las
buenas nuevas.

266 Aulen (1970), muestra que lacristologiay la soteriologia* del cristianismo primitivo se centraban
en la muerte y resurreccion de Jesiis como una victoria sobre Satanas y la muerte.

2 . . .
%7 Cada una de las siete cartas de los caps. 2-3 culmina con gloriosas promesas al vencedor, y en
la ultimaCristo promete: "al que salga vencedor le daré el derecho de sentarse conmigo en mi trono,

como también yo venci y me senté con mi Padre en su trono" (3:21). Es muy impresionanate el
doble paralelismo: a) entre la victoria de Cristo mismo y la de! cristiano victorioso; b) entre la
relacion Cristo/cristiano y la relacion Padre/ Hijo. Los vencedores compartiran el trono de Cristo
como éste, habiendo vencido, comparte el trono de su Padre.



LA vision DEL CORDERO (5:1-14) 199

cf. 8:2-4). JestUs ha triunfado sobre el milenial enemigo de la humanidad para
instaurar definitivamente su Reino de justicia.”®®

Eso lo proclama el anciano por medio de dos titulos mesidnicos muy
descriptivos y bien escogidos, derivados de la més auténtica tradicion hebrea:
el Leon de Juda y la Raiz de David. Ambos se utilizaban en la literatura judia
para describir al esperado Mesias, poderoso y conquistador, que vendria a
restaurar el trono de David. Claramente el autor identifica a Jestis de Nazaret
como ese Mesias davidico. Al referir precisamente esos titulos a un ser
humano, cuya vida terrenal habia tenido lugar a principios del mismo siglo, el
autor quiere sefialar que la tantas veces demorada esperanza mesidnica ya se
habia realizado en Cristo.

El titulo "Leo6n de la tribu de Juda" (5:5) alude sin duda al discurso de
despedida de Jacob ante sus hijos (Gn 49:9-10: "cachorro de Le6n es Juda ...
no sera quitado el cetro de Juda"). Los leones, que abundaban en Palestina en
ciertas épocas, constituian uno de los peligros més grandes para la poblacion.
Por eso el ledn era un simbolo perfectamente natural para la fuerza, a veces
hasta feroz (cf. Gn 49:8-9). Ademas de vincularla a Jud4, la figura se utiliza
también con referencia a las tribus de Gad y Dan (Dt 33:20-22), a Israel en
conjunto (Nm 23:24; 24:9: discursos de Balaam) y a unos reyes davidicos de
Judéd (Ez 19:2-9; 2 R 23:31-24:17) como también de Faraon (Ez 32:2). A partir
de estos textos algunos rabinos (p.ej., Jalqut Schim Gn 49:9) afirmaron que el
padre del Mesias seria de Judd y su madre de Dan (StrB 3:801). En 4 Esdras
I 1-12 el Mesias conquistador se describe como un ledn que vence al aguila
(Roma); el leén ruge feroces denuncias contra el dguila, que va perdiendo sus
alas y cabeza y al final es quemada.’®® Aparentemente la comunidad de Qumran
también entendia el pasaje de Génesis 49 como una profecia mesianica.”’

El segundo titulo mesidnico en el anuncio del anciano es "Raiz de David"
(5:5). La figura del tronco y la raiz unifica el ordculo de Isaias 10:33-11:15.
Segun Alonso Schokel y Sicre (1980 1:166), y muchos otros comentaristas, el
oraculo comienza con 10:33 y la "tala" de 10:33-34 se refiere a la misma Juda:
con la muerte én exilio del Gltimo rey davidico, la dinastia queda como el
tronco de un 4arbol talado.’”’ Desde 11:1 Isaias procede a ofrecer una de las

¥ J. Comblin (1969:151) ve aqui una refutacion de la liturgia imperial al César como semper victor.
Era atrevido afirmar que el victorioso no era el emperador sino Jesus.

' Conocido también como 2 Esdras, este libro parece haber sido compuesto en las ultimas décadas
del siglo 1 d.C., cerca de la fecha del Apocalipsis (Diez Macho 1:250; Metzger 1957:22 da la misma
fecha para los caps. 3-14). Simbolismos similares aparecen en TLevi 19.8 (version armenia) y I En
89.72.

270 Fragmento "Bendiciones patriarcales", mencionado en J. Comblin (1969:253; Bauckham
1993A: 181).

1 Kittel VI:986. Segun otros autores, el oraculo sobre Juda no comienza sino hasta 11:1, y 10:33s.
describen mas bien la "tala" (sin esperanza de "retofio") del invasor asirio (10:27-32).



200 APOCALIPSIS

primeras descripciones extensas y detalladas del esperado Mesias.””* Del arbol
caido de la casa davidica "saldra un vastago (Jo7eR; gr rabdos) del tronco
(GéZd’, gr riza) de Jesé, y un retofio (NéZeR; Gr anthis) de sus raices brotara
(tfoReS*; grriza)” (11:1 BJ). La plenitud del Espiritu de Dios estard sobre este
"Retofio" para gobernar con justicia, para destruir a los inicuos (11:2-5) e
inaugurar una nueva edad paradisiaca (11:6-9).

Otro oraculo, aparentemente de fecha posterior, anuncia que "la raiz de
Jesé" sera pendon que buscaran todos los pueblos (11:10, 12), traerd
restauracion y unidad a Israel (11:11-13) y reinard sobre las naciones (11:14-
16). En este oraculo el término "raiz de Jesé" (S/'0ReS'’) reemplaza la expresion
anterior mas amplia, "retoflo de la raiz" (o del tronco 11:1) y se utiliza como
término técnico o titulo del esperado Mesias. La figura del "brote" o "véstago"
expresa draméticamente una esperanza paraddjica por la que Dios saca vida (el
retofio) de la muerte (el tronco; cf. Job 14:7-9; Is 6:13; 53:2).273
Implicitamente, simboliza la resurreccidn.

Mais de un siglo después de Isaias, Jeremias retoma el tema del "retofio"
(ZeMaJ, cf. Is 4:2). Ahora, frente a la cruel realidad del exilio, Jeremias
describe el regreso del remanente (23:1) y la futura restauracion de Jerusalén
(33:1). AGn mas que en Isaias 11 y bajo peores circunstancias Jeremias expresa
con la figura del "retofio" la manera en que Dios transforma la ruina en
esperanza trascendente, superior aun a la "normalidad" del "bienestar" relativo
de antes. En Jeremias la analogia botanica del pimpollo salido del tronco se
acentua mas claramente por el uso del sustantivo ZeMaJ (23:5; 33:15,
reforzado en 33:15 por el hifil del verbo cognado ZdMaJ, "causar a brotar un
brote"). La promesa de 33:15-18, que parece ser posterior y falta en la
Septuaginta, asegura que siempre habra reyes davidicos juntos con sacerdotes
levitas (33:17s.), y da gran importancia a la ciudad de Jerusalén.””*

Otro cambio muy significativo aparece cuando la Septuaginta traduce
"retofio" (ZeMaJ) en Jeremias 23:5 por la palabra griega anatolé.’” Da la
casualidad que la Septuaginta usaba anatolé para traducir dos verbos hebreos
de sentido muy distinto: ZdMaJ (brotar, hacer brotar; Jer 23:5; Zac 3:8; 6:12)
y ZaRaJ (surgir, subir). Asi llegd a significar también "oriente" (Mt 2:1; Ap
7:2) y "aurora" (Le 1:78) como titulos mesianicos. Como tal se relaciona con

22 Por otra parte, algunos autores aplican este pasaje al remanente fiel y no al Mesias personal. En
Is. 4:2 el "renuevo" (ZeMaJ) es claramente el remanente (SnJer.269). Is 4:2 también habla de "los
sobrevivientes" (PdLéTaT), probablemente el remanente fiel.

3 "La raiz es la esperanza de un nuevo comienzo después de una catastrofe" (Kittel VLI86). Solo
cuando se arrancan las raices totalmente, no queda esperanza (Ez 17:9; Mal 4:1).

2™ Jer 23:6 hace un juego con el nombre del rey Sedequias (.ZiDeQiYdHii, Yavé es mi justicia) y
la denominacidon que se le asigna al Retoilo, YHWHZiDeqéNu (Yavé, justicia nuestra). En 33:16

ese mismo titulo se aplica a la ciudad de Jerusalén.
5 La LXX de Zac 3:8; 6:12 usa también anatolé para traducir ZeMaJ. Anatolé en griego también

significa "Oriente" (Jer 31:40), por lo que "Anatolia" era otro nombre de Asia Menor.



LA visién DEL CORDERO (5:1-14) 201

la "estrella de la mafiana" (Ap 2:28), una designaciéon mesianica vinculada
también con el bloque lingiiistico de ZeMaJ (retofio).

Maés adelante, con el primer retorno del exilio, el profeta Zacarias (520
a.C.) vuelve al tema del "Germen" o Retofio. Este libro presenta el lenguaje de
"Retofio" en dos de sus visiones mas importantes: la investidura simbolica de
Josué como sumo sacerdote (3:1-10) y la coronacion simbodlica de Zorobabel
como Rey cuasi-mesidnico (6:9-15).2"® Como en Jeremias 23:6 y 33:15, el
término hebreo es ZeMaJ, traducido en la Septuaginta como anatolé. Aqui este
lenguaje ha llegado a ser una terminologia claramente mesianica. Toda la veta
de este pensamiento mesianico en el Antiguo Testamento culmina muy
bellamente en la expresion poética de Zacarias 6:12: "Este es aquel cuyo
nombre es Renuevo, pues echara renuevos de sus raices,””’ y reconstruira el
templo del Sefior".

Esa estrofa lirica capta no sélo la esperanza escatoldgica iniciada por Isaias
y el perfil mesianico del Retoflo, sino también la teologia de la vida implicita
en dicha figura.”’®

Esta doctrina mesidnica reaparece en algunos de los Testamentos de los
Patriarcas, especialmente en el TJudd 24 (con posibles interpolaciones
cristianas):

Después de esto se levantarda en paz un astro de la estirpe de Jacob |y
surgird un hombre de mi semilla como sol justo, caminando junto con los
hijos de los hombres en humildad y justicia (cf. Is 11:3-4)... Los ciclos se
abriran sobre él para verter las bendiciones del Espiritu del Padre Santo (cf.
Is 11:2). El mismo derramara también el espiritu de gracia sobre vosotros
... Este es el retofio del Dios Altisimo y la fuente misma para vida de todo
ser humano]. Brillard entonces el cetro de mi reino (cf. Gn 49:9s.), y de
vuestra raiz nacera un tallo. En él surgird un baculo justo para los gentiles
(cf. "vara", Is 11:1), para hacer justicia y salvar a cuantos invoquen al

Sefior.”™

78 Nuestro actual texto de Zac 6:9-15 lo presenta como coronacién de. Josué, pero argumentos
textuales e historicos favorecen claramente la referencia a Zorobabel, con el sacerdote Josué a su
lado (6:13). A él, y no a Josué, se lo llamoé a construir el templo (6:12-13). Pero en su proyeccion
escatologica, el pasaje mira hacia un futuro que va mucho mas alla de Zorobabel. De hecho, hasta
en el Apocalipsis, a Josué y a Zorobabel se los ve como prototipos del Mesias escatologico (11:4).
27 Literalmente: "hay germinacién".

8 También en Qumréan estos mismos simbolismos eran titulos mesianicos: el Retofio en 4QFlor
1.1 Is. (GarciaM 1994:136); 4Q252 (4QGenPesh) 5.3s. (GarciaM 215); 4Q285 7.1-4 (GarciaM
124); 4Qplsa" FragD (GarciaM 186; Aune 1997); el leon en 1QSb 5.20-29 (Vermes 1995:270; con
una referencia también a Is 11:4); "4Q Bendiciones patriarcales": Comblin (1969:253); Bauckham
(1993A: 181).

S Hemos agregado las referencias biblicas entre paréntesis al texto de DiezM (V:86s.) para sefialar
los paralelos con los pasajes analizados anteriormente. DiezM (V:20) le asigna la fecha de 200-174
a.C.



202 APOCALIPSIS

Diez Macho aclara que los Testamentos de los Patriarcas destacan
fuertemente la primacia de Levi y Juda (5.14) sobre los demas hijos de Jacob.
Asi el Mesias sera guerrero de la tribu de Judé y sacerdote de la de Levi (5.21).

Esta tradicion del guerrero davidico se hace aun mas explicita en un escrito
judio con fecha aproximada de 60 a.C., el Salmo 17 de los Salmos de
Salomén.”® Estos salmos fueron escritos por un partidario de los fariseos
contra los hasmoneos, que en esa época gobernaban con el apoyo de los
saduceos y del poder romano. El autor de este salmo describe con detalle a un
Mesias militante y conquistador (17.4, 15, 21). Sin usar ninguno de los
términos que pueden traducirse "retofio", el pasaje insiste en la ascendencia
davidicadel esperado Mesias, en contraste con los hasmoneos que gobernaban,
"a los que Dios no ha prometido nada" (17.5) y cuya posteridad Dios borrara
de la tierra (17.7-9). Segun este pasaje, al establecer su Reino el Mesias
expulsara a los gentiles opresores de la tierra y levantard a Israel como nuevo
poderio imperial.

Otra fuente judia que, aunque mucho mads tardia, bien podria conservar
tradiciones que se remontarian hasta tiempos de Juan de Patmos, es el rabino
Tanchuma del siglo 4 d.C. Este no sélo junta los mismos dos titulos y los
mismos pasajes veterotestamentarios, sino que también los interpreta en sentido
claramente mesidnico: ";Por qué te alabaran tus hermanos (a Juda; Gn 49:8)
... Porque el Mesias saldréd de ti, quien redimird a Israel, como dice: una raiz
saldra del tronco de Isai..." (Is 11:1).%%

Suponiendo que ya circulara alguna tradicion parecida en tiempos del
Apocalipsis (lo cual no es improbable), el anciano de 5:5 estaria diciéndole a
Juan muy claramente que Jesucristo es, en toda la extension de la palabra, el
esperado Mesias davidico que habia venido a vencer a sus enemigos y a liberar
a su pueblo de la opresion.

Segtin el Nuevo Testamento toda esta rica tradicion judaica y mesidnica
alcanza su cumplimiento en Jesus de Nazaret. Las geneologias de Jesus sefialan
su ascendencia desde David, hijo de Isai (Mt 1:5s., 17, 20; Le 3:32). El angel
Gabriel anuncia a Maria que su hijo recibiria de Dios "el trono de su padre
David" (Le 1:32), y Zacarias profetizo por el Espiritu que Dios levantaria "un
poderoso Salvador en la casa de David su siervo" (1:69). José fue con Maria
a Belén porque "era descendiente del rey David" (Le 2:4, 11). "Hijo de David"
es uno de los titulos mas comunes para Jesus en los sindpticos (Mt 9:27: 12:23;
15:22; 20:30s.; 21:9, 15; Mr 10:47s.; Le 3:32; 18:38s.). Los tres sindpticos
incluyen una polémica de Jesus con los fariseos sobre la procedencia davidica
del Mesias (Mt 22:42-45; Mr 12:35; Le 20:41s,, 44; cf. Jn 7:42). En la version

20 DiezM 1:12; todo indica que su pensamiento era familiar a Juan de Patmos.
! Tanch B, citado en StrB 111:801; cf StrB 1:28.



LA vision DEL CORDERO (5:1-14) 203

de Marcos de la entrada triunfal la multitud exclama: "Bendito el reino que
viene, de nuestro padre David" (Mr 11:10 BJ).*

En el relato del sermdn de Pentecostés, Pedro presenta a Jestis como uno
mayor que David y como el Sefior (Hch 2:24, 29, 34).*® En su sermén en
Antoquia de Pisidia (Hch 13:22s., 34-36), Pablo asocia el linaje davidico del
Mesias Jesus con su resurreccion y deidad. En Romanos también destaca que
Jesus "segun la naturaleza humana era descendiente de David" (1:3 ) Al final
del mismo libro Pablo cita precisamente la promesa de Isaias 11:10 para
demostrar que Jesus, como "la raiz de Isai", es la esperanza salvifica también
para los gentiles (Ro 15:12).

Con todo este trasfondo historico podemos entender mas claramente la
respuesta del anciano al llanto de Juan. El profeta llora porque ignora el secreto
que aparentemente conoce la corte celestial: {Cristo ha vencido ya!*®® Hasta el
momento Juan no ha visto nada nuevo, pero ha oido el mensaje en el lenguaje
clasico del mesianismo militante de la escatologia politica del judaismo. La
descripcidn corresponde basicamente a la expectativa mesianica con que Lucas
también introduce su evangelio (Le |-2).m

Jestus es digno porque como Raiz de David cumple cabalmente la mision
vencedora del Mesias prometido por Dios y esperado por Israel. El mensaje del
anciano se limita a dar dos descripciones metaforicas del Mesias de caracter
profundamente judio y casi sin sentido fuera del &mbito hebreo: Ledn de Juda
y Raiz de David. Ambas metaforas dan gran importancia al origen davidico de
Jesus. El anciano no utiliza los titulos mas universales, como Rey, panlokrator,
soberano, etc. Mas bien nos da a entender que Cristo ha cumplido toda la
promesa divina a Israel y por eso es digno de abrir los sellos.

No debe pasar inadvertido el marcado significado histérico-politico de esta
declaracion del anciano, quien describe al Mesias con el verbo esencialmente
militar de "vencer, triunfar", en la tradiciéon del Rey davidico militante y
vencedor como lo fue también David mismo. Ademads los pasajes biblicos de

2 Mi 21:9 reza: "{Hosanna al Hijo de David! jBendito el que viene en el nombre del Sefior". La
version de Lucas no menciona a David.

Bt el argumento parecido en Mt 22:42-45; Me 12:35; Le 20:41s,, 44.

242 Ti 2:8 también, de manera similar a Ro 1:3, habla de "Jesucristo,descendiente de David,
levantado de entre los muertos. Este es mi evangelio...".

25 Uno de los ancianos, y no un angel, le anuncia a Juan la victoria del Ledn de Juda. Habla como
conocedor de la teologia del Antiguo Testamento. El pasaje hace pensar que el anciano representa
a toda la corte celestial.

%6 Es evidente que Lucas incluye estos pasajes, impregnados de una expectativa mesidnica tan
terrenal y politica, con toda la intencion de que sirvan de introduccion a su propia cristologia. De
hecho, los énfasis de este prologo lucano (los pobres, la mujer, los marginados) van a ser subrayados
por el autor en el desarrollo de su Evangelio. Nada indica que Lucas introdujera estos pasajes como
contraste que ¢l contrapusiera al cumplimiento en Jesucristo. En el Apocalipsis también la
cristologia del Cordero se fundamenta sobre la del Ledn vencedor, y nunca cancela ni neutraliza esta
tension dialéctica cristologiea.



204 APOCALIPSIS

que se derivan los dos titulos (Leén, Raiz), como también la literaturajudia que
los desarroll6 posteriormente, destacan casi exclusivamente el papel liberador
historico y nacional del Mesias.”®” Comblin (1969:151) clasifica el pasaje en
su aspecto formal como una "liturgia politica" que denuncia y refuta el semper
victor de los emperadores.”® Muchos comentaristas han sefialado que el pasaje
tiene el formato de la investidura de un rey oriental: la exaltacion (5:5), el
traspaso de poder (5:6-7) y la presentacion del nuevo soberano para el
homenaje de sus subditos (5:8-14).”* Por eso al tomar el libro y abrir sus sellos
el Cordero recibe potestad de encaminar todo el futuro hacia su Reino. Su
muerte y su resurreccion seran la clave secreta del sentido de toda la historia.

Detras de estos dos titulos esta muy presente la teologia biblica del Reino
de Dios. La importantisima verdad de nuestra salvaciéon personal y el perdon
de nuestros pecados se fundamentan en un hecho decisivo: Cristo ha vencido,

es el Seilor de la historia y trae un Reino de amor y justicia. Como bien sefiala
Ladd:

...]a esperanza biblica no es solo de salvacion espiritual, la salvacion del
individuo de su culpay su pecado. En tanto que la salvacion individual esta
incluida, el énfasis principal esta en la salvacion del pueblo de Dios como
una sociedad que mora en la tierra y cuya liberacion de todos los males,
espirituales, sociales, politicos y fisicos ... Is 1 1:9s. (1978:75)

Por eso Caird (1966:87) sefiala que Juan de Patmos no se preocupa sélo por
el destino individual de los martires sino por "algo infinitamente mas grande:
la vindicacion de su fe en el proposito de Dios revelado en Jesucristo". >

;i. JAI vision (lei Cordero (5:6-7)

Habiendo escuchado tales palabras de esperanza pronunciadas por el
anciano y luego de haber estado viendo el circulo exterior de los ancianos, Juan
vuelve la cara para mirar de nuevo hacia el Trono (5:6). Logicamente hubiera
esperado ver al mencionado Leodn, pero cudl habra sido su sorpresa al encontrar

X7 Segiin Foulkes (1989:64), estos titulos "aun huelen a militarismo". Dodd sefiala (1963:61), un
poco irénicamente, que los autores cristianos tuvieron la delicadeza de omitir la frase mas violenta
de Is 11: "con el espiritu de sus labios matara al impio" (Is 11:4, pero cf. Ap 11:4).

28 E. Schillebeeckx (1982:563) ve en este pasaje "una acerba critica religiosa del poder absoluto y
arbitrario del emperador" y seflala que el Caesar victor romano quedarad sometido al Christus Victor
(Jn 16:33).

25 Roloff 1993:75; Comblin 1969:117s. Para Aune (1997:332-338), es mas bien la investidura real
de Cristo

Seglin Yarbro Collins (1984:143), el uso de estos titulos muestra que el circulo de Juan esperaba
un Reino que seria "un asunto politico para la persona integral" y que "el orden social, econémico
y politico tendria que ser cambiado rapiday drasticamente". Eso significaba que la voluntad de Dios
"tiene que ser manifestada en formas politicas concretas" de modo que "reconocer el reinado de
Dios era incompatible con la sumisiéon a Roma."



LA VISION DEL CORDERO (5:1-14) 205

algo totalmente distinto: jun Cordero!”®' Es uno de los momentos mas

dramaticos y geniales en todo el libro. La repentina sustituciéon de un simbolo
por otro muy distinto (un leén por un cordero) impacta profundamente al lector
quien de inmediato comienza a intuir una serie de verdades cristianas.”

En marcado contraste con los titulos anteriores de "Ledén" y "Raiz", el
término "Cordero" no aparece en el judaismo como designacion mesianica.>”
Mientras los dos titulos de 5:5, "Leén de la tribu de Judd" y "Raiz de David",
son de la mas pura estirpe judia, cuando de repente aparece el Cordero
inmolado pasamos a un lenguaje del cristianismo primitivo que no habia
figurado en el mesianismo judio.?** De aqui en adelante la figura del Cordero
sera la designaciéon mas frecuente, tipica y significativa para Jesis en el
Apocalipsis.”

El término "Cordero" aqui es mucho més que un simbolismo abstracto de
un animalito manso e inocente: es la relectura cristolégica de un recuerdo
histérico. En el trasfondo de la figura del Cordero, igual que en el Apocalipsis
en general, predomina el paradigma del Exodo. Comblin (1969:54) ha sefialado
como el autor del Apocalipsis "presta particular atenciéon a las profecias de
Isaias que utilizan la tipologia del Exodo", interpretando los acontecimientos
del Exodo en los términos del nuevo Exodo que anuncié el profeta.”’® Para
Comblin Juan superpone especificamente el Cordero pascual sobre la figura del
siervo/cordero de Isaias 53:7. Jacques Ellul (1977:119) insiste con razén en
que todo el Apocalipsis tiene que leerse a la luz de la Pascua. Y como el
Cordero pascual abre los sellos de la historia, entonces "la historia puede leerse

14 lenguaje del inicio de 5:6 hace dificil entender exactamente donde se ubicaba el Cordero en
la vision de Juan, pero deja sin duda que el Cordero entrd a ocupar el centro del escenario. Puesto
que en seguida el Cordero va a acercarse al trono y tomar el libro, es razonable suponer que Juan
lo vio primero entre el circulo interior (trono y vivientes) y el circulo exterior (ancianos). De ahi,
ante la vista de Juan, avanza solemnemente al trono a recibir del ocupante del trono el libro que
simboliza su sefiorio sobre la historia.

2 Thompson (1990:59) comenta aqui que el ledn no solo se acuesta con el cordero: jse hace
cordero! Asi, el lenguaje politico del poder se une con el lenguaje religioso del sacrificio. EI
ocupante del trono es axios porque (hoti) ha creado todo; el Cordero es axios porque (hoti) ha
muerto. Por eso, segun Thompson, el libro sellado es un libro cristiand."

% José Comblin (1969:44): "no tenemos ningun indicio de que el Cordero fuera un titulo mesidnico
conocido en el judaismo". Comblin dedica el primer capitulo de su libro a "El Cordero, Siervo de
Dios" (39-77). Cf. Ladd 1978:76; Roloff 1993:79; Bauckham (1993A:183) y Aune (1997:353,369)
demuestran que TJosé 19.8 tampoco es una excepcion.

4 Comblin (1969:39-60) y otros encuentran el origen de la imagen "Cordero" en el concepto global
de "Siervo" (39:42). Seglin Comblin la cristologia del Cordero, especialmente juanina, surge de la
confluencia de tres vetas: el Siervo Sufriente de Is 53:7, el cordero pascual del éxodo y el "cordero
pastor" de Ez 34:37 (1969:58). Tanto Comblin (40-41) como J. Jeremias (Kittel 1:339) sugieren que
este proceso interpretativo comenzoé con Jeslis mismo. Roloff(1993:78-79) cree que la imagen se
desarrollo en el contexto litirgico de la Santa Cena, a partir de la figura del cordero pascual.
23 nCordero" se usa 28 veces, mientras que Cristo solo siete (Roloff 1993:78)

¥ Comblin hace referencia especial al milagro del agua (Ap 7:16s.) y el titulo "Primero y Ultimo"
como version isaiana del "Yo soy" (1969:54-55).



206 APOCALIPSIS

s6lo a la luz de esta liberacion [el Exodo]. No tiene otro sentido [la historia]
que la libertad final de la humanidad".

A pesar del dramatico contraste entre el leén (5:5) y el cordero (5:6), nos
equivocariamos si pensaramos que Jesus es "cordero" por ser débil o servil.
iTodo lo contrario! Este cordero juzga con ira a sus enemigos (Ap 6:16s; cf.
14:10). Va a la cabeza de su pueblo (19:17; cf. 7:17) para hacer la guerra a los
impios y vencerlos (17:14; 19:11-20). Tiene en sus manos el libro del
acontecer historico (5:7) y a él le pertenece "el libro de la vida" (13:8; 21:27).
Es Rey de reyes y Sefior de sefiores (19:16). jQué Cordero mas impresionante!

El Cordero no es menos fuerte y vencedor que el Ledn, pero la nuevay
sorprendente figura nos aclara como aquél vence de una manera que no
corresponde exactamente con su imagen. El poder vencedor del anunciado
Leon de Judd no es simplemente la omnipotencia divina del Sefior sino el
poder totalmente paradéjico de la cruz (I Co 1:18-25). No vencié desde alguna
"prepotencia”, sino desde la mayor "im-potencia", la mayor vulnerabilidad y
aun la aparente derrota mas vergonzosa.””’” Como Cordero inmolado, como
amor que persistié hasta las tltimas consecuencias para redimirnos, el Cordero
es digno de abrir las paginas selladas de la historia y del futuro. Sin embargo,
no por eso es un Cordero blando, manso y pasivo. Sigue siendo el Cordero de
cuya ira huyen los reyes y los generales de la tierra (6:15-17) y que aplastara
a la bestia en batalla frontal (19:11-20).

Después del primer contraste entre el esperado Ledén y el Cordero que
aparece, la figura de este Ultimo trae una segunda sorpresa. Por una parte, al
observar al Cordero Juan nota claramente que habia sido degollado, pues lleva
sobre su cuello las claras marcas del cuchillo sacrificial (Jn 20:27).2°® Pero por
otra parte esta en una posicion totalmente inusitada para un cordero degollado:
jalzado, de pie! Ningun cordero inmolado antes habia sobrevivido a su propio
sacrificio, y mucho menos "de pie". Jesis no s6lo ha resucitado sino que se
levanta post mortem erguido en dignidad y poder.

El Cordero se describe como un animal que parece "haber sido sacrificado"

(participio perfecto) que también "estaba de pie" (participio perfecto). Puede
notarse un paralelo con la doxologia introductoria de 1:4-8:

#TEllul (1977:117-121) sefiala que el Cordero Vencedores lo opuesto de los dioses de poder, como
Jupiter o Saturno (117). Por la misma razén Karl Barth decia que la maxima expresion de la
omnipotencia de Dios fue precisamente la cruz. Segun Ellul (120), "la libertad atestiguada por el
Cordero pascual como sentido de la historia no es producto de la acumulacion de fuerzas humanas
sino ... la misteriosa insercion del No-poder de Dios" dentro de la historia.

28 El verbo sfazé significa literalmente "cortarle el cuello”, degollar, inmolar (cf Is 53:7). Se usa
para hablar de la muerte de Cristo (s6lo en Ap 5:6, 9, 12; 13:8) y de los martires cristianos (6:9;
18:24). La correlacion de la muerte de Cristo con la de los martires cristianos es caracteristica en
el Apocalipsis.



LA visién DEL CORDERO (5:1-14) 207

5 "testigo fiel" 5:6 "parecia haber sido sacrificado"
:5 el primogénito de 5:6 "de pie"

la resurreccion”
5 "soberano de los reyes 5:6 "siete cuernos y siete ojos"

de la tierra"

El "cuerno" es un simbolo comun en la Biblia para representar la fuerza, el
honor, el reinado o la dinastia.’’’ La frase expresa figuradamente el poder
omnimodo que reclamd el Resucitado cuando dijo "se me ha dado toda
autoridad (exousia) en el cielo y en la tierra" (Mt 28:18). El ojo es un simbolo
natural para la percepcion y el conocimiento, y siete ojos ilustran el
conocimiento pleno (Pr 15:3; 5:21; Job 34:21; Jer 16:17; 32:19). De la misma
manera que el Cordero Resucitado posee todo poder, también lo sabe todo (cf.
Jn 21:17, "t lo sabes todo").®® En otros pasajes el "ojo" de Yahvé significa su
tierno cuidado sobre los suyos (Sal 33:18; 34:15; Eclo 15.19; 1 P 3:12; cf. Dt
11:12) y sobre la la tierra (Sal 66:7; Job 36:7).>"'

Es importante entender que detrds de todas las referencias del Apocalipsis
a los "siete espiritus" esta la alusion decisiva a Zacarias:

I le aqui que voy a traer a mi siervo "Germen". Pues ved la piedra que yo
pongo delante de Josué; cu esta unica piedra hay siete ojos; yo mismo
grabaré su inscripcion ... (3:8b-9 BI)**?

Estas siete [lamparas] son los ojos de Yahvé, que recorren toda la tierra
(4:10 VRV: DHH).*"?

A pesar de ciertos detalles dificiles, el mensaje de la vision de Zacarias
parece claro. La mision de Josué y Zorobabel (y del Mesias prometido) no se

Poder: Dt33:17; 1 S2:10 BJ; 1 R22:11; honor: Sal 18:2 BJ; 89:17-19 BJ; 112:9 BJ; 132:17 BJ;
148:14 BIJ; reinos poderosos: Zac 1:18; Dn 7:7, 20-22; 8:1-14; / En 90.9. El arte oriental
representaba a deidades y guerreros con cascos provistos de siete cuernos (Salguero 1965:375;
Bartina 1967:678).
™ Los muchos ojos de los cuatro vivientes (que numéricamente son mas que los del Cordero, pero
simbdlica y teolégicamente infinitamente menos) también expresan percepcidon y conocimiento,
vigilancia y cuidado.

" En el pensamiento hebreo que yacc detras de esta frase (Zac 3:9; 4:10), el ojo, igual que otros
organos, actia casi independientemente y de manera personificada con sus propias cualidades
morales o psicologicas (cf. Mt 5:29; 6:22-23). Mas que un receptor pasivo, se concebia el 0jo como
una lampara que iluminaba los objetos (Comblin 1969:64). Cf. Thompson (1990:49); Bauckham
(1993A:164).

32 BJ y muchos otros afirman que la "piedra" es el templo que Zorobabel estaba llamado a
reconstruir. La inscripcion divina todavia no se ha grabado en ella, porque la construccion del
templo no ha concluido.

3B Con esta vision nocturna de Zacarias puede compararse el segundo Cantico del Siervo Sufriente:
el 'eBeD YHWHsera luz para las naciones, iluminando al mundo entero con su salvacion por medio
del Espiritu que le sera dado (Is 49:6; cf. 42:1; 61:1).



208 APOCALIPSIS

habra de realizar ni por fuerza ni por ejércitos sino por el Espiritu de Yahvé
(4:2), simbolizado aqui por los ojos del Sefior en su constante correr por lo
ancho del mundo (4:10; cf. 2 Cr 16:9 BJ: "los ojos de Yahvéh recorren toda la
tierra, para fortalecer a los que tienen corazon entero para con ¢é1"). La figura
de los ojos asegura a Zacarias que Yahvé esta al punto de actuar "para mostrar
su poder" (2 Cr 16:9, RVR) en el mundo entero.

Comblin (1969:256-259) especifica que este lenguaje se refiere al Espiritu
del poder de la creacion, de la vida y de la historia. Ahora, segtn el vidente de
Patmos, ese poder prometido actua en Jesucristo. A través de ¢l el poder de los
"siete o0jos" corre por el universo, iluminando a todas las naciones e
impulsando una nueva y consumada creacion. Como el prometido Espiritu iba
a reunir al pueblo disperso de Israel, ahora recorre todo el orbe (también por
medio de los nuevos profetas-testigos que siguen al Cordero, congregando al
nuevo pueblo de Dios.

Cuando Juan ha observado bien este descomunal Cordero, pasa otra cosa
insoélita: jel Cordero se atreve a acercarse al trono sin ser llamado ni esperar
autorizacion! En la antigliedad, por muchas razones obvias, el acceso al rey
estaba celosamente vigilado. Ester, por ejemplo, sabia el peligro de muerte que
corria al entrar ante su propio esposo (Est 4:1).’* Pero aqui las sorpresas van
acumulandose una sobre otra: el Cordero no s6lo se acerca al trono sino que
extiende la mano para tomar el tan importante libro. Hubiéramos esperado el
mas solemne castigo o al menos una severa amonestaciéon al tan atrevido
Cordero. Pero va a pasar todo lo contrario: jel Cordero va a ser adorado, en la
mismisima presencia del ocupante del trono!

Con un solo paso el Cordero viene a ocupar el centro de todo el escenario
y de hecho del universo.’”® Con este paso todo se hace nuevo para la
humanidad; jéste si fue "un gran paso para la humanidad"! Al tomar el rollo,
el Cordero queda autorizado a ejecutar todos los decretos y juicios en él
inscritos. El Cordero se revela como Sefior soberano de la historia y del futuro.

Ese paso hacia el trono, ademds de ser una prueba mas de que el Cordero
degollado realmente ha resucitado, vive y es digno de abrir los sellos, comienza
a indicar algo nuevo, que la descripcion anterior aun no habia revelado, pero

que la adoracion siguiente va a dejar mas alla de toda duda: jel Cordero es
Dios!

¥4 Cf. / En 14.21: "no hay quien se le acerque de los que estan a su alrededor".

305 puede compararse el hermoso cuadro de Juan van Eyck, "La adoracion del Cordero", donde el
Sacrificado y Resucitado ocupa el centro absoluto de todo el cosmos y todo lo demas esta ubicado
simétricamente alrededor de él.



LA VISION DEL CORDERO (5:1-14) 209

LA CRUZ: LA POTENCIA DE [A IMPOTENCIA

Hemos visto que Apocalipsis 4-5 plantea toda una teologia del poder. El
simbolo del trono ya nos anuncia que se va a hablar del mando y de la
autoridad. Los veinticuatro tronos amplian el cuadro para incluir todo el
poder delegado y secundario en tomo al poder divino. El gesto elocuente de
los ancianos (postrarse ante Dios y colocar sus coronas alrededor del trono)
nos habla de la debida actitud de los que ejercen el poder, frente al ideal de
los propositos divinos y del Reino de Dios como utopia politica.

La figura del rollo en la mano derecha del Todopoderoso "aterriza" el
tema al nivel de las realidades histdricas, para plantear angustiosamente el
problema del poder en medio de las situaciones humanas y frente a las
realidades que vivian diariamente las congregaciones de Asia Menor. La
figura del Cordero pretende plantear la tinica solucidon posible al problema:
ni el angel poderoso ni cualquiera de los "principados y potestades" del cielo
y de la tierra era capaz de abrir el rollo. El "Ledn de la tribu de Juda" si pudo,
pero s6lo como Cordero pascual sacrificado. Sélo el Crucificado es digno de
tomar el poder y abrir los sellos del futuro.

Es humano desear el poder. Suponemos intuitivamente que la historia es
el juego vectorial de diversas fuerzas y que al final el poder que sea mayor
habra de vencer. Nos consideramos "realistas" al creer que "la fuerza da el
derecho", o si no da el derecho, de todos modos da el éxito. Pero las
Escrituras plantean un concepto totalmente distinto del poder eficaz.

Aunque los titulos mesianicos que pregona el anciano y el verbo "vencer"
(5:5) hacen pensar a primer vista en una conquista por la fuerza o la
prepotencia, la sorprendente figura del Cordero inmediatamente echa por
tierra tal expectativa. El Cordero ha vencido y es digno, no a pesar de su
aparente fracaso y su humillante muerte, sino precisamente a causa de ello.
Es digno porque fue inmolado. Su "fracaso" (aparente) fue su "éxito" (real).

Es dificil imaginar una figura mas patéticamente débil que un cordero al
punto de ser inmolado, tan impotente e indefenso como un crucificado.
Como sefala Ellul, el Cristo crucificado aparece como "el despojado, el
aniquilado, el mas débil de todos los hombres" (1977:1 1 7-120). El Cordero
representa "el no poder, la no resistencia a la muerte". Pero el evangelio nos
avisa que precisamente la "insercion misteriosa del no poder de Dios" en la
historia es "la victoria que vence al mundo" (1 Jn 5:4), desde la total
vulnerabilidad de la cruz.

La cruz trastorna todos nuestros conceptos de poder, eficacia y éxito.
Pero lo que es locura para los sabios y escandalo para los religiosos, es "el
poder de Dios y la sabiduria de Dios" (1 Co 1:23-24). "Por tanto —escribe
Pablo en su teologia de la cruz— gustosamente haré mas bien alarde de mis



210 APOCALIPSIS

debilidades, para que permanezca sobre mi el poder de Cristo ... porque
cuando soy débil, entonces soy fuerte" (2 Co 12:9-10).

El Sefor concluyo6 cada carta de Apocalipsis 2 y 3 con una promesa al
vencedor (p. ej., 2:7, 11). Esos martires de la fe, fieles hasta la muerte,
parecian totalmente desarmados ante el imponente poderio romano. Pero
son los que "siguen al Cordero dondequiera que va", y su muerte era su
participacion en la poderosa victoria del Cordero inmolado (12:11). A través
de los que son fieles hasta la muerte, la victoria de la cruz vence nuevamente
a las fuerzas del mal.

La misma verdad va a dramatizarse con fuerza abrumadora en la
parabola de los dos testigos (Ap 11:3-12). Mientras ellos ejercian sus
extraordinarios poderes de apagar la lluvia, convertir los rios en sangre y
destruir a todos sus enemigos con el fuego de sus bocas (1 1:4-6), no lograron
mas que enfurecer a la gente (11:10). Pero cuando habian sido crucificados
y resucitados con Cristo, muchos dieron gloria al Dios del cielo (11:13).
Cuando eran fuertes, lanzando fuego por la boca, eran débiles; cuando
murieron con Cristo manifestaron el poder de la resurreccion de Jesucristo,
siendo participes de sus padecimientos (Fil 3:10). Su victoria no nacié de la
prepotencia de sus dones espectaculares, sino de la humillacion y aparente
derrota que les trajo su vulnerable im-potencia al morir con Cristo y por
Cristo.

c. El Cordero transforma el llanto en canto (5:8-14)

La reaccion al atrevido acto del Cordero (5:7) trae otra gran sorpresa: jlos
vivientes y los ancianos, que ya venian adorando dia y noche al ocupante del
trono, ahora sin demora se arrodillan ante el Cordero! De repente el Cordero
estd rodeado de veintiocho seres postrados a sus pies (5:8s.). Desde ese
momento comienza todo un concierto himnico que seguird en crescendo hasta
alcanzar dimensioén cosmica:

"Cuando lo tomd, los cuatro seres vivientes y los veinticuatro
ancianos se postraron delante del Cordero. Cada uno tenia un arpa
y copas de oro llenas de incienso, que son las oraciones del
pueblo de Dios. "Y entonaban este nuevo cantico:

"Digno eres de recibir el rollo escrito
y de romper sus sellos,

porque fuiste sacrificado,

y con tu sangre compraste para Dios

gente de toda raza, lengua, pueblo y nacién.
De ellos hiciste un reino;
los hiciste sacerdotes al servicio de nuestro Dios,

y reinaran sobre la tierra."



LA visiéon DEL CORDERO (5:1-14) 211

"Luego miré, y oi la voz de muchos dngeles que estaban alrededor
del trono, de los seres vivientes y de los ancianos. El nimero de
ellos era millares de millares y millones de millones.'*Cantaban
con todas sus fuerzas:

":Digno es el Cordero, que ha sido sacrificado,
de recibir el poder,
la riqueza y la sabiduria,
la fortaleza y la honra,
la gloria y la alabanza!"

I e . . . .
Y oi a cuanta criatura hay en el cielo, y en la tierra, y debajo de
la tierra y en el mar, a todos en la creaciéon, que cantaban:

Al que estd sentado en el trono y al Cordero,
sean la alabanza y la honra, la gloria y el poder,
por los siglos de los siglos!"

"'Los cuatro seres vivientes exclamaron: ";Amén!", y los ancianos
se postraron y adoraron.

i. La adoracion de los vivientes y los ancianos (5:8-/0)

Viendo que el Cordero ha tomado el libro, los cuatro vivientes y los
veinticuatro ancianos se juntan en un "coro unido" para adorarlo. De la
adoracion antifonal de 4:8-11 pasan ahora al cantico al unisono.’*® Mientras
anteriormente sdlo "decian" su alabanza, dhora cantan un himno. Y lo cantan
con el melodioso acompanamiento de numerosas citaras y la rica fragancia de
abundante incienso. En conjunto es una situacion liturgica incomparable.

La primera respuesta de la corte celestial es caer de rodillas ante el Cordero
que los ha sorprendido con su presencia. El 0ltimo gesto litirgico en la
adoracion al Creador es la primera accion en la adoracion al Cordero. Para los
ancianos, es el mismo acto que repetian incesantemente ante el ocupante del
trono como respuesta al Sanctus de los cuatro vivientes (4:10). Pero ahora, ante
el Cordero, los cuatro vivientes hacen algo que no hacian en el capitulo
anterior: ellos también se postran junto con los ancianos. Con este solemne
gesto, "los veintiocho" expresan por una parte la grandeza y trascendencia del
acto que se acababa de realizar: el Cordero ha tomado en sus manos las riendas
de la historia. Pero por otra parte, al tributarle la misma adoraciéon (y aun
aumentada) que le habian brindado al ocupante del trono, reconocen que aquel
es digno del mismo culto que se le brinda a Dios. Puesto que el libro del

3% Es significativo que la musica celestial es siempre coral; no aparecen solistas en los relatos.



212 APOCALIPSIS

Apocalipsis insiste incondicionalmente en que s6lo a Dios y a nadie mas se ha
de adorar de rodillas (19:10; 22:8-9), esta acciéon es una confesidon sin
ambigiiedades de la plena deidad del Cordero.’”’

Este impresionante coro unido eleva al Cordero un "céantico nuevo" (5:9).
En las Escrituras hebreas Israel es exhortado a entonar un cantico nuevo a Dios
(Sal 33:3; 40:3; 96:1; 98:1; 144:9; 149:1; Is 42:9-10), precisamente cuando el
Sefior ha hecho alguna hazafia poderosa para su pueblo. Nuevas misericordias
deben celebrarse con nuevas melodias, no con las viejas canciones ya
conocidas. El cantico de Moisés (Ex 15), en celebracion del éxodo, puede
verse como prototipo de tales alabanzas. Otro cantico parecido es el de Débora
(lae 5; cf. Jdt 16; Tob 13).

Uno de los canticos del Siervo Sufriente promete "cosas nuevas" (Is 42:1-
10): el Siervo revestido del Espiritu traera justicia (42:1-6) y serd luz para
todos los pueblos (42:6-7).>"® Ante la novedad inaudita de esas hazafias
salvificas de Dios, el pueblo es exhortado a responder con un cantico también
nuevo (42:10; cf. 26:1).° A partir de este enfoque mesidnico y escatologico
algunos rabinos llegaron a afirmar que el "cantico nuevo" se vendria a entonar
por primer vez s6lo en los dias del Mesias, como doxologia por la maravilla de
su redencion (StrB 111:801). Asi podemos entender que el cantico nuevo de los
vivientes y los ancianos corresponde doxoldégicamente al nuevo pacto y la
nueva creacion que ha traido el Cordero inmolado.’"’

El aumento de la solemnidad liturgica de este "cantico nuevo" se expresa
también por las citaras y las copas.’'' El arpa, como también su versién mas
pequeiia la citara (o lira), era considerada el mas noble y dulce de los
instrumentos.*'? Aunque se usaba también en fiestas (Gn 31:27) y bodas (/ Mac

37 Cf. Bauckham (1993A: 118s,, 144), Thompson (1990:51). En Asds 8.5-8 el "angel glorioso" que
llevé a Isaias por los cielos rechaza que éste lo llame "mi sefior" porque "no soy su sefior sino su
compaiero" (8.6; cf. Ap 19:10). Dios es Aquel "a quien nadie puede nombrar" pero "todos los cielos
y tronos" responden a su voz (4Ascls 8.8).

3% Segun 42:7, el contenido especifico de la "luz" que el Siervo traera a las naciones consistira en
sanar a los ciegos (cf. 42:16) y liberar a los presos.

™ Este "cantico nuevo", parecido al de Ap 5, también va tomando dimensiones cosmicas (42:10-
12).

19 Ladd (1978:80) sugiere también un contraste con la alabanza anterior de 4:9, 11, que era
constante, situada en la esfera de la creacion, y no correspondia alin a las "nuevas cosas" que Dios
ha hecho en Cristo y hard en la nueva creacion.

U El participio ejontes (nominativo masculino plural) es ambiguo y no permite determinar si los
vivientes también tienen citaras e incensarios. Ladd, Barth, Beasley-Murray y otros opinan que si;
Charles, Morris, Bartina, Barclay y Mounce creen que sélo los ancianos tenian arpas y copas.

312 Bs dificil precisar a qué instrumento se refiere el término kithara en el Nuevo Testamento, pero
seguramente era mas pequefio que el arpa de nuestro tiempo. En la LXX kithara es la traduccion
corriente para el hebreo KiNoR (Gn 31:27). Segiin E. Werner, una de las mejores autoridades sobre
la musica hebrea, el KiN6R del Antiguo Testamento (kithara LXX; o kiimra y algunas veces,
psaltérion) tenia entre tres y doce cuerdas (IDB 111:474). Considerado el maés noble de los
instrumentos, solia construirse con maderas preciosas (ciprés, sandalo) y hasta plata o marfil. Tenia



LA VISION DEL CORDERO (5:1-14) 213

9:37-39), su contexto definitivo era el culto. Estaba marcada por su asociacion
con el templo, ya que era el instrumento de los levitas (1 Cr 13:8; 15:16, 21,
28; 16:5; 2 Cr 5:11 s.), especialmente apropiado para acompaiiar a los salmos
(Sal 33:2). En el Apocalipsis es por excelencia el instrumento de la musica
celestial (5:8; 14:2; 15:2).

Otro uso de esta arpa portatil (citara, lira) era la celebracion de las victorias
y liberaciones nacionales. Después de la victoriosa guerra contra Moab y
Amon, Josafat y su multitud "entraron en el templo del Sefior al son de arpas,
liras y trompetas" (2 Cr 20:28). Especialmente importante para el Apocalipsis
es la celebracion del éxodo en los canticos de Moisés y Maria "con panderos
y danza" (Ex 15:20 RVR). En dos pasajes del Apocalipsis que son claras
referencias a dicha ocasion, Juan de Patmos destaca la importancia del arpa en
las resonancias liberadoras de las victorias de Yahvé (14:1-3; 15:2-4).

La palabra griega fiale, mas que traducirse "copa", como la entendemos
hoy, se referia tipicamente a un platillo ancho y plano (cf. "patera") o cucharén
con mango largo. En el contexto de nuestro pasaje puede traducirse mejor por
"incensario". Es significativo que este incensario es de oro. Para el sacrificio
diario de incienso el sacerdote usaba un incensario de bronce (Nm 16:39), pero
en el dia de la expiacidén, una vez al afio, el sumo sacerdote utilizaba un
incensario "de oro purisimo" para llevar el incienso al lugar santisimo (I R
7:50; Lv 16:12-13; cf. Nm 16:46-48).

El incienso oficial para el culto del templo, que se llamaba "incienso puro",
tenia que prepararse segun una formula exclusiva y muy costosa (Ex 30:34-38).
Estaba estrictamente prohibido utilizar dicho incienso fuera del culto oficial
(con miras a defender la pureza del culto, concentrando la practica religiosa en
el templo); a la vez estaba prohibido con igual severidad quemar cualquier otro
incienso que no fuera la formula exigida en el altar del templo (Ex 30:9), para
evitar asi que se infiltrasen costumbres cananeas en el pueblo. Los ingredientes
basicos especificados en Exodo provenian de Arabia (Saba, Jer 6:20; hoy
Yemen) y de las costas de Somalia, al otro lado del mar Rojo. Otros
componentes de la formula venian de Persia, el mar Rojo, Palestina, la actual
Sri Lanka e India (Zond 111:274; IDB 11:324,698; ISBE 11:817). Josefo habla
de trece ingredientes, derivados del mar, del desierto y del campo (Josefo GJ
5.217). El incienso se consideraba entre los tesoros mas costosisimos. No
sorprende que su ingrediente principal, el olibano, aparezca entre los preciosos
regalos traidos por los reyes magos (Mt 2:11).

que haber al menos nueve de estas liras en el templo (Mishnii Arakh 2.5; Werner ;DB 111:474). Para
kithara en el Nuevo Testamento, el consenso parece favorecer la traduccion "lira" o "citara". Cf.
NIDOTTn:666.



214 APOCALIPSIS

Una vieja tradicion biblica asociaba el incienso con la oracion de los fieles
(Sal 141:2; Le LIO).>" Este pasaje, como Apocalipsis 8:1-4, nos asegura que
nuestras oraciones si llegan al trono celestial y se incorporan en toda la
hermosura del culto celestial. Imparten su insustituible fragancia al mismo
cielo.’"® Nuestras oraciones, "llenas de aromas" (NBE), son del supremo
agrado de Dios. Los cristianos, que en la tierra son despreciados, en el cielo
son recibidos como incienso y escuchados con la mayor atencion y
contentamiento.*"?

iSIN MUSICA Y PERFUME NO HAY CIELO!

Para apreciar plenamente la belleza de Apocalipsis 4 y 5, uno tiene que
activar todos sus sentidos de percepcion fisica. Las palabras escritas deben
evocar una serie de impresiones sensuales que nos hacen sentir la
incomparable hermosura de la presencia divina. En estos pocos versiculos
se acumula una serie de sensaciones muy variadas y crecientemente
impactantes.

Como en todo el libro se ejerce la vista: Juan ve al Cordero, los cuatro
vivientes y los veinticuatro ancianos, con sus veintiocho citaras y
resplandecientes copas de oro."® El pasaje apela a la accién litdrgica: el
Cordero pasa solemnemente al trono a tomar el libro, los vivientes y
ancianos se postran ante el Cordero. El pasaje evoca también impresiones
auditivas: cuando el lector realmente se involucra en el pasaje, comienzan
a resonar en su mente las armonias del coro unido y su acompaflamiento
instrumental. Y por medio de nuestro olfato imaginativo sentimos que el
incienso bafia todo el escenario con sus fragantes aromas.

Hablando de las arpas del Apocalipsis, José Miguez Bonino sefiala el gran
significado de la musica para la existencia humana (1975:65). Después de
lamentar la facilidad con que suelen tratarse puerilmente las arpas
celestiales, Miguez ofrece bellisimos comentarios sobre el extraordinario
significado de la musica en la vida humana:

La muasica y el canto son posiblemente la actividad humana en la que mas
profundamente podemos experimentar la unidad de trabajo y placer, tarea
y creacion, disciplina y libertad, experiencia personal y unidad comunitaria.

313 Moffatt (1911:389) sugiere que, por desaparecerse misteriosamente en el aire, el humo era
simbolo natural para la oracion. Pero es probable que la comparacion de la oracion con "olor grato"
tuviera un papel mas importante en la formacion de esta analogia.

314 | pasaje parece insinuar que en el culto celestial la oracién toma el papel del incienso en el culto
judio (Roloff 1993:80). Una glosa a 8:3 afirma que "la oracién es el incienso verdadero del cielo"
(Charles 1920 1:145, pero lo refuta).

315 Sobre el papel angelical de presentar el incienso ante el trono, ver bajo 8:2-4.

316 Si s6lo los ancianos tienen las arpas y copas, serian veinticuatro.



LA VISION DEL CORDERO (5:1-14) 215

Cuando se hace musica, incluso dentro de nuestras limitaciones, pareceria
como si la distancia que hay siempre entre el esfuerzo y el gozo se
eliminara, se auna en la armonia comin: somos a la vez activos y pasivos,
a lavez yo mismo y el coro o la orquesta. Hay fugaces momentos en la vida
en que el trabajo es rescatado de su peso y transformado en expresion plena
de mi ser...

La vida futura se presenta, en esta imagen, como la clase de vida en la
que el esfuerzo, el trabajo, el servicio es a la vez alegria, reposo, y la alegria
es creacidén, servicio, tarea ... Todo esto ocurre "delante de Dios",
evidentemente ofrecido a él como culto, como reconocimiento. En ese
sentido, la musica puede verse como una reminiscencia o una nostalgia del

. . . ., 7
paraiso perdido y un anticipo de la nueva creacion.'’

A la idea del cielo como musica, con arpas y todo, estamos muy
acostumbrados, pero para la literatura apocaliptica era muy importante
también el cielo como fragancia. Cuando Enoc llega al trono de Dios lo
encuentra "rodeado por arboles aromaticos" (/ En 24.3). Sigue la vision del
arbol de la vida:

Entre ellos habia uri arbol como nunca he olido, y ninguno ora como
¢él. Exhalaba un perfume superior a lodos; sus hojas, flores y madera
nunca se ajaban, y su irulo era hermoso, parecido al racimo de la
palmera ... Entonces me respondié Miguel: "Este arbol aromaético
ningln ser humano tiene potestad para tocarlo hasta el gran juicio ...
Entonces este arbol serda dado a los justos y humildes. Vida se dara
a los elegidos por sus frutos ... Entonces se alegraran con jubilo y se
regocijaran; en el lugar santo entrardn con su aroma en sus huesos
y viviran sobre la tierra una larga vida..." (24,4-25.6)

Ya hemos visto también la promesa de 2 Baruc 29.8 de que, junto con la
fecundidad milagrosa de la tierra, en tiempos escatoldgicos "vientos saldran
de delante de mi a llevar cada mafiana fragancia de frutas aromaticas, y a
final del dia nubes destilaran el rocio de salud."*"" Con la nueva creacion los
malos olores habran terminado para siempre y todo estard bafiado de una
fragancia infinitamente agradable.

La dimension estética es fundamental en las dos partes de la vision de
Apocalipsis 4-5. Antes de poder confrontar las realidades a veces grotescas
de la historia, a Juan le era indispensable ver la hermosura de Dios y del
Cordero. La vision del trono y del Cordero reafirman para Juan las bases

7 En términos similares, Marx planted la meta de la historia como "la patria de la libertad" en la
que uno dejaria de estar alienado del trabajo, y donde podria cultivar la tierra por la mafana,
componer una sinfonia por la tarde y visitar a sus amigos por la noche.

318 DiezM 1V:60s. Cf. 2 En 22.8s. (9.20-22 en DiezM IV: 172).

315 Ver arriba, Ap 2:17; texto en Charlesw 1:630.



216 APOCALIPSIS

estéticas del universo. Aunque el pecado logra afear a veces la vida y la
historia (jnunca mas que en la cruz del Calvario!), lo feo no podra ser la
ultima palabra. La realidad final es "la hermosura de la santidad" (Sal 27:4;
29:2) en que toda la creacion adora al Artista divino que les ha formado.

it. El himno de los vivientes y los ancianos (5:9)

En medio de este majestuoso escenario litirgico los cuatro vivientes y los
veinticuatro ancianos juntan sus voces en un "coro unido" para dirigir la
primera doxologia al Cordero. Igual que 4:11, esta doxologia tiene la forma de
un axios ("digno eres"; cf. 5:2, 4, 12). Especificamente, respondiendo al
desafio del angel fuerte (5:2, 4), afirman con exultacion que el Cordero si es
digno de abrir el rollo que tanto le preocupaba a Juan. Esta doxologia no
afirma otros honores o cualidades del Cordero pero establece las razones que
lo califican para abrir los sellos: fue inmolado, con su sangre redimi6 de todas
las naciones un pueblo para Dios y los hizo para Dios reyes y sacerdotes que
reinardn sobre la tierra. Asi las cosas, el Cordero no sélo es totalmente apto
para tomar las riendas de la historia, sino que también nos hace colegas con ¢l
para un gobierno solidario y coparticipativo.

El derecho del Cordero de abrir los sellos no se fundamenta en su deidad
eterna como Hijo de Dios ni en su calidad de Creador, sino en su obra salvifica
en la cruz y la resurreccion. La soteriologia de esta doxologia, junto con la de
1:5,7:14 y 14:3, corresponde fundamentalmente al resto del Nuevo Testamento
y especialmente a la teologia paulina (Mr 10:45; 1 C06:20; Ga 3:13; 4:5; sobre
todo la frase "con tu sangre compraste para Dios", [égorasas to theo en to
haimati sou]. A precio de su sangre el Cordero nos ha librado de nuestro
pecado (1:5, lusanti en t6 haimati) y ha "blanqueado-en-sangre" las ropas de
los fieles (7:14). Segin 14:3, los ciento cuarenta y cuatro mil son "rescatados
(égorasmenoi) de la tierra". Por esa obra redentora el Cordero es digno no so6lo
de tomar el libro y abrir sus sellos, sino también de recibir la misma adoracion
que se le habia atribuido al Padre.

En todo este pasaje esta enfaticamente presente el éxodo. En Egipto
también el Cordero pascual rescatd a los israelitas por su sangre, para liberarlos
de su opresion (Ex 12:13; 1 Co 5:7; 1 P 1:19). Dice R. Eliezer, "por los méritos
de la sangre del pacto de circuncision y de la sangre de la pascua te he
redimido de Egipto, y por ese mérito seras redimido al final" en los dias del
Mesias.*?° Tanto en Exodo como en el Apocalipsis, la sangre del Cordero sella
el pacto de Yahvé con su pueblo. Ya redimido por el éxodo, Israel viene a ser
nacion santa y "posesién comprada" (Ex 19:5).**' Asi la secuencia del éxodo
es la misma de este pasaje. En ambos casos la sangre del Cordero convierte a

2 Beasley Murray 1974:127, citando a Jeremias, Eucharisl Words, p. 225.
21 Seglin Beasley Murray (1974:127), en la teologia pascual de Juan el sacrificio del Cordero crea
el pueblo de Dios, no soélo individuos redimidos.



LA VISION DEL CORDERO (5:1-14) 217

los redimidos en reyes y sacerdotes para Dios (Ex 19:4-6).>*2 Y finalmente, el
gran drama de liberacion culmina en un cantico nuevo (Ex 15), que aqui es el
"cantico de Moisés y del Cordero", a orillas ahora no del Mar Rojo (o de
Cafias) sino del glorioso mar de cristal (Ap 15:2-4).

Es obvio también aqui, como en muchos otros pasajes del Nuevo
Testamento, que la redencidn en el Cristo Cordero ha constituido a la Iglesia
en el nuevo Israel, el pueblo de Dios de la era mesidnica. Las frases de 5:10,
con alusiones muy directas a Exodo 19:4-6 (casi lo mas cerca de una cita
verbal en todo el libro), constituian algo asi como la "Carta Magna" de la
identidad nacional de Israel. Era su orgullo como pueblo, esencia de su
dignidad como judios. Y de la misma manera que Dios realiz6 esto en el éxodo
por medio de su siervo Moisés, ahora lo ha efectuado en mayor escala por el
Cordero pascual mesianico.

El original hebreo de Exodo 19:6, aunque algo ambiguo, se traduce
estrictamente con la frase "un reino de sacerdotes" (forma constructa de
MaMLaKaH, reino, con la forma absoluta de KoHeNM, sacerdotes). Pero es
mas dificil saber exactamente como los judios entendian la expresion, lo cual
se complicajrnas por la gran diversidad de traducciones en la Septuaginta. Aun
cuando el pasaje original (Ex 19:4-6) y la cita en 1 Pedro 2:9 parecen dar
mucho énfasis sobre el aspecto sacerdotal, el Apocalipsis acentuia més
fuertemente el aspecto politico, sobre todo con el verbo siguiente: "y reinaran
(o reinan) sobre la tierra" (5:10; cf. 2:26-27; 3:21; 20:4; 22:5). Los discipulos
fieles que siguen al Cordero dondequiera que va seran precisamente la
prolongacion continua, en la historia y sobre la tierra, de la poderosa victoria
del Cordero que fue inmolado. En ese sentido la comunidad del Reino es la
concrecion historica y escatolégica ("ya" y "todavia no"; "reinan" y "reinaran")
de esa victoria sobre potestades y principados, sobre el pecado y la muerte,
continuada ahora en el nuevo pueblo de testigos fieles hasta la muerte.

El aspecto sacerdotal figura también en el Apocalipsis, aunque menos
prominentemente.’”* Como sacerdotes tenemos en Cristo nuestro sumo
sacerdote, un acceso directo e inmediato a Dios. Eso constituye a la Iglesia,
como a Israel antes, en pueblo mediador entre Dios y la humanidad, entre el
Sefior y las naciones, y le permite representar a Dios ante ellas y a ellas ante
Dios (como la intercesion de Abraham por Sodoma en Génesis 18; cf. 20:7).
El incienso que llevan los cuatro vivientes y los vienticuatro ancianos
simboliza esa funcion sacerdotal de la intercesion (5:8; cf. 8:1-4). Nuestro
sacrificio significa también ofrecer nuestra vida y ser testigos proféticos de la
verdad seguin el modelo de Jesus.

52 La frase "para [nuestro] Dios" (RVR), repetida dos veces (Ap 5:8-9), es también un claro eco del
enfatico li ("para mi", "a mi") repetido cuatro veces en Ex 19:4-6.
2 Sobre el sacerdocio escatolédgico, cf. Is 61:6; 62:12; en Ap 20:6 se refiere a los martires.



218 APOCALIPSIS

En realidad esta promesa de realeza sacerdotal para el pueblo de Dios tiene
sus primeras raices en el inicio de la historia de la salvacion. Estd presente
implicitamente en el pacto abrahdmico cuando Dios promete hacer de Abraham
y Sara "una nacién grande" que seria de bendicidn a todas las naciones de la
tierra (Gn 12:2). Aun més, Dios promete: "haré naciones de ti" (Gn 17:6;
"reyes saldran de ti" BJ). En su cancion de despedida, Jacob promete que "el
cetro no se apartard de Juda ... hasta que llegue el verdadero rey, quien merece
la obediencia de los pueblos" (Gn 49:10; cf."despedida" de Moisés, Dt 33:29).
La profecia-poema de Balaam compara a Jacob con un leén devorador (Nm
2,3:24-24:19 RVR), y proclama sobre Israel:

Enaltecera su rey mas que Agag, y su reino serd engrandecido ... Devorara
a las naciones enemigas ... Saldra estrella de Jacob, y se levantara cetro de
Israel... De Jacob saldrd el dominador.

Posteriormente esa promesa de dominio mundial del pueblo de Dios se hace
explicita en Daniel 7:27, en un contexto escatoldgico y mesianico.***

Paralelamente, a Abraham y Moisés se los califica como "profetas" (Gn
20:7; Dt 18:15), pero también Dios derramé el Espiritu sobre todos para que
todo el pueblo de Dios fuese profeta (Nm 11:29). Para el deuteronomista, todo
Israel es "nacion santa" (YaM QdDo'Sh: Dt 7:6; 14:2, 21; 26:19; 28:9). El
sentido'corporativo y participativo es obvio. En perspectiva escatoldgica Isaias
61:6 (BJ) promete con unas expresiones intrigantes:

Y vosotros seréis llamados "sacerdotes de Yahvch", "ministros de nuestro
Dios" se os llamard. La riqueza de las naciones comeréis, y en su gloria les
sucederéis.

Merece observarse que la obra por la que Cristo nos constituye en "un reino
y sacerdotes" es de hecho un acto de nueva creacion. Karl Barth sefiala que,
siendo esclavos o prisioneros, teniamos que ser liberados por compra
(egorasas, 5:9), pero Cristo nos ha transformado en reyes y sacerdotes
(ChurchDog 3/3:553). Es en la calidad de nueva humanidad, creada en
Jesucristo y por ¢él, que ostentamos tan alta dignidad y privilegio. Como en el
primer éxodo el viejo Israel salié de su servidumbre y Dios lo constituyd en
sacerdocio real, ahora, en un acto aun mayor, Cristo ha forjado en la Iglesia un

¥ Un enfoque parecido aparece enJub 16.19, al hablar sobre el nacimiento de Isaac: el 4ngel de
la faz, que el afio anterior habia visitado a Abraham y Sara (Gn 18), les dice que Abraham no
moriria hasta no engendrar aln seis hijos mas, pero en Isaac alcanzaria su nombre y su
descendencia. Les comenta (18:17-19) que "toda la descendencia de sus hijos serian naciones,
contadas como tales, pero de los hijos de Isaac habria una que seria descendencia santa y no seria
contada entre las naciones. Suya seria la suerte del Altisimo ... estar entre los poseidos por Dios,
para que toda su descendencia sea del Seflor, pueblo heredero entre todos los pueblos, reino
sacerdotal y pueblo santo" (DiezM 11:122).



LA visiéon DEL CORDERO (5:1-14) 219

nuevo Israel. Precisamente por eso él es digno de tomar las riendas del proceso
histérico.

Finalmente, esta accion redentora y creadora de Jesus es universal y
cosmica: el nuevo Israel es creado "de toda raza, lengua, pueblo y nacion"
(5:9).%% Caird (1966:17) sefiala con razén que este lenguaje implica la mision
universal de la Iglesia. El "ser digno" del Cordero que fluye desde la cruz
desemboca en la mision universal del nuevo pueblo de Dios, llamado también
a llevar la cruz. Si hemos sido comprados, es como primicia (aparje, 14:4;
Schiissler-Fiorenza 1985:73), como signo y anticipo de todos los que habran
de creer en Cristo. Asi la doxologia del "coro unido" es también un mensaje
misionero, fundamentado sélidamente en la cruz y la resurreccion del Cordero.

Siguiendo con su énfasis marcadamente politico la doxologia termina con
la sorprendente frase: "y reinaran sobre la tierra".**® Esta expresion verbal en
tiempo futuro y voz activa muestra que Juan no entendia el "Reino" en
términos meramente abstractos, espirituales o celestiales.’”” Es obvio que la
frase tiene que referirse a un reinado terrenal de los fieles, probablemente el
mismo ya mencionado en 2:26-27; 3:21 (ver notas; cf. Le 22:30; Ro 5:17). Ya
Juan nos ha dicho dos veces que somos reyes (1:6; 5:10). También 20:4, 6 y
22:5 utilizan el mismo verbo para sefialar el "reinar" de los fieles (martires),
aunque la referencia no sea necesariamente idéntica. Otros pasajes se refieren
claramente al gobierno futuro del Cristo (11:15,17; 12:10; 19:6; cf. 1:5; 15:3;
17:14; 19:16). Evidentemente Juan entiende ese reinado mesianico como un
co-gobierno participativo con todos los fieles.

EL REINO DE DIOS NO PROCEDE DE ESTE MUNDO\
PERO SI VIENE A ESTA TIERRA

La escatologia judia era muy realista y terrestre, con un concepto de la
realizacion del Reino de Dios dentro del tiempo y espacio de nuestra historia
humana, como también (en algunos escritos) en el tiempo y espacio de la
nueva creacion.’”® Totalmente concordante con esa vision es el anuncio que
los redimidos "reinaran sobre la tierra" (5:10; cf. 20:4, 6; Mt 5:5).

3 Esta expresion es favorita para Juan de Patmos (7:9; 10:11; 11:9; 13:7; 14:6). A veces varia
alguno de los términos y, curiosamente, nunca los repite en el mismo orden. Juntos significan la
totalidad absoluta de la humanidad.

32 Tanto Nestle como UBS escogen aqui el futuro, tercera persona de! plural: "reinaran" (ver
Metzger 1971:738).

21 E] Apocalipsis emplea la palabra gé (tierra) 79 veces, mientras solo 54 veces habla del cielo
(mayormente con referencia a Dios mismo).

2 Debemos tomar en cuenta que en la vision final de Juan, la nueva creacién sigue quedando
"abajo" (21:2, 10). Juan la describe con calles, arboles con frutos y hojas, un rio, y (jen la
eternidad!) "meses" (22:2).



220 APOCALIPSIS

El uso de la frase "Reino de los cielos" en Mateo ha hecho que muchos
pensaran en un reino extraterrestre y que otros distinguieran entre "Reino de
Dios" y "Reino de los cielos".’”® Marcos, Lucas, Juan y Pablo usan sélo "Reino
de Dios"; Mateo usa esa frase también (6:33; 12:28; 19:24; 21:31, 43) pero
unas treinta y tres veces la sustituye por "Reino de los cielos" (3:2; 4:17; etc.).
Mateo a menudo usa "Reino de los cielos" en los idénticos pasajes donde los
demads sindpticos usan "Reino de Dios", y también a veces usa ambos
términos lado a lado, sin distincion de sentido (Mt 19:23-24). El uso de
"cielos" en lugar de "Dios" era un circunloquio semitico frecuente, en
deferencia a la reverencia judia al impronunciable nombre sagrado (cf. Mt
5:34; 23:22). Mateo, quien escribe su evangelio para Jos judios, suele variar
de los demads autores neotestamentarios al traducir la ensefianza original
aramea de Jesis con el semitismo "Reino de los cielos". Hay un consenso
entre biblistas de que las dos frases son totalmente equivalentes e
intercambiables; la de Mateo no pretende plantear ninguna distincion
teoldgica ni ubicar el Reino en el cielo en lugar de la tierra (Ladd 1974:33s.).

Comunmente también se malinterpreta Juan 18:36, como si significara
que "mi Reino no se realizara en esta tierra" (lo cual estaria contradiciendo
al premilenarismo), para concluir que el Reino de Dios ofrece un
cumplimiento sustitutivo que nada tiene que ver con la historia humana y sus
realidades politicas. Sin embargo el griego original de esta respuesta de Jesus
a Pilato refuta tal malentendido, que estaria en contradiccion con la tipica
escatologia judia. Ante la pregunta de Pilato, Jess responde: "mi reino no
procede de (ek) este mundo", y por eso sus seguidores no pretenden "tomar
el poder" por las armas (18:36). El término "mundo" (kosmos) en el Cuarto
Evangelio no significa "la tierra" sino el sistema corrupto y pecaminoso (cf.
I Jn 2:15-17), el "mundillo" de poder que conocia Pilato. El texto no tiene
que ver con la ubicacion del Reino (en la tierra o en el cielo) sino con su
procedencia y sus métodos de vencer (no la lucha armada sino la cruz).

Toda la Biblia, desde Génesis 1-3 y Génesis 12:1 hasta Apocalipsis 21,
muestra un impresionante énfasis sobre la tierra (cf. Brueggemann 1977). Fiel
a esa escatologia judia, el Apocalipsis termina con el establecimiento del
Reino de Dios (la Nueva Jerusalén) sobre la tierra (20:4-6; 21:2, 9). Lo ha
expresado muy bien George Eldon Ladd:

El Reino es un reino dentro de la historia. Su énfasis principal no es la
salvacion del alma individual sino la salvacion del pueblo de Dios. Sera la
consumacion de la obra redentora de Dios en acciéon ... dentro de la

™ David Bosch cita las palabras de Tilomas Ohm, para quien Jesus proclamé un reino que era
"puramente religioso, supra-natural, ultra-mundano, predominantemente espiritual e interior" (Ohm,
Machet zu Jiingern alie Volker, p. 247, en Bosch 1991:20).



LA visién DEL CORDERO (5:1-14) 221

historia. [Pero] es un Reino producido no por la historia, sino por Dios ...
El Reino de Dios vendra dentro de la historia, pero vendra desde fuera de
la historia ... Es errado pensar en el Reino de Dios como una esfera "mas
alla de la historia" ... Serd una vida en el tiempo y el espacio sobre la tierra"
(1963:31, 35, 56).71°

El evangelio es la buena nueva de que Dios no ha abandonado ni a la
humanidad ni a la historia (1963:59; cf. Ladd 1974:21, 33, 63).

Este enfoque biblico, que surge del pensamiento hebreo y caracteriza
todo el libro del Apocalipsis, se contrasta marcadamente con el equivocado
enfoque verticalista y ultramundano de mucha interpretacion escatoldogica
que da por perdidas la historia y la tierra, y concentra su esperanza
exclusivamente en los cielos "mas alla del sol".

EL EXTRANO (Y MUY POLITICO)
LENGUAJE DE LA SALVACION  (5:9-10)

El cantico de los vivientes y los ancianos (5:9-10) establece que el
Cordero es digno por tres razones, expresadas por tres verbos
gramaticalmente paralelos (todos en aoristo) pero cada uno de distinta
indole. El primero, enfaticamente conciso (una sola palabra en el original),
es de naturaleza cultico-sacrificial: esfagés, "fuiste sacrificado". El segundo
es econdmico: égorasas, compraste para Dios un pueblo internacional. Es un
verbo estrictamente comercial, con una referencia especial a la
emancipaciéon-de esclavos mediante compra. El tercero es de caracter
politico: epoiésas ... basileian: los hiciste ... un reino y sacerdotes. Al
segundo se agrega también una nota de indole politica ("de todo pueblo y
naciéon"), y al tercero un ingrediente también sacerdotal (hiereis).
Biblicamente es imposible describir la salvacion sin recurrir al lenguaje
econdomico y politico.

El argumento culmina con la afirmacion contundente de que Jesucristo
nos ha constituido en una comunidad alternativa, en contraposicion a los
reinos de este mundo (cf. 11:15) y especificamente, como es caracteristico
en este libro, frente al Imperio Romano como sistema socio-politico.’” La

0 Ladd citaa J. W. Bowman 1955B:270. Segin C. R. North (1962:610), para los profetas hebreos
"el fin tendra lugar dentro de la secuencia temporal de la historia ... se realizara en el mismo plano
mundano". Esta caracterizacion general de la escatologia hebrea no quita que una vertiente de la
literatura apocaliptica llegd a ubicar la esperanza fuera de la historia conocida, aunque no
necesariamente en el "cielo". Pero Jub 23.31, Enoc 102-2, TAser 6, TAbr 11-12. SabSal 1.12,16;
4 Mac.

31 Segun Schiissler-Fiorenza (1985:81), en tiempos del Nuevo Testamento basileia significaba
imperio, soberania; desde tiempos de los macabeos significaria cada vez mas "imperio mundial”,
y se lo usaria sin articulo ni mas definicion para el Imperio Romano (cf. StrB 1:183; Conzelmann



222 APOCALIPSIS

muerte de Cristo —se deduce de la doxologia— ha forjado una nueva
humanidad y ha creado una nueva utopia (cf. Yarbro Collins 1984:143). Por
eso la vision escatologica de Juan acerca de una nueva sociedad justa y
fraterna es auténticamente revolucionaria y subversiva respecto del statu quo
imperialista de su época (y de la nuestra).***

Otros factores confirman esta lectura realista del pasaje. Por una parte,
la evidente referencia al éxodo como acontecimiento histoérico favorece una
interpretacion paralela de lo dicho en Apocalipsis 4-5 y el resto de la obra.
Como Abraham fue sacado de entre todas las naciones para formar una
nacién distinta (Gn 12:1-3), e Israel fue sacado de Egipto para constituir un
pueblo nuevo y distinto, asi también la Iglesia ha sido sacada de en medio
de todas las naciones para constituir, frente a ellas, una comunidad
alternativa, liberada, redimida y redentora.

En segundo lugar, la forma "digno eres" (axios ei), que no aparece en
ninguna de las doxologias de las escrituras hebreas, era la aclamacién mas
tipica de la corte del emperador.**® Al aplicar esa formula del culto imperial
reiteradamente a Dios (4:11) y al Cordero (5:9, 12), Juan desafia abierta y
directamente al poder imperial en nombre del poder del Sefior de sefiores.
Los primeros oyentes no hubieran perdido el mensaje subversivo de estas
aclamaciones dirigidas al supremo rival del César. Con mucha razén J.
Comblin (1969:151) describe este pasaje como una liturgia politica contra
el emperador, supuestamente semper victoricf. 5:5).

iti. La adoracion de la multitud angelical (5:11)

Como majestuoso responsorio antifonal a la alabanza de los vivientes y los
ancianos, repentinamente aparece un coro inmenso de angeles que también
adoran al Cordero. Es un impresionante salto cuantitativo: jde veintocho a
millones de millones! (i.e., todos los angeles; cf. Dn 7:10). La palabra miriades
(traducida "millares") era el nimero mas grande que conocian los griegos (cf.

Nm 10:36; Dt. 33:2; Heb 12:22-23); en efecto significa "totalmente

innumerable".>*

1969:108).

32 La interpretacion tradicional de estos términos suele espiritualizar este lenguaje en sentido
apolitico, pero nada en el texto favorece esa lectura metafisica de los términos. Mas bien, como
hemos tratado de demostrar, todo el pensamiento apocaliptico apoya el sentido realista y
sociopolitico del texto.

33 Mounce (1977:147) cita el vere dignus con que se recibia al emperador. Segun Stauffer
(1956:228), en la fiesta de las Siete Colinas se aclamaba a Domiciano con "Tu s6lo eres digno de
tomar el imperio" (cf. 4:12).

% Puede notarse el efecto sonoro de estas frases en el griego: muriades muriadon kaijiliades
Jiliadon. Como técnica retdrica, esa aliteracion fonética hacia sentir la inmensidad y la majestad del
coro angelical.



. 223
LA VISION DEL CORDERO (5:1-14)

Era una idea comun en el judaismo y en el cristianismo primitivo que los
angeles acompafaran el culto de los hombres a Dios. La comunidad de Qumran
convocaba a los hijos de la luz a unir sus voces, desde la tierra, con los coros
celestiales que adoraban constantemente al Sefior.**> Por pequefio, fragil y
aparentemente insignificante que sea nuestro culto —aun si no llegara a los
veintiocho del "coro unido" de vivientes y ancianos— para Dios es hermoso
y majestuoso, con el acompafiamiento de todos los dngeles de la corte celestial.

Toda esta incalculable multitud de dngeles aparece "alrededor del trono"
(5:11). Este nuevo circulo concéntrico, y el siguiente que serd toda la creacion
(5:13), rodea simétricamente el mismo eje que coordinaba a los vivientes y los
ancianos. Con eso nos damos cuenta de que ese "trono establecido", que Juan
vio al inicio de esta visiéon (4:2), resulta ser indiscutiblemente el centro y el
punto de apoyo del universo entero.’*® Y el Cordero comparte plenamente ese
lugar céntrico con "el ocupante del trono".

En contraste con la doxologia de los vivientes y ancianos, que fue muy
especifica y tenia un solo tema, la adoracion de los angeles es tan amplia y
englobante como la envergadura de la misma multitud de ellos. Los vivientes
y ancianos alaban al Cordero por una sola virtud: es digno de tomar el libro y
abrirlo, lo cual se fundamenta en la obra salvifica de Cristo. En cambio, los
angeles irrumpen en una explosion doxoldgica de siete atribuciones
estrictamente divinas, asignadas con toda confianza y reverencia al "Cordero
degollado", reconocido plenamente como Dios.

Paralelo a la expansiéon en el nimero de los participantes (de cuatro a
veinticuatro, a veintiocho, a millones), puede observarse un desarrollo continuo
también en las doxologias. La primera, el Sanctus de los vivientes, tenia tres
elementos: santidad, omnipotencia y eternidad (4:8).*7 La segunda, de los
ancianos, atribuye tres excelencias a Dios: gloria, honra y poder (4:11). La
tercera interrumpe la tendencia creciente: con una muy significativa
concentracion cristologica, el "coro unido" alaba al Cordero por una sola
virtud: es digno de abrir el libro (5:9s.). La cuarta doxologia reasume el
crescendo anterior y adora al Cordero inmolado en el conjunto mas impactante
y atrevido de toda esta vision (5:12).*® El autor acumula términos honorificos
y agota todos los recursos del lenguaje para ensalzar la incomparable gloria del

3 Liturgia angelical, frag. 2. Llama la atencién que no se mencionen angeles en Ap 4, pero se unen
a la adoracion después de que el Cordero aparece (5:11).

36 Cf. el cuadro de Juan van Eyck, "La adoracion del Cordero", con la perfecta simetria de toda la
humanidad y del universo entero alrededor del Cordero.

317 A la vez, la alabanza de los vivientes se describe en 4:9 con tres términos: gloria, honra y accion
de gracias. En seguida, la doxologia de los ancianos retoma los dos primeros y coloca "poder" en
lugar de ewjaristia (4:11).

38 Después 7:12 ofrecera también una séptuple alabanza a Dios idéntica a 5:12, excepto por el orden
y por la sustitucion de "riqueza" (ploiiton 5:12) por "accion de gracias" (,eujaristia 7:12).



224 APOCALIPSIS

Cordero, sobrepasando aun todas las anteriores alabanzas al ocupante del
trono.

No puede ser casualidad que Juan dedique aqui la doxologia mas extensa
de esta vision precisamente al Cordero, ni tampoco que haya escogido la forma
séptuple para expresar la plenitud de gloria de Jesucristo. Para Juan, siete es
el numero mas grande de todos.™® Si el Cordero ostenta siete virtudes
estrictamente divinas, es plenamente Dios. Es como decir que ¢l es siete veces
divino: en ¢l no queda fuera nada de lo que es propio de Dios mismo.**°

Como bien sefiala R. H. Charles (1920 1:135), es evidente que los angeles
adoran al Cordero como Dios. Esto va un paso mas adelante que la doxologia
de los vivientes y los ancianos, que postrados adoraban al Cordero por ser
digno de abrir el libro, sin atribuirle especificamente la deidad. No debe
escaparsenos la gran fuerza dramatica de este desarrollo y su sentido
cristologico. En Apocalipsis 4 los vivientes y los ancianos proclaman sus
respectivas doxologias "al que estaba sentado en el trono" (4:8-11), ante quien
los veinticuatro ancianos se postran en adoracioén (4:10). Cuando el Cordero
toma el libro, sin embargo, vuelven a postrarse, pero ahora no los veinticuatro
sino los veintiocho juntos, y no ante el ocupante del trono sino ante el Cordero.
Y en seguida una innumerable multitud de angeles adora también al Cordero.

Esto sorprende aun mas cuando recordamos que un tema muy enfatico del
Apocalipsis es que la adoracidn se tributa sélo a Dios. En dos oportunidades
cuando Juan en su visioén intenta postrarse a los pies de un angel éste se lo
impide inmediatamente con su protesta: "Soy un siervo como tu ... adora sélo
a Dios!" (19:10; 22:9). Pero aqui, en plena presencia del Todopoderoso
Creador, la adoracion parece "desviarse" (por expresarlo asi) de Dios a ... jun
Cordero! Y sin embargo, el ocupante del trono no se enoja, y dicha adoracion
no es considerada ni como blasfemia ni como idolatria. No podria quedar mas
draméticamente claro que el Cordero es Dios, con la misma gloria y poder que
tiene el Padre y plenamente digno de la misma adoracion.

En esta doxologia aparece otra caracteristica estructural tipica de la simetria
artistica con que Juan organiza sus descripciones: cuando Juan registra un
septenario, casi siempre los cuatro primeros elementos van muy unidos en una
especie de "cuarteto" (cf. 6:1-8, cuatro caballos) y los ultimos tres forman otro
grupo aparte. Muchos autores han sefialado que los siete atributos de 5:12 se
dividen en un primer grupo de cuatro y un segundo grupo de tres. En primer
lugar aparece una cuddruple declaracién de la soberania y la sabiduria del

9 Por ejemplo, los cuatro vivientes estin "llenos de ojos" (4:6, 8) pero el Cordero tiene siete 0jos
(5:6). En la numerologia simbodlica del lenguaje apocaliptico, siete es mas que ocho o mas que
ochocientos.

0 puede ser significativo también que en 5:12 las siete excelencias del Cordero se integran entre
si por la presencia de un solo articulo femenino singular que las antecede (fen, aun cuando el
segundo atributo es masculino). Parece una manera de decir que las virtudes del Cordero son siete
pero a la vez una (cf. Bartina 1967:682).



LA visiéon DEL CORDERO (5:1-14) 225

Cordero (poder, riquezas, sabiduria, fortaleza), plenamente al nivel de atributos
divinos. En segundo término sigue una triple descripcion de la adoracion que
le rinde la multitud de angeles (honra, gloria, alabanza).

A todas las excelencias divinas mencionadas anteriormente (poder 4:11;
gloria 4:9, 11; honra 4:9, 11; ewjaristia 4:9), 5:12 afade cuatro muy
importantes: riqueza (ploiitos), sabiduria (sofia), fuerza (isjus) y bendicion (o
alabanza: eulogia). Doxologias parecidas a 5:12 aparecen en la bendicion final
de David (segun 1 Cr29:10-12) y en Daniel 7:14,27 (cf. 2:20), aunque nunca
con la féormula "digno eres" que parece venir mas bien de la corte imperial.
Swete (1951:83), Morris (1977:118) y otros han sefialado que todas estas
cualidades se atribuyen a Cristo también en otros pasajes del Nuevo
Testamento.

LA BIBLIA:
UN  LIBRO  SORPRENDENTEMENTE  MATERIALISTA

En una frase muchas veces citada, el tedlogo y arzobispo anglicano
William Temple afirmé que el cristianismo es la religion mas materialista que
ha existido. Temple sefial6 el concepto biblico de la creacion (jes buena!),
la encarnacién y la resurreccion del cuerpo, entre otras enseflanzas
cristianas. En esa misma linea de realismo profético y materialismo hebreo
cabe el libro del Apocalipsis y especificamente los himnos de los capitulos
4yS5.

La pléyade de atribuciones del Cordero en 5:12 tiene un sentido mas que
retérico o vagamente genérico. Deben tomarse en un sentido bastante
especifico y concreto, como expresion de la amplitud integral de las glorias
del Sefior. Lo que mas se destaca es la dimension politica, como toma de
poder (dunamis 4:11; 5:11; isjun 5:11; kratos 5:13). Como Sefior de la
historia, el Cordero es digno de abrir el rollo (5:9) y tomar en sus manos la
direccion del proceso historico (cf. 11:14-26). Junto con los suyos, reinara
sobre la tierra (5:10; 20:4, 6; 22:5).

Todo el libro del Apocalipsis tiene un marcadisimo énfasis en las
realidades econémicas del Imperio Romano.** La doxologia de 5:12 incluye
muy concisamente una cristologia de los bienes materiales: el Cordero es
digno de toda riqueza (ploiitos) porque nos ha comprado (agorazé 5:9) con
su sangre. Yarbro Collins (1984:150) sefiala que el Apocalipsis, lejos de
rechazar con actitudes "espirituales" la riqueza material, la afirma muy

Cf. Stam 1978/1979 "El Apocalipsis y el imperialismo"; ver especialmente Ap 6'5-6- 1316-18"
17:2; 18:11-18.



226 APOCALIPSIS

positivamente.>*> A lo que se opone muy vehementemente es a la riqueza
mal ganada y mal distribuida. Bajo el imperialismo, ayer y hoy, la riqueza
esta prostituida (Ap 17). En el Reino de Dios, los reyes de las naciones
llevaran "el esplendor y la riqueza" de sus pueblos (21:24-26, NBE; "el
esplendor y los tesoros" BJ) a los pies del Cordero para el disfrute socializado
de la nueva comunidad. Los atributos de honra y gloria (timen kai cloxan) en
5:12 (cf. 4:9, 11; 5:13) son los mismos que se usan en sentido econémico en
21:24-26. .

El tercer atributo en la doxologia séptuple de 5:12 es sofia (cf. 7:12): al
Cordero le pertenece toda la sabiduria y el conocimiento. Cristo es el Sefior
de la vida intelectual y estética. El Cordero es el Logos en quien toda verdad
y toda belleza encuentran su coherencia:

Glorioso Cristo, Rey de lo Creado,

hombre y Dios, te doy loor...

De tierra y cielo toda la hermosura

se muestra en Cristo, mi Sefior;

nadie merece, cual Jesucristo,

nuestra alabanza y nuestro amor.

iv. La adoracion de la creacion entera (5:13)

Con el versiculo 13 llegamos al ultimo de los circulos concéntricos que
resulta ser nada menos que todo el universo. Ahora todo lo existente llena el
escenario, siempre alrededor del trono. Nada de lo que hay queda fuera de la
vision final; no habria donde meterlo. Aun sobrepasa la envergadura del
desafio del angel fuerte (5:2; 5:13 afiade "el mar"). Antes, sin el Cordero, no
habia nadie, ni en el cielo ni en la tierra ni entre los muertos, que pudiera abrir
el libro. Ahora, ante el Cordero, toda la creacidn en el cielo, la tierra, bajo la
tierray en el mar alaba al Cordero que pudo asumir el reto del angel fuerte y
tomar la direccién de la historia.

En esta ultima alabanza césmica predomina el cuatro, nimero de la
naturaleza (cuatro puntos cardinales, cuatro vientos, cuatro temporadas del afio,
etc.). La creacion entera, en sus cuatro esferas (cielo, tierra, bajo la tierra y
mar), se une integralmente en alabanza al Creador y al Cordero inmolado.***
De manera consecuente y simétrica, la alabanza césmica también se articula en
cuatro elementos: la alabanza (eulogia), la honra (timé), la gloria (doxa) y el
poder (kratos, poder activo, Swete 1951:84). Todos éstos ya habian resonado
en las doxologias anteriores, pero ahora reciben un significado especial: en

*2 El "materialismo" del Apocalipsis fue una de las razones esgrimadas para oponerse asu inclusion
en el canon.

*3 El pensamiento antiguo también hablaba de los cuatro elementos de la naturaleza: aire, tuego,
aguay tierra (Ford 1975:95).



LA visién DEL CORDERO (5:1-14) 227

primer lugar, por expresar la adoracion del universo entero, reconfirmado en
su estructura cuadruple; en segundo lugar, porque estas cualidades se atribuyen
al Creador y al Cordero juntos; en tercer lugar, porque se las atribuyen "por los
siglos de los siglos" (cf. 4:10). Como el Creador es eterno (el "yo soy", 4:8; cf.
1:5), el Cordero y su victoria redentora son también eternos y universales.

Aunque la frase "debajo de la tierra" podria referirse a muchos fenémenos
naturales subterraneos, casi todos los comentaristas concuerdan en aplicarla
especificamente a los muertos. Lo celestial como lo terrestre, lo angelical y lo
humano, los vivos y los muertos: todos se unen en el gran coro final (cf. Fil
2:9-11). Aqui, nos dice Karl Barth, "se unen de profandis con in excelsis”
(ChurchDog 3/3:476). Para expresarlo en palabras de Pablo, "ni la muerte ni
la vida, ni los angeles ni los demonios ... ni lo alto ni lo profundo, ni cosa
alguna en toda la creacion" (Ro 8:38-39) quedara fuera de la alabanza cdsmica
concluyente.

Aqui descubrimos una verdad de extraordinaria importancia: el universo
entero tiene una finalidad doxolodgica. El fin primordial de todo lo existente, y
no sélo de la humanidad, es "glorificar a Dios y gozar de él para siempre"
(Catecismo de Westminster). El pasaje expresa, en un lenguaje poético y
litargico, la misma verdad de Colosenses 1:20: la muerte de Jesucristo en la
cruz ha reconciliado a todo el cosmos. El propdsito eterno de Dios es
recapitular el universo (tapanto) doxoldogicamente en Cristo (Ef 1:10) hasta
que €l sea todo y en todos (Col 3:11).

PARA  HACER FRENTE A LA REALIDAD,
NECESITAMOS UNA TEOLOGIA DE LA CREACION

Cuando Juan, el "prisionero de conciencia" en la isla de Patmos, escribe
su mensaje de consolacioén y resistencia a las iglesias de Asia Menor, inicia
su largo mensaje y lo enfoca hasta el final de una manera sorprendente. En
ningin momento promete que las amenazas pronto terminarian y mucho
menos que en seguida Cristo vendria a "raptarlos" de las tribulaciones. Mas
bien, en los capitulos introductorios (1-5), enfoca enfaticamente las dos
necesidades mas urgentes de la comunidad: una visiéon clara de su Dios
(1:13-18; 4:1-14), y una teologia profunda y rica de la creacion y de la vida
(3:14; 4:3, 6-8, 11; 5:13).

Es obvia (aunque muchas veces olvidada) la urgente necesidad de una
vision clara y grandiosa de Dios antes de poder confrontar las crisis de la
historia. Menos obvia es la importancia de una teologia de la creacion. Pero
el hecho es que Juan lo destaca en la introduccion a su mensaje profético
como otro requisito indispensable para un enfoque cristiano de la historia
humana, sus luchas y riesgos. En toda la Biblia la creacion es el presupuesto



228 APOCALIPSIS

constante de la salvacion y la soberania histérica y cosmica de Dios.*** Antes
de ver al dragoén, Juan tenia que fijar su mirada en el trono que reina sobre
el universo, el arco iris que signa toda la creacion bajo la sefial de la gracia
divina, y el cuarteto de la vida que rodea el trono (4:3, 6-8). Antes de
escuchar la seductora "voz del dragén" (13:11), Juan tenia que sentir vibrar
su alma con las resonancias de la incesante alabanza del ledn, el buey, el
hombre y el aguila (4:9) y saber que el Creador es digno de toda alabanza
(4:11). Es més: le era necesario enfocar bien toda esa teologia de la creacion,
antes de contemplar al Cordero que nos trae la redencién y antes de
atreverse a mirar de frente a los enemigos del Creador y del Cordero.

v. El amén de los vivientes (5:14)

En un nuevo viraje sorpresivo, pero de ninguna manera contrario al climax
del pasaje, el horizonte que venia en constante expansion de repente se reduce
drasticamente para volver a su punto de partida original. Es como si la multitud
de 4ngeles y el universo vibrante de vida desaparecieran repentinamente, y
quedaramos viendo sélo el trono con sus inmediatos circulos de adoradores,
igual que al principio (4:4-11).

La seleccion de los vivientes para este amén final es doblemente apropiada.
En primer lugar, ellos iniciaron toda la liturgia con su recurrente Sanctus (4:8),
y corresponde muy simétricamente que ahora cierren el ciclo con su amén. En
segundo lugar, como representantes de la creacidén y la vida en sus multiples
manifestaciones, nadie mejor que ellos para responder antifonalmente a la
majestuosa doxologia de la creacion entera. Después de la poderosa catarata
de titulos honorificos y atributos divinos, este maravillosamente simpatico
cuarteto responde con una sola palabra: "jAmén!" E igual que antes (4:9-10),
los veinticuatro ancianos secundan la iniciativa doxoldgica de ellos, de la
misma manera de siempre: jpostrandose! Eso constituye, en accion simbolica
no verbal, el "amén" de los veinticuatro ancianos.

En este magistral toque final vemos nuevamente el genio literario del autor
y la magistral simetria de su construccion artistica. Lejos de ser un ultimo
formalismo o un pueril anticlimax posterior a tan majestuoso desarrollo de la
liturgia, el amén de los vivientes y la postracion de los ancianos parece estar
en equiponderancia perfecta con todo lo anterior. Después del crescendo de
aclamaciones que venian acumuldndose, ahora una sola palabra lleva un peso
teologico y una fuerza dramadtica plenamente apropiados a la ocasién. En
contraste con la frivolidad con que hoy dia se lanza un "amén" sin siquiera
pensar, en la gran culminacién de esta extensa vision el amén no sélo confirma

M4 Ver Stam 1995; cf. 1992A.



LA VISION DEL CORDERO (5:1-14) 229

dignamente toda la adoracion sino también compromete la vida misma de los
adoradores.**

La palabra "amén" viene del verbo hebreo “dMaN que tiene el sentido
basico de "ser firme, tener constancia" y "apuntalar". Todo el pueblo de Israel
ratificaba la alianza con un solemne amén (Jer 11:3-7; c¢f. Neh 5:7-13). Su uso
mas comin y aparentemente mas antiguo era como confirmaciéon de un
juramento o una maldiciéon (Nm 5:22; Dt 27:15-26: doce veces).’*
Tardiamente comenz6 a usarse para la adhesion a una alabanza o doxologia
(Neh 8:6; 1 Cr 16:36).

De hecho, "amén" bien puede traducirse en términos modernos con "asi me
comprometo”" (BPL), de la misma manera en que Jesucristo, el "amén" de Dios
(Ap 3:14; 2 Co 1:20), "se santifico" por nosotros (Jn 17:19) para ser obediente
hasta la muerte (Jn 13:1; Fil 2:8).>* Un equivalente hoy dia seria el solemne y
vinculante "si" de los contrayentes nupciales ("y por lo tanto empefio mi
palabra y fe"), la firma de un contrato o una declaracion legal jurada.
Biblicamente, Dios mismo es siempre testigo del amén y, por eso, un "amén"
ligero, que no se respaldaba con la vida y la accidn, traia como consecuencia
el castigo divino (Jer 11:3).

COMO  DECIR "AMEN"  CRISTIANAMENTE

Los rabinos enseflaban que quien decia amén rectamente recibiria de
Dios una rica recompensa (Coenen 1:108). Pablo insiste también en que el
amén tiene que ser coherente e inteligente (1 Co 14:15s.). No se puede decir
amén a lo que no se ha entendido.**® Seria contradictorio e inconcebible que
se dijera "amén" por pura rutina, sin ni siquiera haber entendido lo dicho.
Dada la inmensa solemnidad del "amén", es claro que pronunciarlo ligera y
frivolamente es sacrilegio.

Un amén verdaderamente cristiano y evangélico es una confesion firme
de que Jesucristo es el "si" y el "amén" de Dios hacia nosotros, y nuestra
inclaudicable decisioén de vivir y actuar en la misma firmeza (2 Co 1:17-20).

5 El significado litargico del "amén" aumenta la solemnidad y la seriedad de lo pronunciado por
los vivientes. Ademas de su uso tardio en el Antiguo Testamento, el "amén" liturgico fue usado en
la sinagoga (aunque no en el templo) y en el primitivo culto cristiano. Gregory Dix (1945:130)
comenta que la segunda generacion cristiana intentd sustituir amén con alétheia (verdad) y otras
alternativas, pero éstas carecian de la extraordinaria fuerza afirmativa de "amén" y no pudieron
reemplazarlo.

¥< DIMATian- Coenen 1:108: NIDOTTYMIi- Anchor 1:184ss.

3T En este texto, el "santificarse" de Jesus no puede significar apartarse del pecado; significa "me
separo, me comprometo hasta la muerte" por ellos.

38En sus comentarios sobre Nm 5:22, el juramento de la mujer acusada de adulterio, los rabinos
insistian en la necesidad de leerle las amonestaciones en el lenguaje que ella entendiese, para que

pudiera contestar amén (SNm "12 aNm 5:19; Coenen 1:108).



230 APOCALIPSIS

El amén con que termina toda adoracioén auténtica es infinitamente mas que
un sentimental "jAy qué lindo!" Es nuestro decisivo "si" al "si" que ha
pronunciado Dios en Jesucristo. En Cristo Dios afirma su amor a nosotros, y
nuestro "amén" afirma nuestro amor hacia ¢l y hacia los demas (1 Jn 4:19 BIJ).
En Jesucristo Dios afirma nuestro valor y nuestra salvacidén, y con nuestro
"amén" afirmamos la entrega total de nuestra vida a él. El "amén" sella el
pacto fiel entre Dios y nosotros, en toda nuestra vida y aun hasta la muerte.
Evangélicamente el amén significa vivir afirmativa y eucaristicamente desde
la infinita gracia de Dios en Jesucristo (Col 3:15-17; 1 Ts 5:16-22).

Cuando el barbero de Martin Lutero, el maestro Pedro, le hizo muchas
preguntas sobre la oracidn, Lutero decidid escribirle un librito muy pastoral,
intitulado "Para mi barbero, una manera simple de orar". Cuando llego al

amén final de la oraciéon dominical, Lutero escribid estas bellas palabras para
su barbero:

Finalmente, nota bien esto: siempre debes decir el amén bien fuerte, sin
dudar nunca que Dios esta escuchandote con toda su gracia y diciendo
"si" a tu oracion. Recuerda que no estas ahi solo, de rodillas o de pie,
sino que toda la cristiandad, todos los cristianos devotos, estdn presentes
ahi contigo y ti con ellos, en una sola y unanime oracién unida que
Dios no puede de ninguna manera desoir. Y nunca dejes tu oracidon sin
haber dicho o pensado: "Ahi, pues, esta oracion ha sido escuchada por
Dios: esto lo sé con toda seguridad. Eso es lo que significa *amén"'
(citado John W. Doberstein, ed. s.f.:443s).

Estos dos capitulos han sido riquisimos en modelos de culto y adoracidn,
y su soprendente conclusién nos muestra también cémo debe terminar el
culto. A fin de cuentas, lo mas importante no son ni los graneles nimeros ni
las muchas palabras: jel culto més glorioso en toda la Biblia termina con
apenas cuatro participantes que pronuncian una sola palabra! Los cuatro
vivientes nos enseflan que todo culto verdadero termina con un amén que
consiste en nuestra vida entera dedicada al Seflor. Y en forma paralela, los
veinticuatro ancianos nos ensefian que los verdaderos adoradores terminan
de rodillas delante del ocupante del trono y del Cordero. Su gesto litirgico,
en un silencio profundo, ratifica el laconico amén de sus colegas. Nuestro
culto debe terminar de rodillas, y nuestra vida entera debe ser nuestro amén.



BIBLIOGRAFIA

Ackroyd, P. R. y C. F. Evans, eds.
1970 Cambridge History ofthe Bible, Cambridge University Press,

Cambridge.

Alford, Henry
1958 The Greek NT, Moody Press, Chicago.

Alio, E. B.
1921 L'Apocalypse de St Jean, Etudes Bibliques, Paris.

Alonso Schokel, L. y J. L. Sicre Diaz
1980 Profetas, Cristiandad, Madrid, 2 tomos.

Arndt, William F. y F. W. Gingrich
1957 A Greek-English Lexicon ofthe New Testament, University

of Chicago Press y Cambridge University Press.

Aulen, Gustaf
1970 Cris tus Victor, S.P.C.K., Londres.

Aune, David

1983A  Prophecy in Early Christianity, Eerdmans, Grand Rapids.

1983B  "The Influences of Roman Imperial Court Ceremonial on the
Apocalipsis of John", Papers of the Chicago Society of
Biblical Research, n.28:5-25.

1992 "Worship", en D. Friedmann ed., Anchor Bible Dictionary,
Doubleday, Nueva York, 6:973-89.

1997 Revelation 1-5, Word, Dallas.

Barbaglio G. y S. Dianich
1982 Nuevo diccionario de teologia, Cristiandad, Madrid, 2 tomos.

Barclay, William
1955 A New Testament Wordbook, SCM Press, Londres.

1974 El Evangelio segun Marcos, La Aurora, BuenosAires.
1975 Letters to the'Seven Churches, SCM Press, Londres.
1977 (ing. 1976) El Apocalipsis, La Aurora, Buenos Aires.

Barrett C. K.
1956 (1961) The New Testament Background, Harper, Nueva

York.



232 APOCALIPSIS

Barth, Karl
1936-69 Church Dogmatics, T & T Clark, Edimburgo, 13 tomos,
(I/1 aIVv/4)

Bartina, Sebastian
1967 "Apocalipsis de San Juan", en La Sagrada Escritura,
B.A.C., Madrid, 111:571-865.

Bauckham, Richard
1993A  The Climax ofProphecy, T&T Clark, Edimburgo.
1993B The Theology ofthe Book of Revelation, Cambridge
University Press, Cambridge.

Beale, G. K.
1994 "The Use of the Oid Testament in Revelation", en The
Right Doctrine from the Wrong Texis, Baker, Grand Rapids,
pp. 257-276.

Beasley-Murray, G. R.
1978 "Apocalipsis", en Nuevo comentario biblico, D. Guthrie
y J. A. Motyer, eds., Casa Bautista de Publicaciones, El
Paso, Texas.
1974 Revelation, Eerdmans, Grand Rapids.

Beck, H. F.
1962 "Incense" (2:697-698) y "Frankincense" (2:324-325), en
Interpreter's Dictionary of'the Bible, Abingdon, Nashville.

Beckwith, Isbon T.
1967 (1919 Macmillan) The Apocalipsis of John, Baker, Grand
Rapids.

Bethge, Eberhard
1970 Dietrich  Bonhoeffer: tedlogo cristiano, hombre actual,
Decleé de Brouwer, Bilbao.

Black, Matthew y H. H. Rowley, eds.
1962 Peake's Commentay on the Bible, Thomas Nelson, Londres.

Blaiklock, E. M.

s.f. The Seven Churches, Marshall, Morgan & Scott, Londres.
Boer, Harry
1961 Pentecost and Missions, Eerdmans, Grand Rapids.

Boesak, Alan
1987 Comfort and Promise, Westminster, Filadelfia.



| 237
BIBLIOGRAFIA

Bonhoeffer, Dietrich
1965 No Rusty Sword, Harper, Nueva York.
1968 Elprecio de la gracia, Sigieme, Salamanca.

Bonnard, Pierre
1976 Evangelio segun San Mateo, Cristiandad, Madrid.

Boring, M. Eugene
1989 Revelation, John Knox Press, Louisville.

Bosch, David
1991 Transforming Mission: Paradigm Shifis in Theology of
Mission, Orbis, Maryknoll, N.Y. Hay traduccion castellana:
Mision en transformacion, Nueva Creacion, 1999.

Botterweck, G. J. y Helmer Ringgren
1974-77 Theological Dictionary ofthe Oid Testament, Eerdmans,
Grand Rapids (8 tomos hasta 1998).

Bowman, John W.
1955A  The Drama ofthe Dook of Revelation, Westminster Press,
Filadelfia.
1955B  Prophetic Realism and the Cospel, Westminster Press,

Filadelfia.

Bratcher, Robert G.
1984 A Translator's Cuide to the Revelation lo John, United

Bible Society, Londres.

Bromiley, Geoffrey, ed.
1979-88  International Standard Bible Encyclopedia, Eerdmans,
Grand Rapids, 4 tomos.
1992 "Persecute, Persecution", en Anchor Bible Dictionaty,
D. Freedman ed., Doubleday, Nueva York, 111:771-774.

Brown, Colin, ed.
1992-96 New International Dictionary ofNew Testament Theology,
Zondervan, Grand Rapids, 4 tomos-.

Brown, Raymond
1966 The Cospel According to John, Doubleday, Nueva York.
1972 (ed.) Comentario Biblico San Jeronimo, Cristiandad,
Madrid, 1972, 5 tomos.

Brown, Francis, S. R. Drivery C. A. Briggs
1907-52/1 Hebrew and English Lexicon of the Oid Testament,
Clarendon Press, Oxford.



231APOCALIPSIS

Bruce, F. F. s s s

1961 Defensa apostolica del evangelio, Certeza, Cordoba.
1969 "The Revelation of John", en G. C. D. Howley, ed.,

A New Testament Commentaiy, Pickering & Ingles,
Londres.
1983 The Gospel of John, Eerdmans, Grand Rapids.

Brueggemann, Walter
1977 The Land, Fortress Press, Filadelfia.

Briitsch, Charles
1966 La Clarté de L 'Apocalypse, Labor et Fides, Ginebra.

Buttrick, George A., ed.

1952-57 Interpreter's Dictionary o/ the Bible, Abmgdon, Nueva
York, 12 tomos.

Caird, G. B. n o

SKr
1966 The Revelation ofSt. John the Divine, Harper & Row, Nueva
York.

Canfield, Le6én H. C

1913 The Early Persecution ofthe Christians, Colu’m’bia Umversity
Press, Nueva York.

Case, Shirley Jackson
1919 The Revelation of John, University of Chicago Press,

Chicago.
Cerfaux, Lucien y J. Cambier
1966 El Apocalipsis de San Juan leido a los cristianos, Ediciones
Fax, Madrid.
Charles, R. H.

1920 The Revelation of St John, T&T Clark, Edimburgo, Vol.
1:1920 y1965; Vol. I, 1920 y1980.

Charlesworth, James H.

1981 (1976) ThePseudepigraphaandModern Research, Scholars
Press, Chico, California.

1983 (ed.) The Oid Testament Pseudepigrapha, Doubleday,
Nueva York, 2 tomos.

Charlesworth, M. P.

1954 "Efeso", en Cambridge Ancient History, Cambridge
University Press, Cambridge, Vol. xi, p. 39.



237
BIBLIOGRAFIA

Cochrane, C. N.
1949 Cristianismo y cultura clasica, Fondo de Cultura

Econémica, México.

Coenen, Lothar, Erich Beyreuther, Hans Bietenhard
1980-85 Diccionario teologico del Nuevo Testamento, Sigueme,
Salamanca, 4 tomos.

Collins, J. J.
1990 "The Apocalypse", en New San Jeronimo, Prentice Hall,
Englewood Cliffs.
1987 The Apocalyptic Imagination, Crossroad Press, Nueva York.

Comblin, José
1969 Cristo en el Apocalipsis, Herder, Barcelona.

Contreras Molina, Feo.
1990 "El Apocalipsis", en José Cervantes el al, El mensaje del

Nuevo Testamento, Siguieme, Madrid (Vol.9,pp. 137-259).

Conzelmann, Hans
1969 An Outline of'the Theology of the New Testament, SCM,
Londres.

Court, John M.
1979 Myth and History in the Book of Revelation, John Knox,
Atlanta.

Cullmann, Oscar

1961 El Estado en el Nuevo Testamento, Taurus, Madrid.

1961 "Eschatology and Mission in the New Testament", en
The Theology ofthe Christian Mission, Gerald Anderson
ed., McGraw, Nueva York, pp. 42-54;

1964 En W.D. Davies y D. Daube, The Background ofthe New
Testament and its Eschatology, Cambridge University Press
pp. 409-421.

Davis, Charles
1967 A Question of Conscience, Hodder & Stoughton, Londres.

de la Maisonnueve, Dominique
1985 Parabolas rabinicas, Verbo Divino, Estella, Navarra.

de Vaux, Roland
1985 Instituciones del Antiguo Israel, Herder, Barcelona.

Deissmann, Adolf
1903 Bible Studies, T&T Clark, Edimburgo.
1960 Lightfrom the Ancient East, Hodder & Stoughton, Londres.



236 APOCALIPSIS
Diez Macho, Alejandro

1984 Apocrifos del Antiguo Testamento, Cristiandad, Madrid,
5 tomos.

Dix, G. H.* AN AN AN Liturgy, Adam & Charles Black, Londres.

Doberstein, John W., ed.

s.f. Minister's Prayer Book, Muehlenberg Press, Filadelfia.
Dodd, C. H. > Al L
1978A  La tradicion historica en el cuarto Evangelio, Cristiandad,
Madrid.

1978B  Interpretacion del cuarto evangelio, Cristiandad, Madrid.

Durant, Will U
1944 Caesar and Christ, Simon & Schuster, Nueva York.

Dyrness, William

1990 Learning from Third World Theology, Zondervan, Grand
Rapids.

Efird, James E.
1988 Como interpretar la Biblia, CUPSA, México.

Ellacuria, Ignacio y Jon Sobrino
1993 Mpysterium Liberationis, U.C.A., San Salvador.

Eller, Vernard

1991 El Apocalipsis: El libro mas revelador de la Biblia, Semilla,
Guatemala.

Ellul, Jacques

1977 Apocalypse, Seabury Press, Nueva York.
1972 The Politics of God and the Politics of Man, Eerdmans,
Grand Rapids.

Elwell, Walter, ed.

1996 Evangelical Dictionaiy of Biblical Theology, Baker, Grand
Rapids.
Ewing, Ward .
1990 The Power ofthe Lamb, Cowley Publications, Cambridge,
Mass.

Farrer, Austin
1949 A Rebirth ofImages, Dacre Press, Westminster.
1964 The Revelation ofSt. John the Divine, Clarendon, Oxford.



BIBLIOGRAFiA 237

Fee, Gordon
1983 "Exegeting the Book of Revelation", en New Testament
Exegesis, Westminster, Filadelfia, pp.42-44.

Finley, M. 1.
1974 La economia de la antigiiedad, Fondo de Cultura Econdmica,
México.
Finnegan, Jaclc
1949 Light from the Ancient Past, Princeton University Press,
Princeton.

Fitzmyer, Joseph A.
1981 The Cospel According to Luke, Doubleday, Garden City.
1985 El Evangelio segun Lucas, Cristiandad, Madrid, 2 tomos.

Floristan, Casiano y Juan-José Tamayo
1983 Conceptos fundamentales de Pastoral, Cristiandad, Madrid.

Ford, J. Massyngbaerde
1975 Revelation, Doubleday, Garden City.

Foulkes, Ricardo
1989 El Apocalipsis, Nueva Creacidon, Buenos Aires.

Freedman, David Noel, ed.
1992 Anchor Bible Dictionary, Doubleday, Nueva York, 6 tomos.

Garcia Cordero, Maximiliano
1962 El libro de los siete sellos, San Esteban, Salamanca.

Garcia Martinez, Florentino
1996 The DeadSea Scrolls Translated, Eerdmans, Grand Rapids.
1992 Textos Je Qumran, Trotta, Madrid.

Geffre, Claude
1984 El cristianismo ante el riesgo de la interpretacion,
Cristiandad, Madrid.

George, Augustin y Pierre Grelot
1983 Introduccion critica al Nuevo Testamento, Herder, Barcelona.

Glasson, T. F.
1965 The Revelation of John, Cambridge Bible Commentary,
Cambridge University Press, Cambridge.

Glover, T. R.
1909 The Conflict of Religions in the Early Romadn Empire,
Beacon, Boston.



238 APOCALIPSIS

Gonzalez, Justo A.
1978 La era de los gigantes, Caribe, Miami.

Gonzalez Ruiz, José Maria
1976 "El Apocalipsis", en Comentarios a la Biblia liturgica,
Paulinas, Marova, 11:2125-2162.
1987 El Apocalipsis de Juan, Cristiandad, Madrid.
1989 El Apocalipsis, Colegio Mayor Chaminade, Madrid.

Gorgulho, Frei, G. S. Anderson y Ana Flora
1978 Nao tenham medo: Apocalipse, Ed. Paulinas, Sao Paulo.

Grant, F. C.
1964 "The Economic Background ofthe New Testament", en W.
D. Davies y D. Daube, The Background of the New
Testament and its Eschatology, Cambridge Univesrsity
Press, Cambridge, pp.96-114.

Grant, R. M.
1962 "Ejnperor Worship", en Interpreter's Dictionary of the
Bible, Abingdon, Nueva York, 2:98-100; "Roméan Empire",
ib1d4:183-189; "Roman Religion", ibid, pp. 109-112.
1970 Augustus to Constantine, Harper & Row, Nueva York.

Grelot, Pierre
1982 "Apocaliptica", en Karl Rahner, ed., Sacramentum Mundi,
Herder, Barcelona, 1:326-328.

Guthrie, D. y J. A. Motyer

1978 Nuevo comentario biblico, Casa Bautista de Publicaciones,
El Paso, Texas.

Hanson, P. D.
1976 (ed.) Interpreter's Dictionary of the Bible Supplement,
Abingdon, Nueva York. Ver P. Hanson, "Apocalypse
Genre" (pp. 27ss.) y "Apocalypticism" (pp. 28-34).
1983 (1979/1983) The Dawn of Apocalypse, Fortress Press,
Filadelfia.

Harrison, Everett
1985 Diccionario de teologia, TELL, Grand Rapids.

Hastings, James, et al

1899-1904 Diccionary of the Bible, T. & T. Clark, Edimburgo y
Nueva York, 4 tomos.

Hendriksen, William
1984 Mas que vencedores, TELL, Grand Rapids.



Hill, David
1972

Homo, Ledn
1936

Hough, Lynn
1957

Ironside, H. A.

1919

BIBLIOGRAFiA 23 7

Gospel of Matthew, Eerdmans, Grand Rapids.

El Imperio Romano, Espasa-Calpe, Madrid.

"Apoealypse: Exposition", en Interpreter's Bible, Abingdon,
Nueva York, XIL366-551; "Apocalipsis: Message", ibid
XII:551-613.

Lectures on the Book of Revelation, Loizeaux, Nueva

York.

Jenni, Ernst y Claus Westermann

1978

Diccionario  teologico manual del Antiguo Testamento,

Cristiandad, Madrid, 2 tomos.

Jeremias, Joachim

1977
Jones, Brian

1979
Josefo, Flavio

1987

1986
1988

Kiddle, Martin

1940

Jerusalén en tiempos de Jesus, Cristiandad, Madrid.

Domitian and Senatorial Order, American Philosophical

Society, Filadelfia.

The Works of Josephus, trans. William Whiston,
Hendrickson, Peabody.
Antigiiedades de los judios, CLIE, Barcelona, 2 tomos.

La guerra de losjudios, CLIE, Barcelona, 2 tomos.

The Revelation of St John, Harper, Nueva York.

Kierkegaard, Soren

1944
1959
1979

Attack Upon Christendom, Beacon Press, Boston.

(1847) Mipunto de vista, Aguilar, Buenos Aires.

(1846) La pureza de corazon es querer una sola cosa, La
Aurora, Buenos Aires.

Kittel, Gerhard, ed.

1964

Theological Dictionary ofthe New Testament, Eerdmans,
Grand Rapids, 10 tomos.

Koester, Helmut, ed.

1994

Ephesus Metropolis of Asia, Trinity Press, Valley Forge.



240 APOCALIPSIS

Kiaybl]ly-[g /\]SO\

ierial CultandCommerceinJohn'sApocafypse,Sheif\e\d
Academic Press, Sheffield.

Kung, H™ » sinceridad y veracidad: en torno al futuro de la Iglesia,
Herder, Barcelona.

Ladd, George E. * N en E F wmafTison y G.W. Bromiley eds.,

Baker's Dictionciry of Theology, Baker, Grand Rapids, pp.
52-54.
1963 Jesus Christ and History, Inter-Varsity Press, Chicago.
1974A El Evangelio del Reino, Caribe, Miami.
1974B The Presence ofthe Future, Eerdmans, Grand Rapids.

1978 El Apocalipsis de Juan, Caribe, Miami.
1988 "Revelation, Book of, en G. Bromiley ed., International
Standard Bible Encyclopedia, Eerdmans, Grand Rapids,
IvV: 171-177.
Lapple, Alfred .
1971 El Apocalipsis de San Juan, Paulinas, Madrid.
Lazcali, Rorto " Maestw de flores: Reflexiones intimas sobre la poesia
"El Cristo de Velazquez" de Miguel de Unamuno, Caribe,
Miam i.

Leipoldt, J. y W. Grundmann

1973 El mundo del Nuevo Testamento, Cristiandad, Madrid.
Léon-Dufour, Xavier
1965 Vocabulario de teologia biblica, Herder, Barcelona.
1977 Diccionario del Nuevo Testamento, Cristiandad, Madrid.
Lightfoot, J"B. N AN ppisile;; 10 Colossians and Philemon,  Macmillan,
Nueva York.
Lilje’ Hanns A AN AN AA AN AA

Muh]enberg PresSi Filadelfia.

Liddell, Henra/ G,, Robert Seott y Henry S. Jones
194 A Greek-English Lexicon, Clarendon, Oxford, 2 tomos.

Lindars, B. B T
1995 The Cospel ofJohn, Eerdmans, Grand Rapids.



237
BIBLIOGRAFIA

Lohmeyer, Ernst
1953 Die Offenbarung des Johannes, J. C. B. Mohr, Tubinga.

Lohse, E.

1975 Introduccion al Nuevo Testamento, Cristiandad, Madrid.

Lores, Rubén

1979 "El destino manifiesto y la empresa misionera," Lectura
teologica del tiempo latinoamericano, SEBILA, San José,

pp. 207-228.

Louw, Johannes y Eugene Nida
1989 Greek-English Lexicon ofthe New Testament, United Bible

Society, Nueva York.

Maertens, Thierry
1964 Fiesta en honor de Yavé, Cristiandad, Madrid.

Male, Emile

1949 Religious Art, Farrar, Straus & Giroux, Nueva York.

Malina, Bruce J.
1995 The Genre and Message of Revelation: Star Visions and Sk)>
Journeys, Hendrickson, Peabody.
Martin, Ralph
1964 Worship in the Early Church, Revell, Westwood, NJ.

Martin, Ralph y Peter Davids
1997 Dictionary ofthe Later New Testament, Inter-Varsity Press,
Downers Grove.

Menchu, Rigoberta y Elizabeth Burgos Debray
1983 Me llamo Rigoberta Menchu, Casa de las Américas, La
Habana.

Mendenhall, G.

1973 The Tenth Generation, John Hopkins University, Baltimore.

Metzger, Bruce

1957 An Introduction to the Apochrypha, Oxford University
Press, Nueva York.
1971 A Textual Commentary on the Greek New Testament
United Bible Society, Londres.
1993 Breaking the Code, Abingdon, Nashville.
Miguez Bonino, José.
1975 Espacio para ser hombres, Tierra Nueva, Buenos Aires.



242 APOCALIPSIS

Minear, Paul
1962 "The Cosmology ofthe Apocalypse", en W. Klassen y G.
Snyder, eds., Current Issues in New  Testament
Interpretation, Harper, Nueva York.
1968 1 Saw a New Earth, Corpus Books, Washington.

Moffatt, James
1918 "Revelation", en Expositor's Greek Testament, Londres,
V:280-494.

Moore, G. F.
1971 Judaism, Schocken Books, Nueva York, 2 tomos.

Morgan, G. Campbell
1902 A First Century Message to Twentieth Century Christians,
Revell, Londres.

Moriarty, Frederick L.
1970 "Isaias", en La Sagrada Escritura, B.A.C., Madrid, V:233-
405.

Morris, Ledn
1977 El Apocalipsis, Certeza, Buenos Aires.

Moulton, J.H. y G. Milligan
1997 Vocabulary ofthe Greek Testament, Hendrickson,
Peabody.

Mounce, Robert

1977 (rev. 1998) The Book of Revelation, Eerdmans, Grand Rapids.

Myers, C?&@S Binding the Strong Man, Orbis, Maryknoll, Nueva York.

Myers, Jacob M.
1974 1 & II Esdras, Doubleday/Anchor, Nueva York.

Nelson, Wilton, ed.
1974 Diccionario ilustrado de la Biblia, Caribe, Miami.

Newell, William R.
1941 The Book ofthe Revelation, Grace Publications, Chicago.

Newport, Juan P.
1989 El Leon y el Cordero, Casa Bautista de Publicaciones, El
Paso, Texas.

Niles, D. T.
1960 Seeinng the Invisible, Harper, Nueva York.



237
BIBLIOGRAFiA

North, C. R.
1962 "History", en Interpreter's Dictionary of the Bible, Abingdon,

Nashville, 11:610-612.

Obermiiller, Rodolfo
1979 Testimonio cristiano en el mundo romano: Teologia del
Nuevo Testamento, La Aurora, Buenos Aires, Vol. 4.

Pagan, Samuel
1993 Apocalipsis: vision y mision, Caribe, Miami.

Peterson, Eugene
1988 Reversed Thunder, Harper, Nueva York.

Presten, R. H. y A. T. Hanson
1949 The Revelation of St John the Divine, Torch Bible

Commentary.

Price, S. R. F.
1984 Rituals and Power in the Roman Imperial Culi of Asia

Minor, Cambridge University Press, Cambridge.

Prigent, Pierre
1981 L'Apocalypse de Saint Jean, Delachaux, Lausanne.

Rahner, Karl, ed.
1984 Sacramentum Mundi, Herder, Barcelona, 6 tomos. Ver
Karl Rahner, "Novisimos", en 4:920.

Ramos, Marco Antonio
1986 Panorama del protestantismo en Cuba, Caribe, Miami.

Ramsay, Sir William
1994 The Letters to the Seven Churches, Mark W. Wilson, ed.,
Hendrickson, Peabody.

Reid, W. S.
1975 "Persecution", en The Zondervan Pictorial Encyclopedia of
the Bible, Merrill C. Tenney, ed., Zondervan, Grand Rapids,
IV:704-707.
Richard, Pablo
1994 Apocalipsis: Reconstruccion de la esperanza, DEIL, San José.
1993 "El Dios de la vida y los idolos de la muerte," en Mysterium

Liberationis, Ignacio Ellacuria y Jon Sobrino, eds., U.C.A.,
San Salvador, pp. 206-213.

Richardson, Donald W.
1964 The Revelation of Jesus Christ, John Knox Press, Richmond.



244 APOCALIPSIS

Rist, Martin
1957 "Apocalipsis: Exegesis", en Interpreter's Bible, Abingdon,
Nueva York, XII:366-551.

Robert, A. y A. Feuillet
1970 Introduccion a la Biblia, Herder, Barcelona, Tomo II.

Robertson, A. T.
1933 Word Pictures in the New Testament, Harper, Nueva York,
pp. 267-488.
1934 A Grammar of the Greek New Testament in Light of
Historical Research, Broadman Press, Nashville.

Roloff, Jilrgen
1993 Revelation, Fortress Press, Filadelfia.

Rostovtzeff, M.
1973 Historia social y economica del Imperio Romano,
Espasa-Calpe, Madrid, 2 tomos.

Rowland, Christopher
1982 The Open Heaven, Crossroad, Nueva York.
1993 Revelation, Epworth, London.

Ruiz Bueno, Daniel
1967 Los Padres Apostolicos, B.A.C., Madrid.

Ryrie, Charles
1968 Revelation, Moody Press, Chicago.

Salguero, José
1965 "Apocalipsis", en Biblia Comentada, B.A.C., Madrid, VIP293-

547.
Sanford, Eva Matthews
1938 The Mediterranean World in Ancient Times, Ronald Press,
Nueva York.

Schillebeeckx, Edward
1981 Jesus, Cristiandad, Madrid.
1982 Cristo y los cristianos, Cristiandad, Madrid.

Schlier, Heinrich

1970 Problemas exegéticos fundamentales en el Nuevo Testamento,
Fax, Madrid.

Schiirer, Emil
1993 (1973) The Histoty ofthe Jewish People in the Age of Jesiis
Christ, G. Vermes, F. Millar y M. Black, eds., T&T Clark,
Edimburgo.



237
BIBLIOGRAFiA

Schiissler-Fiorenza, Elizabeth
1976 "Eschatology of the New Testament", en Interpreter’s
Dictionary ofthe Bible supplement, Abingdon, Nueva York,
pp. 271-277 y "Revelation" ("Revelation, Book of) pp.

744-746.

1981 Invitation to the Book of Revelation, Doubleday, Nueva
York.

1985 The Book of Revelation: Justice and Judgment, Fortress

Press, Filadelfia.
1991 Revelation: Vision of a Just World, Fortress Press, Filadelfia.

Scott, C. Anderson
1905 The Book of Revelation, Hodder & Stoughton, Londres.

Shepherd, Massey, Jr.

1960 The Paschal Liturgy and the Apocalypse, John Knox,
Richmond.

Sherwin-White, A. N.
1965 "Imperialismo Romano", en Los romanos, ed. P.V.D.
Balsdon, Gredos, Madrid, pp.105-140.
1966 (Pr) "The Early Persecutions & Roman Law", Apéndice V,

en The Letters of Pliny: A Social & Historical Commentary,
Clarendon, Oxford.

Snoek, Juan y Nauta Rommie
1993 Daniel y el Apocalipsis, DE1, San José.

Stam, Juan

1978 "El Apocalipsis y el Imperialismo", en Capitalismo: violencia
v anti-Vida, DEI, San José, Vol.l pp.359-394.

1979 1bid 1978, en Lectura teologica del tiempo latinoamericano,
SEBILA, San José, pp. 27-60.

1992 "Exégesis biblica en la teologia de los conquistadores",
en Boletin Teologico, n. 47-48, pp. 267-272.

1992A "Lahistoria de la salvacion y la mision integral de la Iglesia",
Valdir Steuernagel, ed., La mision de la Iglesia, Visidon
Mundial, San José, pp. 19-43.

1995 Las buenas nuevas de la creacion, Nueva Creacion, Buenos
Aires.
1998 Apocalipsis y profecia: las sefiales de los tiempos y el tercer

milenio, Ediciones Kairds, Buenos Aires.

Stauffer, E.
1956 Cristo y los Césares, Escelicer, Madrid.

Stott, John R. W.

1972 (1952) What Christ Thinks of the Church, Inter-Varsity
Press, Downers Grove.



